
R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

6
7

DOI: https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.04
Revista Atlántida, 16; diciembre 2025, pp. 67-84; ISSN: e-2530-853X

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional 

EL FOLKLORE COMO DISPOSITIVO 
DE PODER EN CANARIAS

Víctor Martín Hernández
Universidad de La Laguna

Email: alu0100990140@ull.edu.es

Resumen

En el presente texto se abordará la coyuntura cultural canaria desde la mirada hetarárquica del 
dispositivo folklórico como herramienta conceptual y topológica de análisis de los procesos 
de constitución de las experiencias posibles en Canarias. A partir un entramado heterogéneo 
de elementos –que va desde saberes como la economía, la antropología y la arqueología hasta 
las instituciones–, se exploran espacios de sobredeterminación como las romerías, las ferias 
o los museos, así como el «estado de excepción» jurídico en función de la distribución de los 
cuerpos, la escenificación del simulacro y museificación del territorio y sus modos de vida.
Palabras clave: dispositivo, Canarias, museo, folklore.

THE FOLKLORE AS DISPOSITIF 
IN THE CANARY ISLANDS

Abstract

This text addresses the cultural conjuncture of the Canary Islands through the heterarchical 
lens of the folkloric dispositif, conceived as a conceptual and topological tool for analyzing 
the processes by which possible experiences are constituted in the archipelago. Drawing on a 
heterogeneous assemblage of elements –ranging from bodies of knowledge such as economics, 
anthropology, and archaeology, to institutional frameworks– the analysis explores spaces of 
overdetermination such as traditional popular festivals, fairs, and museums, as well as the 
juridical “state of exception” according to the distribution of bodies, the staging of simulacra, 
and the museification of the territory and its ways of life.
Keywords: dispositif, Canary Islands, museum, folklore.

https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.04
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

6
8

Cuando «ordena», el intelectual pasa a funcionario1.

1. INTRODUCCIÓN

Para empezar, nos proponemos participar de una ontología del presente 
mediante un intento de diagnóstico de sus condiciones de aparición con el propó-
sito de intervenir en sus emplazamientos en vistas a generar otros modos de vida 
posibles, o por lo menos, otras formas culturales de habitar el territorio. Desde este 
punto de partida, buscamos localizar los lugares de resistencia propios de las «socie-
dades de control» en el marco de una ontología abierta, diferenciándolos de aquellos 
sistemas identitarios y cerrados, con el objetivo de seguir las líneas de fuga. Participar 
en estos términos de una ontología de la actualidad nos exige alejarnos, por un lado, 
de establecer prescripciones normativas y, por otro, de toda pretensión de validez o 
de una analítica de la verdad.

De este modo, se pretende introducir una mirada calidoscópica para diag-
nosticar la cuestión cultural canaria. La pregunta por la «coyuntura cultural», nos 
indica Michel Foucault, es transversal a «las instituciones políticas, las formas de la 
vida social, las prohibiciones y constricciones diversas» (Castro-Gómez, 2013, p. 77). 

Se puede entender la cultura como

el conjunto de relaciones prácticas y teóricas que definen constricciones, normas y 
regulaciones diversas; como la configuración histórica de la articulación entre saber 
y poder en los discursos y modalidades prácticas que traman la existencia social, pero 
a su vez como modos de pensamiento, actividad, percepción, sensibilidad; formas 
de relacionarse y dar lugar a estilos de existencia (Monge, 2021, p. 30).

En última instancia, la cultura constituye principalmente una forma de expe-
riencia, entendida como «correlación, en una cultura y momento dados, entre domi-
nios de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad» (Foucault, 2003, p. 8). 

Una vez definido el concepto de cultura, se propone abordar la coyuntura 
cultural canaria desde su constitución folklórica, para ello se recurrirá al concepto 
de Michel Foucault de dispositivo de poder. Este concepto remite a una materia-
lidad heterogénea, con prácticas y discursos, cuyas tecnologías se encaminan no 
necesariamente hacia la prohibición y el castigo, sino hacia la producción positiva 
de un conjunto de técnicas institucionales, prácticas legales, morales conducidas 
a objetivizar, controlar, dominar, producir, registrar y subjetivar y conducir a los 
sujetos. Los cuales son el objeto de intervención de un conjunto heterogéneo de 
prácticas y saberes, configurando con ello formas de veridicción históricas (la ver-
dad), la instauración de prácticas legales y permitidas y la clasificación y distribu-
ción de los sujetos según distintos criterios que habilita los cuerpos y los espacios 

1  Gutiérrez, R. ¡A desordenar! Por una historia abierta de la lucha social. Buenos Aires, Tinta 
Limón, 2016, p. 166. 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

6
9

permitidos a través de la normalización. La analítica del poder de la que se parti-
cipa apunta a la capilaridad y dispersión del poder que emana «desde abajo» perma-
neciendo «invisible» por la naturalización del dispositivo folklórico, ocupándonos 
de los «mecanismos microfísicos y periféricos de dominación» (Foucault, 1979, 
p. 145). El modo de actuación del poder no se distribuye homogéneamente, sino 
asimétrica y desigualmente.

Las subjetividades se encuentran interpeladas e involucradas de un modo 
descentrado y en todas las direcciones, renunciando a someter absolutamente las 
relaciones de poder a instancias económicas, coloniales o patriarcales. En esta línea, 
también se parte de un rechazo a la reducción de la política a un centro –institu-
cional– en términos de Estado y gobierno. Dichas cuestiones serán relocalizadas en 
una malla de poder en la que opera una multiplicidad de estrategias que convier-
ten cada toma de contacto con el sujeto en una situación estratégica compleja de 
tensiones, conflictos y solidaridades dentro de la línea neurálgica de lo social como 
guerra infinita. En dicha guerra, las estrategias sitúan a los sujetos en el entramado 
social sitiado, complejo y múltiple. En el presente artículo se profundizará en deter-
minadas líneas de fuerza de la coyuntura cultural canaria que apuntan a modos de 
sujeción social ancladas al dispositivo de poder folklórico.

El principal objetivo de este artículo radica en problematizar la constitución 
de lo real-múltiple-contingente del contexto canario frente a las ontologías identita-
rias, cerradas y trascendentes, para desencadenar otros «actos de pensamientos» que 
nos permitan producir otros modos de pensar y de abrir otras posibilidades de vida. 

2. EL FOLKLORE COMO DISPOSITIVO DE PODER

Antes del abordaje del análisis que nos ocupa, se plantearán brevemente los 
presupuestos foucaultianos desde los que se parte. En primer lugar, se entiende el 
poder como una relación entre individuos o grupos, es decir, no es ninguna sustan-
cia ni se pertenece, sino que se ejerce. Es decir, el poder se define por su capacidad 
de afectación sobre las subjetividades, el poder se halla disperso y en todas las loca-
lizaciones de la sociedad. Estas relaciones de poder se componen de una extensa y 
variada malla de operaciones que son también contingentes, es decir, flexibles, flui-
das y desplazadas, con puntos de apoyo sobredeterminados. Estos lugares son los 
dispositivos donde las relaciones variables convergen y/o divergen con respecto a 
otras, renunciando así al reduccionismo causal. Se puede clarificar este concepto 
acudiendo a un ejercicio hipotético: si tres tiradores disparan a la misma vez, cada 
disparo (causa) por separado es suficiente para provocar la muerte, pero todas jun-
tas sobredeterminan el resultado.

Dichas relaciones se fundamentan en fuerzas históricas sustentadas en deter-
minados saberes y tecnologías, es decir, en prácticas situadas en un campo de tácticas 
y estrategia apoyadas en el saber y en determinadas formas de veridicción históricas. 
En segundo lugar, el dominio de la política sería esta malla de fuerzas y su modo de 
operar son las estrategias. En este sentido, hay una relación de inmanencia en la que 
las relaciones de poder remiten al campo de la política en tanto que su condición de 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
0

posibilidad. Según Foucault, «se puede llamar ‘estrategia de poder’ al conjunto de 
los medios utilizados para hacer funcionar o para mantener un dispositivo de poder» 
(Castro-Gómez, 2004, p. 241).

Para empezar, el folklore no lo entenderemos en su sentido musical, ni como 
«sinónimo» de cultura, ni en relación con contenidos culturales particulares. Por 
ello, como precaución inicial, no nos referimos a ningún colectivo cultural en parti-
cular que esté desempeñando una labor asombrosa y ardua de transmisión cultural. 
Además, cuando nos referimos más adelante a distintos elementos del folklore (las 
romerías, los museos, las ferias de artesanía, etc.) supone apuntar a que las inten-
ciones educativas, de festejo o de apoyo a la cultura, encubren dinámicas profundas 
que asechan las prácticas culturales mismas que protegen.

Con folklore, más bien nos referimos a un dispositivo de poder. La noción 
de dispositivo nos permite distanciarnos, por un lado, de subordinar el poder a una 
determinada instancia (económica, colonial, etc.). Por otro lado, deja de remitir al 
sujeto constituyente. Las ventajas de estas precauciones es un abordaje que permita 
desvelar el conjunto heterogéneo y hetarárquico (físicos, biológicos, psicosociales, 
políticas, tecnológicos, discursivos, etc.) de elementos que atraviesan sincrónica y 
diacrónicamente al orden social y a los modos de subjetivación.

El folklore consistiría en un dispositivo de poder históricamente configurado 
que constituye lo real y desempeñaría una función dentro de una estrategia de una 
gubernamentalidad en una red de poder que opera a distintos niveles que veremos 
más adelante (microfísica, mesofísica, macrofísica). En el contexto de actuación del 
dispositivo cabe tener en cuenta la dimensión histórica y colonial del archipiélago 
canario, si bien no es reducible a ella ni la colonialidad es una fuerza totalizante del 
poder. La colonialidad es un concepto en discusión dentro de los estudios descolo-
niales, cuyo elemento que se pone en cuestión es el establecer una estructura global 
transhistórica de dominación acudiendo a un sistema-mundo moderno/colonial 
de género (Lugones, M., 2008; Quijano, A., 2014; Walsh, C., 2005; Dussel, E.; 
1995; Mignolo, W., 2003; etc.). Para profundizar en esta línea de investigación en 
el contexto canario se puede consultar, entre otros, a los siguientes autores: Gil Her-
nández, R., 2019; Pérez Flores, L., 2017; Estévez Hernández, P., 2021; Fernández 
Hernández, P., 2021, etc.

En este sentido, no negamos el carácter colonial del dispositivo, sino que lo 
entendemos desde su carácter hetarárquico y, por tanto, alejado del establecimiento 
de un centro neurálgico de poder. La metodología propuesta de abordaje pretende 
alejarse de la constricción a la dimensión molar y de tipo arborescente que es ciega a 
la reproducción rizomática y al anclaje molecular del poder (Castro-Gómez, 2004, 
p. 239). Por último, nos alejaremos de concepciones del poder entendidas como 
emanaciones verticales desde un centro soberano –sea el Estado, la comunidad autó-
noma, la Unión Europea– ejercidas desde una forma específica de gubernamenta-
lidad. En su lugar, atenderemos a las formas difusas, descentralizadas y productivas 
del poder que se ejercen en múltiples niveles, a través de saberes, prácticas e institu-
ciones, conformando una red de relaciones que atraviesan los cuerpos, los discursos 
y los modos de subjetivación.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
1

En definitiva, relocalizar y desplazar los lugares privilegiados que han ocupado 
determinadas instancias nos permite atender a las distintas estrategias de relaciones 
de fuerzas que responden a urgencias históricas concretas potenciando y bloqueando 
aperturas. Estas instancias ontológicas de lo político planteadas en tanto que sobre-
determinan lo social conducen a infravalorar la política (lo óntico). La política en 
tanto que relación estratégica contingente entre artes de gobernar heterogéneas, es 
decir, entre gubernamentalidades entendidas como determinadas racionalidades 
estratégicas de gobierno y como un conjunto de relaciones y tecnologías de poder 
que organizan las técnicas de gobierno que permiten su ejercicio en cada momento 
histórico. Donde el gobierno son las técnicas y procedimientos destinados a diri-
gir la conducta de los sujetos. El dominio de actuación del gobierno y de la guber-
namentalidades no es otro que el campo estratégico de relaciones de poder en lo 
que tienen de móviles, reversibles, transformables (Foucault, 2008). Justamente, el 
folklore podría constituir un dispositivo que desempeña un papel estratégico de cara a

trabajar en un campo de posibilidades en el que viene a inscribirse el comporta-
miento de los sujetos que actúan: incita, induce, desvía, facilita, dificulta, extiende 
o limita, hace más o menos probable, llevado al límite, obliga o impide absoluta-
mente (Foucault, 1994, p. 176).

En el seno de este campo de posibilidades se inscriben las gubernamenta-
lidades:

el conjunto constituido por las instituciones, los procedimientos, análisis y reflexio-
nes, cálculos y tácticas que permiten ejercer esta forma de ejercicio del poder que 
tiene por objetivo principal la población, por forma mayor la economía política, y por 
instrumento técnico esencial los dispositivos de seguridad (Foucault, 2009, p. 136).

En este sentido, «hay diferentes “dispositivos de poder” cada uno de ellos 
con una lógica específica y un régimen de enunciación local, que pueden acoplarse 
formando un conjunto más amplio» (Castro-Gómez, 2004, p. 239). Como señala 
Santiago Castro-Gómez (2010), la analítica del poder foucaultiana consta de tres 
dimensiones: la microfísica se refiere a la producción disciplinaria de los cuerpos indi-
viduales y a las tecnologías del yo, la mesofísica abarcaría los procesos de guberna-
mentalización del Estado moderno y el desarrollo de la biopolítica, y la macrofísica, 
en donde se inscribirían los dispositivos supraestatales de seguridad y la mundiali-
zación del mercado. 

Un dispositivo de poder se caracteriza por

un conjunto resueltamente heterogéneo que compone los discursos, las institucio-
nes, las habilitaciones arquitectónicas, las decisiones reglamentarias, las leyes, las 
medidas administrativas, los enunciados científicos, las proposiciones filosóficas, 
morales, filantrópicas. En fin, entre lo dicho y lo no dicho, he aquí los elementos del 
dispositivo. El dispositivo mismo es la red que tendemos entre estos elementos. [...] 
Por dispositivo entiendo una suerte, diríamos, de formación que, en un momento 
dado, ha tenido por función mayoritaria responder a una urgencia. De este modo, 
el dispositivo tiene una función estratégica dominante [...]. He dicho que el dis-



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
2

positivo tendría una naturaleza esencialmente estratégica; esto supone que allí se 
efectúa una cierta manipulación de relaciones de fuerza, ya sea para desarrollarlas 
en tal o cual dirección, ya sea para bloquearlas, o para estabilizarlas, utilizarlas. Así, 
el dispositivo siempre está inscrito en un juego de poder, pero también ligado a un 
límite o a los límites del saber, que le dan nacimiento, pero, ante todo, lo condicio-
nan. Esto es el dispositivo: estrategias de relaciones de fuerza sosteniendo tipos de 
saber, y [que son] sostenidas por ellos (Foucault, 1991, pp. 127-162).

Al hilo de la descripción planteada, Guillermo A. Vega (2017) nos sugiere 
este análisis del dispositivo. En primer lugar, la heterogeneidad se refiere a los ele-
mentos como los discursos, las instituciones, las leyes, los enunciados científicos, etc., 
que se distribuyen entre lo dicho y lo no dicho (Vega, 2017). En segundo lugar, se 
trata de una red que abarca en extensión a los elementos que la componen en una 
determinada coyuntura. En tercer lugar, el vínculo entre lo dicho y lo no dicho es 
cercano a un juego de condicionamiento mutuo y de variación permanente, en el 
que se alteran las posiciones y las funciones a raíz de movimientos. En cuarto lugar, 
como ya mencionábamos anteriormente, el dispositivo se constituye estratégicamente 
dentro de un juego de relaciones de poder que exceden al dispositivo mismo y en 
donde es modulado a una coyuntura determinada de fuerzas, y sujeta a estrategias 
más globales. En definitiva,

la materialidad del dispositivo se circunscribe al haz de relaciones –a la red– que 
vincula una serie de elementos disímiles entre sí: lo dicho con lo no dicho, las prác-
ticas discursivas con las prácticas no discursivas, el saber con el poder, etc. Su modo 
de instalación en lo real se articula alrededor de la estrategia que compone la serie 
de relaciones que se despliegan entre determinados elementos y a efectos de fines 
concretos (Vega, 2017, p. 140).

Por último, Daniel J. García López nos señala la siguiente definición:

El objetivo del dispositivo, en tanto red heterogénea de relaciones de saber/poder 
(cárcel, psiquiátrico, escuelas, formas arquitectónicas, procedimientos, reglamen-
tos...), consiste en imprimir sobre el cuerpo de cada individuo un conjunto de 
saberes, de prácticas discursivas y no discursivas, de instituciones, para poder ges-
tionarlo, administrarlo, controlarlo, gobernarlo. Por eso el dispositivo, en tanto red, 
no funciona desde lo represivo capturando individuos, sino desde la producción 
de sujetos por medio de un conjunto heterogéneo y multiforme de instituciones, 
normas, reglamentos, formas de comportamiento, técnicos, etc. que, asignando a 
un sujeto la potestad para garantizar la veracidad del discurso, controlan, orientan, 
determinan, modelan y aseguran gestos, conductas, cuerpos, etc. En definitiva, el 
dispositivo produce distintas posiciones de los sujetos en el espacio del ovillo (Gar-
cía, 2020, p. 242).

El ámbito de actuación del dispositivo folklórico, su modo de operar y su 
instalación en lo real y su entrecruzamiento con los regímenes de visibilidad y de 
enunciación está aún por definir. La procedencia del dispositivo podemos situarla 
posteriormente a la conquista, la cual constituyó un acontecimiento histórico donde 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
3

entró en juego en los estratos y la malla de fuerzas aborigen, unas fuerzas que tensio-
naron y desbordaron las formas de vida de los antiguos canarios. Introduciendo en 
forma de estrategia una mirada, regiones de visibilidad, enunciados, que modifica-
ron sustancialmente pero no absolutamente las condiciones de la experiencia posi-
ble. Tras la conquista del archipiélago, las prácticas culturales y sociales aborígenes 
fueron sometidas a un proceso sistemático de paganización mediante tecnologías 
de poder como el etnocidio, la esclavitud, etc. Estas prácticas acompañadas de dis-
cursos, inscritas en la lógica de la cristiandad latina, poco a poco dejaron de ser el 
dispositivo central en la economía política de la verdad que valida o invalida repre-
sentaciones, prácticas culturales y sujetos. Sus mecanismos estratégicos del poder 
soberano y el control religioso expresados en la exclusión, persecución y eliminación 
fueron desplazados por nuevas configuraciones del saber-poder que emergen y reor-
ganizan las formas actuales de subjetivación y los procesos culturales. La aparición 
del acontecimiento folklórico constituyó un cambio en las dinámicas de inclusión 
y exclusión, hacia formas aceptables y funcionales del poder generando nuevas rela-
ciones de saber-poder y produciendo nuevas identidades culturales administrables y 
políticamente útiles y dóciles. Esta irrupción histórica no permanece inmutable a lo 
largo de la historia, más bien está sujeta a distintos virajes contingentes que fueron 
moldeando las relaciones de poder y saber. En este sentido, el dispositivo folklórico 
emergió, como veremos a continuación, para reajustar los desbordes culturales y 
económicos que se fraguaron a lo largo del siglo xix.

3. CANARIAS: ENTRE EL MUSEO Y EL PARQUE TEMÁTICO

El folklore produce una determinada disposición cultural, es decir, articula-
ción entre verdad y poder históricamente configurada y especificada en dominios 
de experiencia de distinta naturaleza. Puede comprenderse entonces como hilo con-
ductor del análisis de los modos de objetivación y subjetivación en los regímenes de 
prácticas que articulan diferentes dimensiones de la vida social (política, económica, 
legal, moral, científica). El folklore es un ejercicio de control y de dominación que, 
en última instancia, ha contribuido a la reconfiguración de las prácticas sociales y 
culturales históricas en Canarias.

Dadas las tensiones dentro de la malla de fuerzas, la emergencia de los sujetos 
canarios se configuró históricamente a partir de sus propias condiciones de apertura 
y ocultación, donde la forma folklórica se impuso a la «cultura popular». En este 
sentido, se puede ubicar la aparición del dispositivo folklórico con la emergencia del 
cosmopolitismo a finales del siglo xix transformando así la territorialidad canaria.

En este sentido, el cosmopolitismo fue una tecnología que se erigió en 
Canarias frente al sujeto excluido que le era propio: el mago y el guanche (Estévez, 
2011); a través de la construcción de ciudades y de un archipiélago para un ser-cos-
mopolita, racional, productivo, higiénico, culto, obediente, moderno. Si el dispo-
sitivo folklórico produce lo cultural canario, el cosmopolitismo es el prisma desde 
el que se construye, hacia donde se construye y para qué sujetos El cosmopolitismo 
es un concepto que apunta a un proceso de configuración continua de las prácticas 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
4

y saberes canarios articulados desde determinadas formas de veridicción históricas 
y de poder que constituyeron determinados regímenes de visibilidad (el Puerto, el 
Hotel, la Ciudad, Museos, la Playa, Yacimientos arqueológicos, etc.) y de enuncia-
ción (saberes económicos, arqueológicos, historiográficos, científicos, etc.).

Podemos empezar a hablar de cosmopolitismo a finales del siglo xix, en 
cuanto discursividad práctica se puede rastrearla en la vía capitalista isleña frente a las 
economías campesinas tradicionales, expresada en gubernamentalidades proteccio-
nistas y liberalistas en torno a, por ejemplo, el modelo puertofranquista, la inversión 
de capital extranjero en servicios necesarios para el tráfico marítimo principalmente 
a manos de compañías foráneas; la instalación a manos de firmas extranjeras, funda-
mentalmente inglesas, de servicios telegráficos y telefónicos, de fluido eléctrico, agua 
potable (Macías & Rodríguez, 1995, p. 406); prácticas turísticas que se consolidan 
en hoteles y balnearios, la higienización de los centros urbanos, «“ciencias médicas 
físico-químicas y naturales y aún algunas morales y políticas”, a las que irán sumán-
dose otras disciplinas puestas al servicio del proyecto higiniesta» (Alonso, 2015, p. 
157); cambios en los modos de organización político-administrativa con la apari-
ción de los cabildos insulares que se ajustaba mejor a las demandas de las élites eco-
nómicas insulares; desplazamientos de población canaria hacia los centros culturales 
europeos y asentamiento de población extranjera en las islas, éxodo migratorio hacia 
América que «aligeraba la tensión social provocada por un excedente de fuerza de 
trabajo» (Macías & Rodríguez, 1995, p. 390); la aparición de una burguesía hete-
rogénea en cuanto a sus orígenes geográficos con un papel altamente dinámico que 
será mimetizado por las burguesías locales (Suárez, 1995, p. 452), el archipiélago 
como un enclave fundamental en las rutas abiertas por la expansión imperialista, 
conflictividad social; los centros culturales como las sociedades de amigos del país , 
El Museo Canario, el gabinete literario como instrumentos de cohesión y difusión 
del cosmopolitismo.

El dispositivo folklórico actúa como un entramado con una función estra-
tégica que redefine, reorienta y reconfigura prácticas, saberes, representaciones rela-
ciones sociales, agentes productores y productos culturales. Por último, construye un 
campo discursivo que delimita qué es reconocido como cultura y qué permanece en 
los márgenes, de este modo se regulan las formas legítimas de cultura y subjetividad. 

En este proceso, la antropología y la arqueología establecieron los saberes 
sometidos,

contenidos históricos que fueron sepultados, enmascarados en coherencias funcio-
nales o sistematizaciones formales [...] de modo que, los saberes sometidos son esos 
bloques históricos que estaban presentes y enmascarados dentro de los conjuntos 
funcionales y sistemáticos, y que la crítica pudo hacer reaparecer por medio, desde 
luego, de la erudición (Foucault, 2000, p. 21).

Dichos discursos se canalizan en el museo, estableciendo los profesionales 
expertos para su investigación, las narrativas, las prácticas, las tecnologías, etc. Tales 
utilizaciones y apropiaciones le permiten trazar y excavar la fisura entre determina-
dos modos de subjetivación aborígenes, mauros o magos y los modos de subjetiva-



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
5

ción cosmopolitas, cuyos efectos reverberan hoy en día. Cada fisura y excavación se 
rellenó de cemento y ladrillo, alicatada con una discursividad práctica cosmopolita 
frágil, sujeta a la contingencia de las inclemencias acontecimentales y a una labor 
filosófica arqueológica y genealógica. Fernando Estévez (2020) realiza una arqueolo-
gía de la arqueología y antropología atendiendo a las condiciones históricas de posi-
bilidad del saber y una genealogía donde las prácticas discursivas se relacionan con 
las prácticas no-discursivas: las estrategias y tácticas de poder; situando el saber en 
el ámbito de las tensiones y luchas. En definitiva, la antropología y la arqueología 
pudieron servir para la construcción arborescente de Canarias, es decir, la estructu-
ración binaria, dual y jerárquica con progresiones unidireccionales (Deleuze, 1994) 
clausurando la posibilidad de configuraciones rizomáticas capaces de expresar cone-
xiones múltiples, heterogéneas y no jerarquizadas.

Con el paso del tiempo, la arqueologización y antropologización cosmo-
polita de las amenazas (aborigen, mauros o magos) poco a poco fue extendiéndose 
en la sociedad, en cuyo horizonte ya no solo el investigador, sino el conjunto del 
territorio se acerca a la historia con prácticas de «patrimonializar y a musealizar el 
pasado, o a estudiar un presente, desde luego preñado de pasado, pero ciertamente 
híbrido y contingente. Al paso perdido o al pasado que sigue vivo en el presente» 
(Estévez, 2011, p. 166).

En esta línea, con la museificación de los restos muertos y vivos, los condenados 
del archipiélago produjeron un nuevo movimiento de la isla-prisión sin distinción 
entre los muertos y los vivos, porque la cultura viva es sacrificada a favor de forzar-
los a seguir viviendo en el pasado, a estar fuera de «nuestro» tiempo, convirtiendo a 
los viejos campesinos en muertos vivientes (Estévez, 2011, p. 166). De este modo 
surge la figura del etnógrafo del salvamento, sujeto que identifica y documenta los 
resquicios de formas de vida en extinción. En este sentido, «la comercialización de 
la nostalgia –los nativos vendiendo su patrimonio cultural y los turistas consumién-
dolo– es el nombre del negocio» (Estévez, 2011, p. 172) se ha extendido y disuelto 
las fronteras entre el sujeto turista y el sujeto nativo, porque ambos consumen y están 
atravesados por el folklore. En este punto, la respuesta de retorno a «lo nuestro» y 
reafirmar la identidad condujo al consumo del mismo producto que se fabricó para 
el sujeto turista por parte del sujeto nativo.

Dicho producto «se consume con arreglo a las exigencias de las industrias 
turísticas y del patrimonio» (Estévez, 2011, p. 168) y el capitalismo distribuye «los 
productos» transfiriéndolos a las esferas de la «sociedad del consumo» y la «sociedad 
del espectáculo» afirmando la imposibilidad de uso, cuyo lugar tópico es el Museo 
(Agamben, 2005b, p. 109). El museo en minúscula alude a su sentido tradicional, 
mientras que en mayúsculas alude a este paradigma característico de las esferas seña-
ladas anteriormente producidas por una transferencia capitalista de imposibilidad 
de uso.

Si el dispositivo es «todo aquello que tiene, de una manera u otra, la capa-
cidad de capturar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar 
los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivos» (Agamben, 
2011, p. 257). Los museos son lugares atravesados por discursos, estrategias y herra-
mientas que instauran una mirada y una visión sobre el mundo. De esta manera, los 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
6

discursos y las narrativas museales conducen y guían al sujeto en una determinada 
dirección porque el discurso está constituido «por un número limitado de enuncia-
dos para los cuales se puede definir un conjunto de condiciones de existencia» (Fou-
cault, 2003, p. 198) donde

las prácticas discursivas no son pura y simplemente modos de fabricación de discur-
sos. Ellas toman cuerpo en el conjunto de las técnicas, de las instituciones, de los 
esquemas de comportamiento, de los tipos de transmisión y de difusión, en las for-
mas pedagógicas que, a la vez, las imponen y las mantienen (Foucault, 1994, p. 241).

En este sentido, el Museo despliega unos mecanismos de disciplinamiento 
y de regulación del sujeto interpelado. El Museo clasifica y regula los objetos, suje-
tos, discursos, lugares, los ordena espacial y temporalmente, establece el modo de 
enunciar y los enunciados que le corresponden, define lo no-dicho o no decible, lo 
no-visto y lo no visible. Establece lo valioso y digno de mostrarse y lo que no puede 
ser dicho o visto.

El Museo formaría parte del mismo proceso de separación de lo público y 
lo privado que configuró otros espacios como las prisiones y los manicomios donde 
determinados objetos están sujetos a un régimen especial de una institución que 
escinde los espacios del tejido social al separarlos de lo cotidiano y en los cuales se 
puede vivir lo extraordinario o la fisura. Frente al manicomio y las prisiones, el Museo 
implica una elevación hacia lo culto y el pasado escinde sus objetos y experiencia de 
la vida cotidiana. Sin embargo, 

Foucault analizó las instituciones modernas de confinamiento –el manicomio, la 
clínica y la prisión– y sus respectivas formaciones discursivas –la locura, la enferme-
dad y la criminalidad– o Existe otra institución de confinamiento –el museo– y otra 
disciplina –la historia del arte– a la espera de un análisis arqueológico [...] Foucault 
sugirió cómo empezar a pensar este análisis» (Crimp, 2005, p. 63).

El Museo se caracteriza por la heterotopía; «tiene por regla yuxtaponer en 
un lugar real varios espacios que normalmente, serían y deberían ser incompatibles» 
(Foucault, 2010, p. 25) por desenvolverse simultáneamente «en la época de lo cer-
cano y lo lejano del lado a lado, de lo disperso» (Foucault, 2010, p. 63). Sin embargo, 
pese a contener lo múltiple, no se presenta como multiplicidad, otredad y dispersión, 
sino más bien lo que se presenta dentro de un orden, narrativa, discurso que le otorga 
convivencia y armonía. Primero, establece el orden que define las unidades museales 
a través de la taxonomía y el principio de semejanza, segundo, la técnica de signar 
le otorga la posibilidad de nombrar y categorizar el mundo (Ramos, 2010, pp. 269-
278). Ambas tecnologías configuran un determinado campo estratégico de enunciados 
y de visibilidades reapropiadas del pasado, encarnan un orden sobre las cosas y una 
determinada mirada sobre el mundo. La materialidad del museo es inmutable, yace 
el pasado representado a la espera de ser recreado. Por otro lado, el museo en tanto 
que guardián del pasado dispone de objetos y convierte su espacio en objeto. Tanto 
el espacio como lo que contiene tienen que ser valioso para su exposición, en este 
sentido cabe preguntarse por el valor representacional de lo expuesto en la museo-



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
7

logía canaria. El Museo contribuye a espacializar y clasificar las otredades internas 
al cuerpo social, el guanche aparece como una construcción histórica, discursiva y 
política que adquiere fuerza en la representación, jerarquización y se entrega a su 
objetualización. El Museo también produce Universales al capturar objetos parti-
culares que terminan asumiendo el papel de representar lo Universal, tales objetos 
constituidos en Universal son sacrificados para que con su muerte se garantice la 
supervivencia de una comunidad cualquiera (Gómez, 2008, p. 33). Sin embargo, la 
máquina sacrificial del Museo con su mecanismo de sustitución sacrifica la comu-
nidad Otra para conseguir un particular que sustituye todo aquello por lo cual llegó 
a ser lo que es (Gómez, 2008, p. 33). Tal mecanismo de reemplazo de todo aquello 
que le daba sentido al objeto invita , como plantea Foucault, no solo a preguntarse 
por «qué son las instituciones y cuáles son sus efectos reales, sino también cuál es el 
tipo de pensamiento que las sustenta» (Foucault, 2004, p. 78).

Dichos particulares se convierten, en algunos casos, en monumentos por 
la acción del Museo, el cual sacrifica el carácter acontecimental de los restos inertes 
para ser com-mentado como huella de sí mismo. Nos dice Lyotard:

El museo monumenta. Es la mente preocupada por lo que pudo ser y hacer. Erige 
los restos y los suspende. Los transforma en rastros, que son los restos arrancados 
al descuido. Lo inerte se olvida y hace que la mens se extravíe, dimentica. El museo 
recuerda la mens a la misma mens en una com-mentatio. Porque todo acontecimiento, 
ya sea de una práctica, de una obra o de un objeto, conlleva un mentís, de lo que 
pasa o se borra en un resto que no retiene y del que no se sabe ya muy bien de que 
es resto. Al erigir el resto bruto, el museo lo instituye como rastro. Compone una 
memoria (Lyotard, 1996, p. 117).

El Museo es uno de los principales lugares de visibilidad del folklore:

no designa aquí un lugar o un espacio físico determinado, sino la dimensión sepa-
rada en la cual se transfiere aquello que en un momento era percibido como verda-
dero y decisivo, pero ya no lo, es más. El Museo puede coincidir, en este sentido, 
con una ciudad entera (Evora, Venecia, declaradas por esto patrimonio de la huma-
nidad), con una región (declarada parque u oasis natural) y hasta con un grupo de 
individuos (en cuanto representan una forma de vida ya desaparecida). Pero, más 
general, todo puede convertirse hoy en Museo, porque este término nombra sim-
plemente la exposición de una imposibilidad de usar, de habitar, de hacer experien-
cia (Agamben, 2005, pp. 109-110).

El Museo refiere a la «exposición de una imposibilidad de usar, de habitar, 
de hacer experiencia» (Agamben, 2005, p. 110). El Museo es la encarnación técnica 
de la escisión entre arte y vida, folklore y vida. No se trata de ampliar los límites del 
folklore y extenderlo a la sociedad, ni que el folklore traduzca la vida. En definitiva, 
se trata de disolver la ficción de la autonomía del folklore como «esfera cultural» 
separada de la vida mediante su realización en la vida, a lo que podríamos llamar 
como cultura popular. Las ferias de artesanía resultan sintomáticas de un horizonte 
de mercantilización de la cultura donde la artesanía sustituye al oficio, vaciando los 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
8

objetos culturales de toda significación cultural e insertándolos en la materialidad 
de un espacio que violenta al objeto, pero satisface al cosmopolitismo capitalista. 

El carácter museístico del folklore es justamente esa escisión palpada no solo 
en los lugares a los que señala la institución, en tanto que pautadas y regladas por el 
orden de la constitución de lo real, sino también en aquellos lugares no-visibles y 
no-vivibles. El folklore podría ser un dispositivo de reparto y escisión de lo real en cuyo 
marco la «obra cultural» queda preso del museo. El folklore es la desactivación de la 
cultura y su puesta al servicio de una cierta curva de entretejer lo visible y lo decible. 

La desactivación de la cultura se produce a través de la «culturalización de 
la economía del mercado y de la política» (Žižek, 2002), donde

el proyecto ideológico liberal democrático es tolerante con el otro, siempre y cuando 
se trate de otro folklórico, débil, en su forma ascética y benigna (comidas típicas, 
formas de vestir, formas inofensivas de arte, etc.), pero denuncia la aparición de 
cualquier Otro real, emplazándolo por su fundamentalismo (Gómez, 2008, p. 39).

Por otro lado, siguiendo a Guy Debord (2009), la cultura es convertida, 
como la obra de arte, en espectáculo. Como mencionábamos anteriormente, el des-
clasamiento produce desplazamientos que, en el terreno de la obra de arte y la cul-
tura, se producen como intentos burgueses de petrificar el arte –y la cultura– como 
un objeto muerto de contemplación. La contemplación se opone, absolutamente, 
a la participación artística, a la fiesta, a la romería. Ciertamente, la superación del 
folklore es su realización cultural al disolver la frontera que las separaba y devolviendo 
la cultura a la vida. Agamben (2005a) señala que con la Modernidad la relación con 
la obra de arte –y el folklore– es a través de las pretensiones de verdad, para hallar 
su verdad o realidad oculta, en términos de representación y de juicio estético, ente-
rrando la vitalidad de la obra de arte y de la cultura. 

Como mencionábamos anteriormente, lo museístico no está restringido 
al museo, alude a una «localización dislocante» que desborda al campo de fuerzas 
constituyendo espacios de excepción en los cuales la vida se presenta sin mediación 
política o jurídica alguna (Agamben, 2013, p. 223). 

El dispositivo folklórico, espacializado en el Museo, escinde el mundo al 
instituir una dimensión dentro de la cual las experiencias, los objetos, las cosas, los 
lugares, las actividades resultan imposibles de usar. De este modo, la museificación 
de Canarias sometida al «consumo utilitario» (Agamben, 2005b, p. 100) empaqueta 
y decora un conjunto de experiencias para el turista que terminan convirtiendo al 
territorio en Museo para sus propios habitantes. El empobrecimiento de las expe-
riencias no apunta a la extinción de toda experiencia, sino la nostalgia e impulso de 
recuperar lo perdido, de reapropiarnos de las experiencias auténticas que el capita-
lismo agrietó. El sujeto turista y los sujetos locales quedan abocados a vivir y a expe-
rimentar la pérdida de la experiencia, en este régimen de visibilidad y representación, 
donde la fotografía –como tecnología de captura– alude a un dispositivo de impo-
sibilidad de usar, habitar y experimentar. Su gesto momificador sustituye el habitar 
por su registro, convirtiendo la vivencia en imagen y la presencia en archivo. La vitri-
ficación de Canarias emplaza políticamente a la naturaleza constituyendo «vidas sin 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

7
9

forma» rurales o en la costa donde el turista ya no solo quiere visitar, sino intentar 
habitar desde la vitrina. Sin embargo, este «hábitat vitrinal folklórico» actúa como 
mecanismo que interpela también a los sujetos locales fragmentando su propia expe-
riencia al negarle el uso de su propio territorio a favor del imperativo de consumo. 
Se produce incluso hasta una doble negación, porque no solo quedan privados del 
uso efectivo del mismo, sino que también son expulsados de la lógica del consumo. 

El dispositivo folklórico tiene una dimensión biopolítica, esta es entendida 
del siguiente modo:

Ya no se trata de hacer jugar la muerte en el campo de la soberanía, sino de distri-
buir lo viviente en un dominio de valor y utilidad. Un semejante poder debe califi-
car, medir, apreciar y jerarquizar, más que manifestarse en su brillo asesino: no tiene 
que trazar la línea que separa a los súbditos obedientes de los enemigos del soberano; 
realiza distribuciones en torno a la norma (Foucault, 2007, p. 174).

Se pueden rastrear prácticas biopolíticas al administrar a las poblaciones 
locales mediante la regulación diferencial del acceso y uso del espacio, donde son 
movilizados y emplazados a habitar un territorio impropio atravesado por políticas 
demográficas que intervienen redistribuyendo y controlando poblaciones mediante 
estrategias que favorecen el desplazamiento, la precarización y la marginalización. 
Las normativas urbanísticas actúan regulando los usos del espacio y los cuerpos que 
los habitan. Por otro lado, la discursividad del patrimonio cultural local redefine los 
modos de habitar las prácticas culturales foklorizadas: estandarizadas, aptas, institu-
cionalizadas y emplazadas a determinadas gubernamentalidades. 

La folklorización convierte a Canarias en un espacio abstracto de la mercan-
cía atravesado por la descontextualización absoluta, el folklore es la desconexión vio-
lenta del uso cultural del económico y social, sin embargo, con la extinción misma 
de la función simbólica. El signo prevalece, el significante se impone, su exceso lo 
domina. Deslocalizado y relocalizado, en sus recreaciones, en espacios desvirtuados 
de su carácter vivo. La deslocalización se ejerce también al requerir, como condición 
previa para la experiencia folklórica, una distancia atravesada por la relación entre 
espectador-obra, en el folklore no hay participación cultural, hay público y actores. 
Des-situado el sujeto cultural con la contemplación, es neutralizado como agente 
y reducido a espectador pasivo del devenir folklórico, proyectado hacia un pasado 
siempre ficcional y cuidadosamente preservado en el margen de la vida. Esta tecno-
logía de poder transforma la práctica cultural en simulacro identitario, en una repre-
sentación escenificada de sujetos –como la del mauro o el guanche– convertidas en 
figuras gestionables, domesticadas y funcionales al orden cosmopolita. 

Estas figuras, inicialmente potenciales agentes de desestabilización del relato 
cosmopolita, son reconfiguradas como objetos de consumo turístico y fetiches de la 
mirada antropológica: encapsuladas, museificadas, archivadas y expoliadas, no para 
su comprensión, sino para su posesión y recreación. Así, el folklore es desplazado 
de su dimensión viva y deviene espectáculo, un régimen de visibilidad cuidadosa-
mente producido, cuyos límites entre el turista y el local se disuelven bajo la lógica 
de la representación y el deseo de autenticidad. 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

8
0

Ambos –turista y local– acceden al espectáculo folklórico mediante prácti-
cas diferenciadas, pero igualmente reguladas: el local en un intento de emplazarse 
en un sujeto erosionado por relaciones entre el saber y el poder; el turista, en busca 
de capturar el emplazamiento en los márgenes. En este contexto, el folklore es una 
escena gobernada, regulada, normalizada por dispositivos que aseguran su legibilidad, 
control y producción. Así, lo folklórico se revela como un espacio privilegiado de 
análisis para comprender las operaciones micropolíticas que conforman la subjetivi-
dad, el deseo y la diferencia bajo la sociedad abierta del gobierno de las poblaciones. 

El capitalismo ordena el mundo transportando la reproducción de la vida 
a la «esfera espectacular» de la mercancía, del dinero y del capital, donde «todo lo 
directamente experimentado se ha convertido en una representación» (Debord, 2009, 
p. 37). Con la separación entre imagen y realidad apuntada por Debord (2009), «el 
mundo de la imagen autónoma» (p. 37) ha hecho que la imagen del parque temático 
canario sustituyera lo real. Por el efecto mismo de las formas, los signos y el «len-
guaje oficial» e institucional del orden espectacular, la imagen sustituye a la realidad 
presentándose como lo que es: «un paraíso abierto al mundo»2.

4. CONCLUSIÓN

Para concluir, a lo largo de este artículo hemos apuntado a la modalidad 
positiva del poder en cuyo seno nos produce, nos modela, ofrece posibilidades de 
ser e impide otras. La modalidad negativa del poder encaja con una visión jurídica 
de prohibición y represión. Sin embargo, la museificación y tematización de la terri-
torialidad canaria significa la construcción de espacios, saberes, placeres, discursos, 
cosas, relaciones que apuntan a la crisis de las instituciones carcelarias, escolares, 
hospitalarias y museales, al pertenecer a una «sociedad abierta de control» que ya no 
funciona mediante encierro sino mediante un control continuo y una comunicación 
instantánea (Deleuze, 1999, p. 273). 

En este sentido,

... es una profunda mutación del capitalismo. Una mutación ya bien conocida y que 
puede resumirse de este modo: el capitalismo del siglo xix es un capitalismo de con-
centración, tanto en cuanto a la producción como en cuanto a la propiedad. Erige, 
pues, la fábrica como medio de encierro [...] Pero, en la actual situación [...] es un 
capitalismo de superproducción. [...] Lo que intenta vender son servicios, lo que 
quiere comprar son acciones. No es un capitalismo para la producción, sino para 
el producto, es decir, para la venta o para el mercado [...] Incluso el arte ha aban-
donado los medios cerrados para introducirse en los circuitos abiertos de la banca 
(Deleuze, 1999, pp. 282-283).

2  Canarias 7. Suplemento especial, «Un paraíso abierto al mundo», diciembre 2011. 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

8
1

Podríamos añadir la cultura como otra esfera introducida dentro de los cir-
cuitos abiertos, donde «las formas ultra-rápidas de control al aire libre que reempla-
zan a las antiguas disciplinas que actuaban en el periodo de los sistemas cerrados» 
(Deleuze, 1999, p. 278). Por ello, se afirma que los muros del museo y de los par-
ques temáticos se han demolido convirtiendo las islas en «yacimientos arqueológi-
cos y antropológicos» y en «zonas turísticas» no delimitadas y en espacios anómicos 
del estado de excepción en la que está en juego una fuerza-de-ley sin ley (Agamben, 
2004, p. 60). En otras palabras, Canarias, bajo las figuras alegóricas del yacimiento 
y la zona turística, se convierte en un «estado de excepción» en el que «el aspecto 
normativo del derecho puede ser así impunemente cancelado y contrariado por una 
violencia gubernamental que [...] pretende, no obstante, seguir aplicando todavía el 
derecho» (Agamben, 2004, p. 126).

Este paradigma del control permite el ejercicio de determinadas violencias 
gubernamentales que contrarían el marco jurídico, pero que resultan legitimadas 
políticamente (pero no jurídicamente) al encontrarse normalizada la excepción. 
Desde la privatización y destrucción del patrimonio natural y arqueológico prote-
gido jurídicamente hasta la situación de las personas migrantes y de la ruta canaria. 
Estas prácticas biopolíticas refieren a

la producción política de la vida marcada por el deseo de gestionar la vida de las 
poblaciones y la propia conceptualización de la vida y la muerte de los individuos 
[...] capaz de producir nuevas formas de subjetividad [...] a través del lenguaje, los 
valores y el afecto... (Lapointe, 2022, p. 2).

En este sentido, quisiera destacar la dimensión del placemaking señalada por 
Lapointe donde el

turismo transforma los lugares y llega a dictar los parámetros, actividades y tipo de 
experiencia (por lo tanto, de subjetividad) que se desplegarán allí, en varias esca-
las, para cumplir con los imperativas de crecimiento económico, pero también de 
notoriedad (Lapointe, 2022, p. 8).

La biopolítica distingue las vidas que hay que dejar vivir sin límite (el sujeto 
turista), las vidas que hay que dejar vivir con límites (los sujetos canarios), las vidas 
que hay que dejar morir (sujetos inmigrantes) y las vidas que hay que dejar ir (suje-
tos emigrantes). 

En este «estado de excepción» y sociedad abierta de control el dispositivo 
folklórico tiene dimensiones biopolíticas al regular las poblaciones, establece modos 
de subjetivación acerca de qué tipo de vida es válida, productiva y dócil correlativa 
a la explotación económica capitalista. La museificación y tematización de Canarias 
afecta a los modos de vida nativos convirtiéndolos en actores de un espectáculo que 
asumen como propio por el impacto económico del relato institucional y oficial. 
Sin embargo, en tanto sistema abierto presenta líneas de fuga y en las que se puede 
intervenir para hacerlas salir del control, no a través de la representación, sino de 
la experimentación. En este sentido, representar el pasado o las tradiciones sigue 
permitiendo que la gente viva el presente como una discontinuidad con su pasado, 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

8
2

como un abismo entre la tradición y la modernidad (Estévez, 2011, p. 166). Ahora, 
en plena posmodernidad, el abismo ensanchado entre la sociedad abierta de con-
trol y el mercado de la diferencia y la tradición y la modernidad, cabe preguntarse 
por cómo fraguar otros modos de vida en el seno de los dispositivos para desestabi-
lizarlo y desmitificarlos. 

En definitiva, siguiendo a Agamben (2005a), el mundo humano con la 
religión capitalista ha escindido lo humano vivido y experimentado de sí mismo y 
esto se ha dispuesto a los dispositivos de la separación capitalista en beneficio de la 
lógica mercantil de valorización para consagrarlo al espectáculo y al consumo. Pro-
fanar el capitalismo y al dispositivo folklórico no es otra cosa que arrancarle aquello 
que capturó y disolviendo la condición extrínseca del mundo. 

El «fin del folklore» es el fin de la «cultura autónoma» al margen de las vidas 
para devolverle a la vida aquello que fue arrebatado por los dispositivos de poder y 
la explotación capitalista. La relación cultural producida por el folklore convierte 
a lo que era una realidad viviente en un mero objeto de contemplación, negando 
la dimensión cultural de producción de otras formas de veridicción históricas y de 
apertura del mundo. Si como el arte, la cultura «no muere, sino que, convertido 
en una nada que se autoaniquila, sobrevive eternamente a sí mismo» (Agamben, 
2005a, p. 94). En este sentido, la muerte de la cultura radica en su imposibilidad de 
morir, justificándose en cada acto que la cultura solo es posible bajo la representa-
ción, la contemplación y el capitalismo. El régimen de enunciación y de visibilidad 
local del dispositivo folklórico, con claras dimensiones coloniales, pone en marcha 
procesos de subjetivación donde ya el sujeto «no encuentra de ninguna manera un 
contenido determinado y una medida concreta de su propia existencia» (Agamben, 
2005a, p. 64). Los sujetos locales inmersos en procesos de subjetivación específicos 
que lo colocan en una posición paradójica: habitante de un territorio que no puede 
habitar realmente y heredero de una cultura que se convierte en mercancía. 

El dispositivo folklórico genera sujetos participantes y productores de una 
cultura museificada y tematizada que desplaza modos de experiencia vital auténticos 
y reduce sus prácticas culturales a objetos inertes, consumibles y contemplables. La 
Canarias-Museo-Parque Temático produce también sus subjetividades desbordantes 
ante dicha situación paradójica, suponen una amenaza al que la inmunización social 
intenta disciplinar o administrar a través de la gentrificación, migración y folklo-
rización. La producción de un territorio gobernable y productivo interviene en los 
modos de habitarlo generando un escenario aparentemente natural, neutral, fun-
cional y disponible para su constante representación y explotación. De este modo, 
Canarias es un escenario inmerso en una circulación, distribución y producción 
regulada de prácticas, imágenes, capitales y cuerpos.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

8
3

BIBLIOGRAFÍA

Agamben, G. (2005a). El hombre sin contenido. Ediciones Áltera. 

Agamben, G. (2005b). Profanaciones. Adriana Hidalgo Editora. 

Agamben, G. (2011). ¿Qué es un dispositivo?, Sociológica, 26(73), pp. 249-264. 

Agamben, G. (2013). Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre-textos. 

Agamben, G. (2004). Estado de Excepción (Homo sacer II,1). Pretextos. 

Alonso Delgado, V.L. (2015). Deporte, ocio y sociabilidad en las islas Canarias occidentales (1850-
1936). [Tesis de doctorado, Universidad Ramon Llull]. Repositorio Universitat Ramon Llull. 
http://hdl.handle.net/10803/285238.

Macías Hernández, A.M. y Rodríguez Martín, J.A. (1995). La economía contemporánea. En 
Bethencourt Massieu, A. de. (Ed.). Historia de Canarias (pp. 369-425). Ediciones del Cabildo 
Insular de Gran Canaria. 

Suarez Bosa, M. (1995). La sociedad de clases. En Bethencourt Massieu, A. de. (Ed.). Historia de 
Canarias (pp. 431-481). Ediciones del Cabildo Insular de Gran Canaria. Canarias 7. Suple-
mento especial, «Un paraíso abierto al mundo», diciembre 2011. https://issuu.com/cana-
rias7/docs/canariasalmundo.

Castro-Gómez, E. (2004). El vocabulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI. 

Castro-Gómez, E. (2010). Historia de la gubernamentalidad I: Razón de Estado, liberalismo y neolibe-
ralismo en Michel Foucault. Siglo del Hombre Editores S.A. 

Castro-Gómez, E. (Ed.) (2013). ¿Qué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueología y su método. 
Trad. H. Pons. Siglo XXI Editores. 

Crimp, D. (2005). Posiciones críticas. Ensayos sobre las políticas de arte y la identidad. Akal. 

Debord, G. (2009). La sociedad del espectáculo. Pre-textos. 

Deleuze, G. (1999). Conversaciones. Pretextos. 

Deleuze, G. (2007). Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Valencia, Pre-textos. 

Dussel, E. (1992). 1492, el encubrimiento del otro: (hacia el origen del «mito de la modernidad»). Nueva 
Utopía.

Estévez, F. (2011). Guanches, magos, turistas e inmigrantes: Canarios en la jaula identitaria», Revista 
Atlántida, 3, diciembre, pp. 145-172. https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/arti-
cle/view/1107.

Estévez, F. (2020). Canarios en la jaula identitaria. Beginbook Editorial. 

Foucault, M. (1979). Microfísica del poder. Ediciones de la Piqueta. 

Foucault, M. (1991). El juego de Michel Foucault. En Foucault, M. Saber y verdad. Trad. Julia Varela 
y Fernando Álvarez-Uría. Ediciones La Piqueta. 

Foucault, M. (1994). Dits et Ecrits Tome II. Paris, Gallimard. Citado en Castro, E. (2004). El voca-
bulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI. 

Foucault, M. (1994). Dits et Ecrits Tome IV. Gallimard. Citado en Castro-Gómez, E. (2004). El voca-
bulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI. 

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. Fondo de Cultura Económica de Argentina. 

http://hdl.handle.net/10803/285238
https://issuu.com/canarias7/docs/canariasalmundo
https://issuu.com/canarias7/docs/canariasalmundo
https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/article/view/1107
https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/article/view/1107


R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 6

7-
84

8
4

Foucault, M. (2003). Historia de la sexualidad II: El uso de los placeres. Trad. M. Soler. Siglo XXI Editores. 

Foucault, M. (2003). La arqueología del saber. Siglo XXI Editores. 

Foucault, M. (2004). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (2007). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI Editores. 

Foucault, M. (2008). Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France. Fondo de cultura 
económica. 

Foucault, M. (2009). Seguridad, territorio, población. Fondo de Cultura Económica. 

Foucault, M. (2010). El cuerpo utópico: las heterotopías. Editorial Nueva visión. 

García, D. (2020). Desterritorializar el dispositivo de la teoría del derecho. Hacia una ontología polí-
tica-jurídica de la actualidad. AFD, (xxxvi), pp. 225-250. https://www.boe.es/biblioteca_
juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250.

Gómez, P. (2008). La máquina-museo: la monumentación museal y la estructura de sublimación. Calle 
14: Revista de investigación en el campo del arte, vol. 2, n.o 1, pp. 30-39. https://dialnet.uni-
rioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119.

Gutiérrez, R. (2016). ¡A desordenar! Por una historia abierta de la lucha social. Tinta Limón. 

Lapointe, D. Dispositivo de control, estado de excepción y colectivos turísticos: el turismo como fenó-
meno biopolítico, Via [En línea], 21 | 2022, subido el día 22 de agosto de 2022. URL: http://
journals.openedition.org/viatourism/8074; DOI: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074.

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, n.o 9: 73-101, julio/diciembre. 

Lyotard, J. (1996). Moralidades posmodernas. Editorial Tecnos. 

Monge. J. (2021). La cultura y «el combate de las formas». Claves para pensar la dimensión afirmativa 
de la ética foucaultiana, Griot: Revista de Filosofía, Amargosa, BA, 21, 2, pp. 27-45. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015.

Pérez Flores, L. (2017). Cuerpos, islas y desplazamientos. Las Antillas, Canarias y la descolonización 
del conocimiento. [Tesis de doctorado, Universidad de La Laguna], Repositorio Institucio-
nal Universidad de la Laguna.

Pérez Flórez, L., Fernández Hernández, P., Hernández Ojeda, C.G. & Núñez Rodríguez, X. 
(2021). Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario. Tabula 
Rasa, 38, 133-154. https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06.

Quijano, Aníbal (2014). Antología esencial. Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-es-
tructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. CLACSO. 

Ramos, C. (2010). Técnicas documentales aplicadas en Museología. Cuadernos de documenta-
ción multimedia, 10, pp. 269-278. https://revistas.ucm.es/index.php/CDMU/article/
view/68850/4564456553220.

Vega, Guillermo A. (2017). El concepto de dispositivo en M. Foucault. Su relación con la «microfí-
sica» y el tratamiento de la multiplicidad. Nuevo Itinerario, Revista de filosofía n.o 12, pp. 136-
158. https://doi.org/10.30972/nvt.0122038.

Walsh, Catherine. (2005). Pensamiento crítico y matriz (de)colonial: reflexiones latinoamericanas. 
Universidad Andina Simón Bolívar/ AbyaYala. 

Mignolo, W. (2003). Historias locales-diseños globales: colonialidad, conocimientos subalternos y pensa-
miento fronterizo. Akal. 

Žižek, S. (2002). El Frágil absoluto: o ¿Por qué merece la pena luchar por el legado cristiano?, Pre-textos. 

https://www.boe.es/biblioteca_juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250
https://www.boe.es/biblioteca_juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119
http://journals.openedition.org/viatourism/8074; DOI: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074
http://journals.openedition.org/viatourism/8074; DOI: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015
https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06
https://revistas.ucm.es/index.php/CDMU/article/view/68850/4564456553220
https://revistas.ucm.es/index.php/CDMU/article/view/68850/4564456553220
https://doi.org/10.30972/nvt.0122038

