EL FOLKLORE COMO DISPOSITIVO
DE PODER EN CANARIAS

Victor Martin Herndndez
Universidad de La Laguna
Email: alu0100990140@ull.edu.es

RESUMEN

En el presente texto se abordard la coyuntura cultural canaria desde la mirada hetardrquica del
dispositivo folklérico como herramienta conceptual y topoldgica de andlisis de los procesos
de constitucién de las experiencias posibles en Canarias. A partir un entramado heterogéneo
de elementos —que va desde saberes como la economia, la antropologia y la arqueologia hasta
las instituciones—, se exploran espacios de sobredeterminacién como las romerias, las ferias
o los museos, asi como el «estado de excepcién» juridico en funcién de la distribucién de los
cuerpos, la escenificacién del simulacro y museificacién del territorio y sus modos de vida.

PaLABRAS cLAVE: dispositivo, Canarias, museo, folklore.

THE FOLKLORE AS DISPOSITIF
IN THE CANARY ISLANDS

ABSTRACT

This text addresses the cultural conjuncture of the Canary Islands through the heterarchical
lens of the folkloric dispositif, conceived as a conceptual and topological tool for analyzing
the processes by which possible experiences are constituted in the archipelago. Drawing on a
heterogeneous assemblage of elements —ranging from bodies of knowledge such as economics,
anthropology, and archaeology, to institutional frameworks— the analysis explores spaces of
overdetermination such as traditional popular festivals, fairs, and museums, as well as the
juridical “state of exception” according to the distribution of bodies, the staging of simulacra,
and the museification of the territory and its ways of life.

Keyworbs: dispositif, Canary Islands, museum, folklore.

DOI: https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.04
REVISTA ATLANTIDA, 16; diciembre 2025, pp. 67-84; ISSN: e-2530-853X

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

©

5, PP,

16; 2025

A ATLANTIDA,

A

REVIS


https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.04
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

o

Cuando «ordena, el intelectual pasa a funcionario'.

1. INTRODUCCION

Para empezar, nos proponemos participar de una ontologia del presente
mediante un intento de diagnéstico de sus condiciones de aparicién con el propé-
sito de intervenir en sus emplazamientos en vistas a generar otros modos de vida
posibles, o por lo menos, otras formas culturales de habitar el territorio. Desde este
punto de partida, buscamos localizar los lugares de resistencia propios de las «socie-
dades de control» en el marco de una ontologia abierta, diferencidndolos de aquellos
sistemas identitarios y cerrados, con el objetivo de seguir las lineas de fuga. Participar
en estos términos de una ontologia de la actualidad nos exige alejarnos, por un lado,
de establecer prescripciones normativas y, por otro, de toda pretensién de validez o
de una analitica de la verdad.

De este modo, se pretende introducir una mirada calidoscépica para diag-
nosticar la cuestion cultural canaria. La pregunta por la «coyuntura cultural», nos
indica Michel Foucault, es transversal a «las instituciones politicas, las formas de la
vida social, las prohibiciones y constricciones diversas» (Castro-Gémez, 2013, p. 77).

Se puede entender la cultura como

el conjunto de relaciones pricticas y tedricas que definen constricciones, normas y
regulaciones diversas; como la configuracién histérica de la articulacién entre saber
y poder en los discursos y modalidades practicas que traman la existencia social, pero
a su vez como modos de pensamiento, actividad, percepcidn, sensibilidad; formas
de relacionarse y dar lugar a estilos de existencia (Monge, 2021, p. 30).

En tltima instancia, la cultura constituye principalmente una forma de expe-
riencia, entendida como «correlacién, en una cultura y momento dados, entre domi-
nios de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad» (Foucault, 2003, p. 8).

Una vez definido el concepto de cultura, se propone abordar la coyuntura
cultural canaria desde su constitucién folklérica, para ello se recurrird al concepto
de Michel Foucault de dispositivo de poder. Este concepto remite a una materia-
lidad heterogénea, con pricticas y discursos, cuyas tecnologias se encaminan no
necesariamente hacia la prohibicién y el castigo, sino hacia la produccién positiva
de un conjunto de técnicas institucionales, practicas legales, morales conducidas
a objetivizar, controlar, dominar, producir, registrar y subjetivar y conducir a los
sujetos. Los cuales son el objeto de intervencién de un conjunto heterogéneo de
précticas y saberes, configurando con ello formas de veridiccién histéricas (la ver-
dad), la instauracién de pricticas legales y permitidas y la clasificacion y distribu-
cién de los sujetos segun distintos criterios que habilita los cuerpos y los espacios

' Gutiérrez, R. jA desordenar! Por una historia abierta de la lucha social. Buenos Aires, Tinta
Limén, 2016, p. 166.



permitidos a través de la normalizacién. La analitica del poder de la que se parti-
cipaapunta a la capilaridad y dispersién del poder que emana «desde abajo» perma-
neciendo «invisible» por la naturalizacién del dispositivo folklérico, ocupdndonos
de los «mecanismos microfisicos y periféricos de dominacién» (Foucault, 1979,
p. 145). El modo de actuacién del poder no se distribuye homogéneamente, sino
asimétrica y desigualmente.

Las subjetividades se encuentran interpeladas e involucradas de un modo
descentrado y en todas las direcciones, renunciando a someter absolutamente las
relaciones de poder a instancias econdmicas, coloniales o patriarcales. En esta linea,
también se parte de un rechazo a la reduccién de la politica a un centro —institu-
cional- en términos de Estado y gobierno. Dichas cuestiones serdn relocalizadas en
una malla de poder en la que opera una multiplicidad de estrategias que convier-
ten cada toma de contacto con el sujeto en una situacion estratégica compleja de
tensiones, conflictos y solidaridades dentro de la linea neuralgica de lo social como
guerra infinita. En dicha guerra, las estrategias sitGan a los sujetos en el entramado
social sitiado, complejo y maltiple. En el presente articulo se profundizard en deter-
minadas lineas de fuerza de la coyuntura cultural canaria que apuntan a modos de
sujecién social ancladas al dispositivo de poder folklérico.

El principal objetivo de este articulo radica en problematizar la constitucién
de lo real-multiple-contingente del contexto canario frente a las ontologfas identita-
rias, cerradas y trascendentes, para desencadenar otros «actos de pensamientos» que
nos permitan producir otros modos de pensar y de abrir otras posibilidades de vida.

2. EL FOLKLORE COMO DISPOSITIVO DE PODER

Antes del abordaje del andlisis que nos ocupa, se planteardn brevemente los
presupuestos foucaultianos desde los que se parte. En primer lugar, se entiende el
poder como una relacién entre individuos o grupos, es decir, no es ninguna sustan-
cia ni se pertenece, sino que se ejerce. Es decir, el poder se define por su capacidad
de afectacién sobre las subjetividades, el poder se halla disperso y en todas las loca-
lizaciones de la sociedad. Estas relaciones de poder se componen de una extensa y
variada malla de operaciones que son también contingentes, es decir, flexibles, flui-
das y desplazadas, con puntos de apoyo sobredeterminados. Estos lugares son los
dispositivos donde las relaciones variables convergen y/o divergen con respecto a
otras, renunciando asi al reduccionismo causal. Se puede clarificar este concepto
acudiendo a un ejercicio hipotético: si tres tiradores disparan a la misma vez, cada
disparo (causa) por separado es suficiente para provocar la muerte, pero todas jun-
tas sobredeterminan el resultado.

Dichas relaciones se fundamentan en fuerzas histéricas sustentadas en deter-
minados saberes y tecnologias, es decir, en practicas situadas en un campo de técticas
y estrategia apoyadas en el saber y en determinadas formas de veridiccién histéricas.
En segundo lugar, el dominio de la politica serfa esta malla de fuerzas y su modo de
operar son las estrategias. En este sentido, hay una relacién de inmanencia en la que
las relaciones de poder remiten al campo de la politica en tanto que su condicién de



o

posibilidad. Segin Foucault, «se puede llamar ‘estrategia de poder’ al conjunto de
los medios utilizados para hacer funcionar o para mantener un dispositivo de poder»
(Castro-Gémez, 2004, p. 241).

Para empezar, el folklore no lo entenderemos en su sentido musical, ni como
«sinénimo» de cultura, ni en relacién con contenidos culturales particulares. Por
ello, como precaucién inicial, no nos referimos a ningn colectivo cultural en parti-
cular que esté desempenando una labor asombrosa y ardua de transmisién cultural.
Ademds, cuando nos referimos mas adelante a distintos elementos del folklore (las
romerias, los museos, las ferias de artesania, etc.) supone apuntar a que las inten-
ciones educativas, de festejo o de apoyo a la cultura, encubren dindmicas profundas
que asechan las practicas culturales mismas que protegen.

Con folklore, mds bien nos referimos a un dispositivo de poder. La nocién
de dispositivo nos permite distanciarnos, por un lado, de subordinar el poder a una
determinada instancia (econdmica, colonial, etc.). Por otro lado, deja de remitir al
sujeto constituyente. Las ventajas de estas precauciones es un abordaje que permita
desvelar el conjunto heterogéneo y hetardrquico (fisicos, bioldgicos, psicosociales,
politicas, tecnoldgicos, discursivos, etc.) de elementos que atraviesan sincrénica y
diacrénicamente al orden social y a los modos de subjetivacion.

El folklore consistirfa en un dispositivo de poder histéricamente configurado
que constituye lo real y desempefiaria una funcién dentro de una estrategia de una
gubernamentalidad en una red de poder que opera a distintos niveles que veremos
mds adelante (microfisica, mesofisica, macrofisica). En el contexto de actuacién del
dispositivo cabe tener en cuenta la dimensién histérica y colonial del archipiélago
canario, si bien no es reducible a ella ni la colonialidad es una fuerza totalizante del
poder. La colonialidad es un concepto en discusién dentro de los estudios descolo-
niales, cuyo elemento que se pone en cuestion es el establecer una estructura global
transhistérica de dominacién acudiendo a un sistema-mundo moderno/colonial
de género (Lugones, M., 2008; Quijano, A., 2014; Walsh, C., 2005; Dussel, E.;
1995; Mignolo, W., 2003; etc.). Para profundizar en esta linea de investigacién en
el contexto canario se puede consultar, entre otros, a los siguientes autores: Gil Her-
nidndez, R., 2019; Pérez Flores, L., 2017; Estévez Herndndez, P, 2021; Ferndndez
Hernédndez, P, 2021, etc.

En este sentido, no negamos el cardcter colonial del dispositivo, sino que lo
entendemos desde su cardcter hetardrquico y, por tanto, alejado del establecimiento
de un centro neurdlgico de poder. La metodologia propuesta de abordaje pretende
alejarse de la constriccién a la dimensién molar y de tipo arborescente que es ciega a
la reproduccién rizomadtica y al anclaje molecular del poder (Castro-Gémez, 2004,
p. 239). Por dltimo, nos alejaremos de concepciones del poder entendidas como
emanaciones verticales desde un centro soberano —sea el Estado, la comunidad auté-
noma, la Unién Europea— ejercidas desde una forma especifica de gubernamenta-
lidad. En su lugar, atenderemos a las formas difusas, descentralizadas y productivas
del poder que se ejercen en multiples niveles, a través de saberes, précticas e institu-
ciones, conformando una red de relaciones que atraviesan los cuerpos, los discursos
y los modos de subjetivacidn.



En definitiva, relocalizar y desplazar los lugares privilegiados que han ocupado
determinadas instancias nos permite atender a las distintas estrategias de relaciones
de fuerzas que responden a urgencias histéricas concretas potenciando y bloqueando
aperturas. Estas instancias ontoldgicas de lo politico planteadas en tanto que sobre-
determinan lo social conducen a infravalorar la politica (lo éntico). La politica en
tanto que relacién estratégica contingente entre artes de gobernar heterogéneas, es
decir, entre gubernamentalidades entendidas como determinadas racionalidades
estratégicas de gobierno y como un conjunto de relaciones y tecnologias de poder
que organizan las técnicas de gobierno que permiten su ejercicio en cada momento
histérico. Donde el gobierno son las técnicas y procedimientos destinados a diri-
gir la conducta de los sujetos. El dominio de actuacién del gobierno y de la guber-
namentalidades no es otro que el campo estratégico de relaciones de poder en lo
que tienen de mdviles, reversibles, transformables (Foucault, 2008). Justamente, el
folklore podria constituir un dispositivo que desempefa un papel estratégico de cara a

trabajar en un campo de posibilidades en el que viene a inscribirse el comporta-
miento de los sujetos que actian: incita, induce, desvia, facilita, dificulta, extiende
o limita, hace mds o menos probable, llevado al limite, obliga o impide absoluta-
mente (Foucault, 1994, p. 176).

En el seno de este campo de posibilidades se inscriben las gubernamenta-

lidades:

el conjunto constituido por las instituciones, los procedimientos, andlisis y reflexio-
nes, cdlculos y tdcticas que permiten ejercer esta forma de ejercicio del poder que
tiene por objetivo principal la poblacién, por forma mayor la economia politica, y por
instrumento técnico esencial los dispositivos de seguridad (Foucault, 2009, p. 136).

En este sentido, «hay diferentes “dispositivos de poder” cada uno de ellos
con una légica especifica y un régimen de enunciacién local, que pueden acoplarse
formando un conjunto mds amplio» (Castro-Gémez, 2004, p. 239). Como senala
Santiago Castro-Gémez (2010), la analitica del poder foucaultiana consta de tres
dimensiones: la microfisica se refiere a la produccién disciplinaria de los cuerpos indi-
viduales y a las tecnologias del yo, la mesofisica abarcaria los procesos de guberna-
mentalizacién del Estado moderno y el desarrollo de la biopolitica, y la macrofisica,
en donde se inscribirfan los dispositivos supraestatales de seguridad y la mundiali-
zacién del mercado.

Un dispositivo de poder se caracteriza por

un conjunto resueltamente heterogéneo que compone los discursos, las institucio-
nes, las habilitaciones arquitecténicas, las decisiones reglamentarias, las leyes, las
medidas administrativas, los enunciados cientificos, las proposiciones filoséficas,
morales, filantrépicas. En fin, entre lo dicho y lo no dicho, he aqui los elementos del
dispositivo. El dispositivo mismo es la red que tendemos entre estos elementos. [...]
Por dispositivo entiendo una suerte, dirfamos, de formacién que, en un momento
dado, ha tenido por funcién mayoritaria responder a una urgencia. De este modo,
el dispositivo tiene una funcién estratégica dominante [...]. He dicho que el dis-

TA ATLANTIDA,

REVIS



positivo tendrfa una naturaleza esencialmente estratégica; esto supone que allf se
efectdia una cierta manipulacién de relaciones de fuerza, ya sea para desarrollarlas
en tal o cual direccidn, ya sea para bloquearlas, o para estabilizarlas, utilizarlas. Asi,
el dispositivo siempre estd inscrito en un juego de poder, pero también ligado a un
limite o a los limites del saber, que le dan nacimiento, pero, ante todo, lo condicio-
nan. Esto es el dispositivo: estrategias de relaciones de fuerza sosteniendo tipos de
saber, y [que son] sostenidas por ellos (Foucault, 1991, pp. 127-162).

Al hilo de la descripcién planteada, Guillermo A. Vega (2017) nos sugiere
este andlisis del dispositivo. En primer lugar, la heterogeneidad se refiere a los ele-
mentos como los discursos, las instituciones, las leyes, los enunciados cientificos, etc.,
que se distribuyen entre lo dicho y lo no dicho (Vega, 2017). En segundo lugar, se
trata de una red que abarca en extensién a los elementos que la componen en una
determinada coyuntura. En tercer lugar, el vinculo entre lo dicho y lo no dicho es
cercano a un juego de condicionamiento mutuo y de variacién permanente, en el
que se alteran las posiciones y las funciones a raiz de movimientos. En cuarto lugar,
como ya mencionidbamos anteriormente, el dispositivo se constituye estratégicamente
dentro de un juego de relaciones de poder que exceden al dispositivo mismo y en
donde es modulado a una coyuntura determinada de fuerzas, y sujeta a estrategias
mis globales. En definitiva,

la materialidad del dispositivo se circunscribe al haz de relaciones —a la red— que
vincula una serie de elementos disimiles entre si: lo dicho con lo no dicho, las préc-
ticas discursivas con las practicas no discursivas, el saber con el poder, etc. Su modo
de instalacién en lo real se articula alrededor de la estrategia que compone la serie
de relaciones que se despliegan entre determinados elementos y a efectos de fines
concretos (Vega, 2017, p. 140).

Por dltimo, Daniel J. Garcia Lépez nos sefiala la siguiente definicién:

El objetivo del dispositivo, en tanto red heterogénea de relaciones de saber/poder
(cdrcel, psiquidtrico, escuelas, formas arquitectdnicas, procedimientos, reglamen-
tos...), consiste en imprimir sobre el cuerpo de cada individuo un conjunto de
saberes, de prdcticas discursivas y no discursivas, de instituciones, para poder ges-
tionarlo, administrarlo, controlarlo, gobernarlo. Por eso el dispositivo, en tanto red,
no funciona desde lo represivo capturando individuos, sino desde la produccién
de sujetos por medio de un conjunto heterogéneo y multiforme de instituciones,
normas, reglamentos, formas de comportamiento, técnicos, etc. que, asignando a
un sujeto la potestad para garantizar la veracidad del discurso, controlan, orientan,
determinan, modelan y aseguran gestos, conductas, cuerpos, etc. En definitiva, el
dispositivo produce distintas posiciones de los sujetos en el espacio del ovillo (Gar-

cia, 2020, p. 242).

El dmbito de actuacién del dispositivo folklérico, su modo de operar y su
instalacién en lo real y su entrecruzamiento con los regimenes de visibilidad y de
enunciacién estd atin por definir. La procedencia del dispositivo podemos situarla
posteriormente a la conquista, la cual constituyé un acontecimiento histérico donde



entrd en juego en los estratos y la malla de fuerzas aborigen, unas fuerzas que tensio-
naron y desbordaron las formas de vida de los antiguos canarios. Introduciendo en
forma de estrategia una mirada, regiones de visibilidad, enunciados, que modifica-
ron sustancialmente pero no absolutamente las condiciones de la experiencia posi-
ble. Tras la conquista del archipiélago, las pricticas culturales y sociales aborigenes
fueron sometidas a un proceso sistemdtico de paganizacién mediante tecnologias
de poder como el etnocidio, la esclavitud, etc. Estas précticas acompanadas de dis-
cursos, inscritas en la 16gica de la cristiandad latina, poco a poco dejaron de ser el
dispositivo central en la economia politica de la verdad que valida o invalida repre-
sentaciones, pricticas culturales y sujetos. Sus mecanismos estratégicos del poder
soberano y el control religioso expresados en la exclusion, persecucién y eliminacién
fueron desplazados por nuevas configuraciones del saber-poder que emergen y reor-
ganizan las formas actuales de subjetivacién y los procesos culturales. La aparicién
del acontecimiento folklérico constituydé un cambio en las dindmicas de inclusién
y exclusion, hacia formas aceptables y funcionales del poder generando nuevas rela-
ciones de saber-poder y produciendo nuevas identidades culturales administrables y
politicamente utiles y ddciles. Esta irrupcion histérica no permanece inmutable a lo
largo de la historia, mds bien estd sujeta a distintos virajes contingentes que fueron
moldeando las relaciones de poder y saber. En este sentido, el dispositivo folklérico
emergié, como veremos a continuacién, para reajustar los desbordes culturales y
econémicos que se fraguaron a lo largo del siglo xix.

3. CANARIAS: ENTRE EL MUSEO Y EL PARQUE TEMATICO

El folklore produce una determinada disposicion cultural, es decir, articula-
cién entre verdad y poder histéricamente configurada y especificada en dominios
de experiencia de distinta naturaleza. Puede comprenderse entonces como hilo con-
ductor del andlisis de los modos de objetivacién y subjetivacién en los regimenes de
practicas que articulan diferentes dimensiones de la vida social (politica, econémica,
legal, moral, cientifica). El folklore es un ejercicio de control y de dominacién que,
en ultima instancia, ha contribuido a la reconfiguracién de las pricticas sociales y
culturales histéricas en Canarias.

Dadas las tensiones dentro de la malla de fuerzas, la emergencia de los sujetos
canarios se configuré histéricamente a partir de sus propias condiciones de apertura
y ocultacién, donde la forma folklérica se impuso a la «cultura popular». En este
sentido, se puede ubicar la aparicién del dispositivo folklérico con la emergencia del
cosmopolitismo a finales del siglo x1x transformando asi la territorialidad canaria.

En este sentido, el cosmopolitismo fue una tecnologia que se erigié en
Canarias frente al sujeto excluido que le era propio: el mago y el guanche (Estévez,
2011); a través de la construccién de ciudades y de un archipiélago para un ser-cos-
mopolita, racional, productivo, higiénico, culto, obediente, moderno. Si el dispo-
sitivo folklérico produce lo cultural canario, el cosmopolitismo es el prisma desde
el que se construye, hacia donde se construye y para qué sujetos El cosmopolitismo
es un concepto que apunta a un proceso de configuracién continua de las practicas



REVI

[
[

z
<
=
=3

y saberes canarios articulados desde determinadas formas de veridiccion histdricas
y de poder que constituyeron determinados regimenes de visibilidad (el Puerto, el
Hotel, la Ciudad, Museos, la Playa, Yacimientos arqueoldgicos, etc.) y de enuncia-
cién (saberes econdmicos, arqueoldgicos, historiograficos, cientificos, etc.).

Podemos empezar a hablar de cosmopolitismo a finales del siglo x1x, en
cuanto discursividad practica se puede rastrearla en la via capitalista islefia frente a las
economfias campesinas tradicionales, expresada en gubernamentalidades proteccio-
nistas y liberalistas en torno a, por ejemplo, el modelo puertofranquista, la inversién
de capital extranjero en servicios necesarios para el trafico maritimo principalmente
a manos de compafias fordneas; la instalacién a manos de firmas extranjeras, funda-
mentalmente inglesas, de servicios telegréficos y telefénicos, de fluido eléctrico, agua
potable (Macias & Rodriguez, 1995, p. 4006); pricticas turisticas que se consolidan
en hoteles y balnearios, la higienizaciéon de los centros urbanos, «“ciencias médicas
fisico-quimicas y naturales y atin algunas morales y politicas”, a las que irdn sumdn-
dose otras disciplinas puestas al servicio del proyecto higiniesta» (Alonso, 2015, p.
157); cambios en los modos de organizacién politico-administrativa con la apari-
cién de los cabildos insulares que se ajustaba mejor a las demandas de las élites eco-
némicas insulares; desplazamientos de poblacién canaria hacia los centros culturales
europeos y asentamiento de poblacién extranjera en las islas, éxodo migratorio hacia
América que «aligeraba la tension social provocada por un excedente de fuerza de
trabajo» (Macias & Rodriguez, 1995, p. 390); la aparicién de una burguesia hete-
rogénea en cuanto a sus origenes geograficos con un papel altamente dindmico que
serd mimetizado por las burguesias locales (Sudrez, 1995, p. 452), el archipiélago
como un enclave fundamental en las rutas abiertas por la expansion imperialista,
conflictividad social; los centros culturales como las sociedades de amigos del pais ,
El Museo Canario, el gabinete literario como instrumentos de cohesién y difusién
del cosmopolitismo.

El dispositivo folklérico acttia como un entramado con una funcién estra-
tégica que redefine, reorienta y reconfigura précticas, saberes, representaciones rela-
ciones sociales, agentes productores y productos culturales. Por tltimo, construye un
campo discursivo que delimita qué es reconocido como cultura y qué permanece en
los mérgenes, de este modo se regulan las formas legitimas de cultura y subjetividad.

En este proceso, la antropologia y la arqueologia establecieron los saberes
sometidos,

contenidos histéricos que fueron sepultados, enmascarados en coherencias funcio-
nales o sistematizaciones formales [...] de modo que, los saberes sometidos son esos
bloques histéricos que estaban presentes y enmascarados dentro de los conjuntos
funcionales y sistemdticos, y que la critica pudo hacer reaparecer por medio, desde
luego, de la erudicién (Foucault, 2000, p. 21).

Dichos discursos se canalizan en el museo, estableciendo los profesionales
expertos para su investigacion, las narrativas, las pricticas, las tecnologfas, etc. Tales
utilizaciones y apropiaciones le permiten trazar y excavar la fisura entre determina-
dos modos de subjetivaciéon aborigenes, mauros o magos y los modos de subjetiva-



cién cosmopolitas, cuyos efectos reverberan hoy en dia. Cada fisura y excavacién se
rellené de cemento y ladrillo, alicatada con una discursividad practica cosmopolita
fragil, sujeta a la contingencia de las inclemencias acontecimentales y a una labor
filosdfica arqueoldgica y genealdgica. Fernando Estévez (2020) realiza una arqueolo-
gia de la arqueologia y antropologia atendiendo a las condiciones histéricas de posi-
bilidad del saber y una genealogia donde las pricticas discursivas se relacionan con
las practicas no-discursivas: las estrategias y técticas de poder; situando el saber en
el ambito de las tensiones y luchas. En definitiva, la antropologia y la arqueologia
pudieron servir para la construccién arborescente de Canarias, es decir, la estructu-
racién binaria, dual y jerdrquica con progresiones unidireccionales (Deleuze, 1994)
clausurando la posibilidad de configuraciones rizomdticas capaces de expresar cone-
xiones multiples, heterogéneas y no jerarquizadas.

Con el paso del tiempo, la arqueologizacién y antropologizacién cosmo-
polita de las amenazas (aborigen, mauros o magos) poco a poco fue extendiéndose
en la sociedad, en cuyo horizonte ya no solo el investigador, sino el conjunto del
territorio se acerca a la historia con prdcticas de «patrimonializar y a musealizar el
pasado, o a estudiar un presente, desde luego prefiado de pasado, pero ciertamente
hibrido y contingente. Al paso perdido o al pasado que sigue vivo en el presente»
(Estévez, 2011, p. 1606).

En esta linea, con la museificacién de los restos muertos y vivos, los condenados
del archipiélago produjeron un nuevo movimiento de la isla-prisién sin distincién
entre los muertos y los vivos, porque la cultura viva es sacrificada a favor de forzar-
los a seguir viviendo en el pasado, a estar fuera de «nuestro» tiempo, convirtiendo a
los viejos campesinos en muertos vivientes (Estévez, 2011, p. 166). De este modo
surge la figura del etnégrafo del salvamento, sujeto que identifica y documenta los
resquicios de formas de vida en extincién. En este sentido, «la comercializacion de
la nostalgia —los nativos vendiendo su patrimonio cultural y los turistas consumién-
dolo— es el nombre del negocio» (Estévez, 2011, p. 172) se ha extendido y disuelto
las fronteras entre el sujeto turista y el sujeto nativo, porque ambos consumen y estdn
atravesados por el folklore. En este punto, la respuesta de retorno a «lo nuestro» y
reafirmar la identidad condujo al consumo del mismo producto que se fabricé para
el sujeto turista por parte del sujeto nativo.

Dicho producto «se consume con arreglo a las exigencias de las industrias
turisticas y del patrimonio» (Estévez, 2011, p. 168) y el capitalismo distribuye «los
productos» transfiriéndolos a las esferas de la «sociedad del consumo» y la «sociedad
del espectdculo» afirmando la imposibilidad de uso, cuyo lugar tépico es el Museo
(Agamben, 2005b, p. 109). El museo en mindscula alude a su sentido tradicional,
mientras que en mayusculas alude a este paradigma caracteristico de las esferas sefia-
ladas anteriormente producidas por una transferencia capitalista de imposibilidad
de uso.

Si el dispositivo es «todo aquello que tiene, de una manera u otra, la capa-
cidad de capturar, orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar
los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivos» (Agamben,
2011, p. 257). Los museos son lugares atravesados por discursos, estrategias y herra-
mientas que instauran una mirada y una visién sobre el mundo. De esta manera, los

LANTIDA,

A AT

REVI



REVI

[
[

z
<
=
=3

discursos y las narrativas museales conducen y guian al sujeto en una determinada
direccién porque el discurso estd constituido «por un nimero limitado de enuncia-
dos para los cuales se puede definir un conjunto de condiciones de existencia» (Fou-
cault, 2003, p. 198) donde

las précticas discursivas no son pura y simplemente modos de fabricacién de discur-
sos. Ellas toman cuerpo en el conjunto de las técnicas, de las instituciones, de los
esquemas de comportamiento, de los tipos de transmisién y de difusion, en las for-
mas pedagdgicas que, a la vez, las imponen y las mantienen (Foucault, 1994, p. 241).

En este sentido, el Museo despliega unos mecanismos de disciplinamiento
y de regulacién del sujeto interpelado. El Museo clasifica y regula los objetos, suje-
tos, discursos, lugares, los ordena espacial y temporalmente, establece el modo de
enunciar y los enunciados que le corresponden, define lo no-dicho o no decible, lo
no-visto y lo no visible. Establece lo valioso y digno de mostrarse y lo que no puede
ser dicho o visto.

El Museo formarfa parte del mismo proceso de separacién de lo publico y
lo privado que configuré otros espacios como las prisiones y los manicomios donde
determinados objetos estdn sujetos a un régimen especial de una institucién que
escinde los espacios del tejido social al separarlos de lo cotidiano y en los cuales se
puede vivir lo extraordinario o la fisura. Frente al manicomio y las prisiones, el Museo
implica una elevacién hacia lo culto y el pasado escinde sus objetos y experiencia de
la vida cotidiana. Sin embargo,

Foucault analizé las instituciones modernas de confinamiento —el manicomio, la
clinica y la prisién—y sus respectivas formaciones discursivas —la locura, la enferme-
dad y la criminalidad— o Existe otra institucién de confinamiento —el museo—y otra
disciplina —la historia del arte— a la espera de un andlisis arqueolégico [...] Foucault
sugirié cémo empezar a pensar este andlisis» (Crimp, 2005, p. 63).

El Museo se caracteriza por la heterotopia; «tiene por regla yuxtaponer en
un lugar real varios espacios que normalmente, serfan y deberfan ser incompatibles»
(Foucault, 2010, p. 25) por desenvolverse simultdneamente «en la época de lo cer-
cano y lo lejano del lado a lado, de lo disperso» (Foucault, 2010, p. 63). Sin embargo,
pese a contener lo multiple, no se presenta como multiplicidad, otredad y dispersion,
sino mds bien lo que se presenta dentro de un orden, narrativa, discurso que le otorga
convivencia y armonia. Primero, establece el orden que define las unidades museales
a través de la taxonomia y el principio de semejanza, segundo, la técnica de signar
le otorga la posibilidad de nombrar y categorizar el mundo (Ramos, 2010, pp. 269-
278). Ambas tecnologfas configuran un determinado campo estratégico de enunciados
y de visibilidades reapropiadas del pasado, encarnan un orden sobre las cosas y una
determinada mirada sobre el mundo. La materialidad del museo es inmutable, yace
el pasado representado a la espera de ser recreado. Por otro lado, el museo en tanto
que guardidn del pasado dispone de objetos y convierte su espacio en objeto. Tanto
el espacio como lo que contiene tienen que ser valioso para su exposicién, en este
sentido cabe preguntarse por el valor representacional de lo expuesto en la museo-



logia canaria. EIl Museo contribuye a espacializar y clasificar las otredades internas
al cuerpo social, el guanche aparece como una construccién histérica, discursiva y
politica que adquiere fuerza en la representacién, jerarquizacién y se entrega a su
objetualizaciéon. El Museo también produce Universales al capturar objetos parti-
culares que terminan asumiendo el papel de representar lo Universal, tales objetos
constituidos en Universal son sacrificados para que con su muerte se garantice la
supervivencia de una comunidad cualquiera (Gémez, 2008, p. 33). Sin embargo, la
méquina sacrificial del Museo con su mecanismo de sustitucién sacrifica la comu-
nidad O#ra para conseguir un particular que sustituye todo aquello por lo cual llegd
a ser lo que es (Gémez, 2008, p. 33). Tal mecanismo de reemplazo de todo aquello
que le daba sentido al objeto invita , como plantea Foucault, no solo a preguntarse
por «qué son las instituciones y cudles son sus efectos reales, sino también cudl es el
tipo de pensamiento que las sustenta» (Foucault, 2004, p. 78).

Dichos particulares se convierten, en algunos casos, en monumentos por
la accién del Museo, el cual sacrifica el cardcter acontecimental de los restos inertes
para ser com-mentado como huella de si mismo. Nos dice Lyotard:

El museo monumenta. Es la mente preocupada por lo que pudo ser y hacer. Erige
los restos y los suspende. Los transforma en rastros, que son los restos arrancados
al descuido. Lo inerte se olvida y hace que la mens se extravie, dimentica. El museo
recuerda la 7ens a la misma mens en una com-mentatio. Porque todo acontecimiento,
ya sea de una préctica, de una obra o de un objeto, conlleva un mentis, de lo que
pasa o se borra en un resto que no retiene y del que no se sabe ya muy bien de que
es resto. Al erigir el resto bruto, el museo lo instituye como rastro. Compone una
memoria (Lyotard, 1996, p. 117).

El Museo es uno de los principales lugares de visibilidad del folklore:

no designa aqui un lugar o un espacio fisico determinado, sino la dimensién sepa-
rada en la cual se transfiere aquello que en un momento era percibido como verda-
dero y decisivo, pero ya no lo, es mas. El Museo puede coincidir, en este sentido,
con una ciudad entera (Evora, Venecia, declaradas por esto patrimonio de la huma-
nidad), con una regién (declarada parque u oasis natural) y hasta con un grupo de
individuos (en cuanto representan una forma de vida ya desaparecida). Pero, mds
general, todo puede convertirse hoy en Museo, porque este término nombra sim-
plemente la exposicién de una imposibilidad de usar, de habitar, de hacer experien-
cia (Agamben, 2005, pp. 109-110).

El Museo refiere a la «exposicién de una imposibilidad de usar, de habitar,
de hacer experiencia» (Agamben, 2005, p. 110). El Museo es la encarnacién técnica
de la escisién entre arte y vida, folklore y vida. No se trata de ampliar los limites del
folklore y extenderlo a la sociedad, ni que el folklore traduzca la vida. En definitiva,
se trata de disolver la ficcién de la autonomia del folklore como «esfera cultural»
separada de la vida mediante su realizacién en la vida, a lo que podriamos llamar
como cultura popular. Las ferias de artesania resultan sintomdticas de un horizonte
de mercantilizacién de la cultura donde la artesania sustituye al oficio, vaciando los

TA ATLANTIDA,

REVIS



o

objetos culturales de toda significacién cultural e insertindolos en la materialidad
de un espacio que violenta al objeto, pero satisface al cosmopolitismo capitalista.

El cardcter museistico del folklore es justamente esa escision palpada no solo
en los lugares a los que senala la institucidn, en tanto que pautadas y regladas por el
orden de la constitucién de lo real, sino también en aquellos lugares no-visibles y
no-vivibles. El folklore podria ser un dispositivo de reparto y escisidn de lo real en cuyo
marco la «obra cultural» queda preso del museo. El folklore es la desactivacion de la
cultura y su puesta al servicio de una cierta curva de entretejer lo visible y lo decible.

La desactivacién de la cultura se produce a través de la «culturalizacién de
la economia del mercado y de la politicar (Zizek, 2002), donde

el proyecto ideoldgico liberal democrético es tolerante con el otro, siempre y cuando
se trate de otro folkldrico, débil, en su forma ascética y benigna (comidas tipicas,
formas de vestir, formas inofensivas de arte, etc.), pero denuncia la aparicién de
cualquier Otro real, emplazdndolo por su fundamentalismo (Gémez, 2008, p. 39).

Por otro lado, siguiendo a Guy Debord (2009), la cultura es convertida,
como la obra de arte, en especticulo. Como menciondbamos anteriormente, el des-
clasamiento produce desplazamientos que, en el terreno de la obra de arte y la cul-
tura, se producen como intentos burgueses de petrificar el arte —y la cultura— como
un objeto muerto de contemplacién. La contemplacién se opone, absolutamente,
a la participacidn artistica, a la fiesta, a la romeria. Ciertamente, la superacién del
folklore es su realizacion cultural al disolver la frontera que las separaba y devolviendo
la cultura a la vida. Agamben (2005a) sefiala que con la Modernidad la relacién con
la obra de arte —y el folklore— es a través de las pretensiones de verdad, para hallar
su verdad o realidad oculta, en términos de representacién y de juicio estético, ente-
rrando la vitalidad de la obra de arte y de la cultura.

Como menciondbamos anteriormente, lo museistico no estd restringido
al museo, alude a una «localizacién dislocante» que desborda al campo de fuerzas
constituyendo espacios de excepcién en los cuales la vida se presenta sin mediacién
politica o juridica alguna (Agamben, 2013, p. 223).

El dispositivo folklérico, espacializado en el Museo, escinde el mundo al
instituir una dimensién dentro de la cual las experiencias, los objetos, las cosas, los
lugares, las actividades resultan imposibles de usar. De este modo, la museificacién
de Canarias sometida al «consumo utilitario» (Agamben, 2005b, p. 100) empaqueta
y decora un conjunto de experiencias para el turista que terminan convirtiendo al
territorio en Museo para sus propios habitantes. EI empobrecimiento de las expe-
riencias no apunta a la extincién de toda experiencia, sino la nostalgia e impulso de
recuperar lo perdido, de reapropiarnos de las experiencias auténticas que el capita-
lismo agrieté. El sujeto turista y los sujetos locales quedan abocados a vivir y a expe-
rimentar la pérdida de la experiencia, en este régimen de visibilidad y representacién,
donde la fotografia —como tecnologia de captura— alude a un dispositivo de impo-
sibilidad de usar, habitar y experimentar. Su gesto momificador sustituye el habitar
por su registro, convirtiendo la vivencia en imagen y la presencia en archivo. La vitri-
ficacién de Canarias emplaza politicamente a la naturaleza constituyendo «vidas sin



forma» rurales o en la costa donde el turista ya no solo quiere visitar, sino intentar
habitar desde la vitrina. Sin embargo, este «hdbitat vitrinal folklérico» acttia como
mecanismo que interpela también a los sujetos locales fragmentando su propia expe-
riencia al negarle el uso de su propio territorio a favor del imperativo de consumo.
Se produce incluso hasta una doble negacién, porque no solo quedan privados del
uso efectivo del mismo, sino que también son expulsados de la 16gica del consumo.

El dispositivo folkldrico tiene una dimension biopolitica, esta es entendida
del siguiente modo:

Ya no se trata de hacer jugar la muerte en el campo de la soberania, sino de distri-
buir lo viviente en un dominio de valor y utilidad. Un semejante poder debe califi-
car, medir, apreciar y jerarquizar, mds que manifestarse en su brillo asesino: no tiene
que trazar la linea que separa a los stibditos obedientes de los enemigos del soberano;
realiza distribuciones en torno a la norma (Foucault, 2007, p. 174).

Se pueden rastrear pricticas biopoliticas al administrar a las poblaciones
locales mediante la regulacién diferencial del acceso y uso del espacio, donde son
movilizados y emplazados a habitar un territorio impropio atravesado por politicas
demogrificas que intervienen redistribuyendo y controlando poblaciones mediante
estrategias que favorecen el desplazamiento, la precarizacién y la marginalizacion.
Las normativas urbanisticas actiian regulando los usos del espacio y los cuerpos que
los habitan. Por otro lado, la discursividad del patrimonio cultural local redefine los
modos de habitar las précticas culturales foklorizadas: estandarizadas, aptas, institu-
cionalizadas y emplazadas a determinadas gubernamentalidades.

La folklorizacién convierte a Canarias en un espacio abstracto de la mercan-
cfa atravesado por la descontextualizacién absoluta, el folklore es la desconexién vio-
lenta del uso cultural del econémico y social, sin embargo, con la extincién misma
de la funcién simbélica. El signo prevalece, el significante se impone, su exceso lo
domina. Deslocalizado y relocalizado, en sus recreaciones, en espacios desvirtuados
de su cardcter vivo. La deslocalizacidn se ejerce también al requerir, como condicién
previa para la experiencia folklérica, una distancia atravesada por la relacién entre
espectador-obra, en el folklore no hay participacién cultural, hay pablico y actores.
Des-situado el sujeto cultural con la contemplacién, es neutralizado como agente
y reducido a espectador pasivo del devenir folklérico, proyectado hacia un pasado
siempre ficcional y cuidadosamente preservado en el margen de la vida. Esta tecno-
logfa de poder transforma la préctica cultural en simulacro identitario, en una repre-
sentacién escenificada de sujetos —como la del mauro o el guanche— convertidas en
figuras gestionables, domesticadas y funcionales al orden cosmopolita.

Estas figuras, inicialmente potenciales agentes de desestabilizacién del relato
cosmopolita, son reconfiguradas como objetos de consumo turistico y fetiches de la
mirada antropolégica: encapsuladas, museificadas, archivadas y expoliadas, no para
su comprensién, sino para su posesién y recreacion. Asi, el folklore es desplazado
de su dimensién viva y deviene especticulo, un régimen de visibilidad cuidadosa-
mente producido, cuyos limites entre el turista y el local se disuelven bajo la légica
de la representacién y el deseo de autenticidad.

LANTIDA,

A AT

REVI



o

Ambos —turista y local— acceden al espectdculo folklérico mediante pricti-
cas diferenciadas, pero igualmente reguladas: el local en un intento de emplazarse
en un sujeto erosionado por relaciones entre el saber y el poder; el turista, en busca
de capturar el emplazamiento en los mdrgenes. En este contexto, el folklore es una
escena gobernada, regulada, normalizada por dispositivos que aseguran su legibilidad,
control y produccién. Asi, lo folklérico se revela como un espacio privilegiado de
andlisis para comprender las operaciones micropoliticas que conforman la subjetivi-
dad, el deseo y la diferencia bajo la sociedad abierta del gobierno de las poblaciones.

El capitalismo ordena el mundo transportando la reproduccién de la vida
a la «esfera espectacular» de la mercancia, del dinero y del capital, donde «todo lo
directamente experimentado se ha convertido en una representacién» (Debord, 2009,
p- 37). Con la separacién entre imagen y realidad apuntada por Debord (2009), «el
mundo de la imagen auténoma» (p. 37) ha hecho que la imagen del parque temdtico
canario sustituyera lo real. Por el efecto mismo de las formas, los signos y el «len-
guaje oficial» e institucional del orden espectacular, la imagen sustituye a la realidad
presentdndose como /o que es: «un paraiso abierto al mundo».

4. CONCLUSION

Para concluir, a lo largo de este articulo hemos apuntado a la modalidad
positiva del poder en cuyo seno nos produce, nos modela, ofrece posibilidades de
ser e impide otras. La modalidad negativa del poder encaja con una visién juridica
de prohibicién y represién. Sin embargo, la museificacion y tematizacién de la terri-
torialidad canaria significa la construccién de espacios, saberes, placeres, discursos,
cosas, relaciones que apuntan a la crisis de las instituciones carcelarias, escolares,
hospitalarias y museales, al pertenecer a una «sociedad abierta de control» que ya no
funciona mediante encierro sino mediante un control continuo y una comunicacién
instantdnea (Deleuze, 1999, p. 273).

En este sentido,

... es una profunda mutacién del capitalismo. Una mutacién ya bien conocida y que
puede resumirse de este modo: el capitalismo del siglo x1x es un capitalismo de con-
centracion, tanto en cuanto a la produccién como en cuanto a la propiedad. Erige,
pues, la fibrica como medio de encierro [...] Pero, en la actual situacidn [...] es un
capitalismo de superproduccidn. [...] Lo que intenta vender son servicios, lo que
quiere comprar son acciones. No es un capitalismo para la produccién, sino para
el producto, es decir, para la venta o para el mercado [...] Incluso el arte ha aban-
donado los medios cerrados para introducirse en los circuitos abiertos de la banca
(Deleuze, 1999, pp. 282-283).

% Canarias 7. Suplemento especial, «Un paraiso abierto al mundo», diciembre 2011.



Podriamos afiadir la cultura como otra esfera introducida dentro de los cir-
cuitos abiertos, donde «las formas ultra-rdpidas de control al aire libre que reempla-
zan a las antiguas disciplinas que actuaban en el periodo de los sistemas cerrados»
(Deleuze, 1999, p. 278). Por ello, se afirma que los muros del museo y de los par-
ques temdticos se han demolido convirtiendo las islas en «yacimientos arqueoldgi-
cos y antropolégicos» y en «zonas turisticas» no delimitadas y en espacios anémicos
del estado de excepcién en la que estd en juego una fuerza-de-ley sin ley (Agamben,
2004, p. 60). En otras palabras, Canarias, bajo las figuras alegéricas del yacimiento
y la zona turistica, se convierte en un «estado de excepcidn» en el que «el aspecto
normativo del derecho puede ser asi impunemente cancelado y contrariado por una
violencia gubernamental que [...] pretende, no obstante, seguir aplicando todavia el
derecho» (Agamben, 2004, p. 126).

Este paradigma del control permite el ejercicio de determinadas violencias
gubernamentales que contrarfan el marco juridico, pero que resultan legitimadas
politicamente (pero no juridicamente) al encontrarse normalizada la excepcidn.
Desde la privatizacién y destruccién del patrimonio natural y arqueolégico prote-
gido juridicamente hasta la situacién de las personas migrantes y de la ruta canaria.
Estas prdcticas biopoliticas refieren a

la produccién politica de la vida marcada por el deseo de gestionar la vida de las
poblaciones y la propia conceptualizacién de la vida y la muerte de los individuos
[...] capaz de producir nuevas formas de subjetividad [...] a través del lenguaje, los
valores y el afecto... (Lapointe, 2022, p. 2).

En este sentido, quisiera destacar la dimensién del placemaking sehalada por
Lapointe donde el

turismo transforma los lugares y llega a dictar los pardmetros, actividades y tipo de
experiencia (por lo tanto, de subjetividad) que se desplegardn alli, en varias esca-
las, para cumplir con los imperativas de crecimiento econémico, pero también de

notoriedad (Lapointe, 2022, p. 8).

La biopolitica distingue las vidas que hay que dejar vivir sin limite (el sujeto
turista), las vidas que hay que dejar vivir con limites (los sujetos canarios), las vidas
que hay que dejar morir (sujetos inmigrantes) y las vidas que hay que dejar ir (suje-
tos emigrantes).

En este «estado de excepcién» y sociedad abierta de control el dispositivo
folklérico tiene dimensiones biopoliticas al regular las poblaciones, establece modos
de subjetivacion acerca de qué tipo de vida es vilida, productiva y décil correlativa
a la explotacién econdmica capitalista. La museificacion y tematizacion de Canarias
afecta a los modos de vida nativos convirtiéndolos en actores de un espectéculo que
asumen como propio por el impacto econdmico del relato institucional y oficial.
Sin embargo, en tanto sistema abierto presenta lineas de fuga y en las que se puede
intervenir para hacerlas salir del control, no a través de la representacién, sino de
la experimentacién. En este sentido, representar el pasado o las tradiciones sigue
permitiendo que la gente viva el presente como una discontinuidad con su pasado,

LANTIDA,

A AT

REVI



o

como un abismo entre la tradicién y la modernidad (Estévez, 2011, p. 166). Ahora,
en plena posmodernidad, el abismo ensanchado entre la sociedad abierta de con-
trol y el mercado de la diferencia y la tradicién y la modernidad, cabe preguntarse
por cémo fraguar otros modos de vida en el seno de los dispositivos para desestabi-
lizarlo y desmitificarlos.

En definitiva, siguiendo a Agamben (2005a), el mundo humano con la
religién capitalista ha escindido lo humano vivido y experimentado de si mismo y
esto se ha dispuesto a los dispositivos de la separacién capitalista en beneficio de la
légica mercantil de valorizacién para consagrarlo al espectdculo y al consumo. Pro-
fanar el capitalismo y al dispositivo folklérico no es otra cosa que arrancarle aquello
que capturd y disolviendo la condicién extrinseca del mundo.

El «fin del folklore» es el fin de la «cultura auténoma» al margen de las vidas
para devolverle a la vida aquello que fue arrebatado por los dispositivos de poder y
la explotacion capitalista. La relacion cultural producida por el folklore convierte
a lo que era una realidad viviente en un mero objeto de contemplacién, negando
la dimensién cultural de produccién de otras formas de veridiccion histdricas y de
apertura del mundo. Si como el arte, la cultura «<no muere, sino que, convertido
en una nada que se autoaniquila, sobrevive eternamente a si mismo» (Agamben,
2005a, p. 94). En este sentido, la muerte de la cultura radica en su imposibilidad de
morir, justificdindose en cada acto que la cultura solo es posible bajo la representa-
cién, la contemplacién y el capitalismo. El régimen de enunciacién y de visibilidad
local del dispositivo folklérico, con claras dimensiones coloniales, pone en marcha
procesos de subjetivacién donde ya el sujeto «<no encuentra de ninguna manera un
contenido determinado y una medida concreta de su propia existencia» (Agamben,
2005a, p. 64). Los sujetos locales inmersos en procesos de subjetivacion especificos
que lo colocan en una posicién paraddjica: habitante de un territorio que no puede
habitar realmente y heredero de una cultura que se convierte en mercancia.

El dispositivo folklérico genera sujetos participantes y productores de una
cultura museificada y tematizada que desplaza modos de experiencia vital auténticos
y reduce sus précticas culturales a objetos inertes, consumibles y contemplables. La
Canarias-Museo-Parque Temdtico produce también sus subjetividades desbordantes
ante dicha situacién paraddjica, suponen una amenaza al que la inmunizacién social
intenta disciplinar o administrar a través de la gentrificacién, migracién y folklo-
rizacién. La produccién de un territorio gobernable y productivo interviene en los
modos de habitarlo generando un escenario aparentemente natural, neutral, fun-
cional y disponible para su constante representacién y explotacién. De este modo,
Canarias es un escenario inmerso en una circulacién, distribucién y produccién
regulada de précticas, imdgenes, capitales y cuerpos.



BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN, G. (20052). E/ hombre sin contenido. Ediciones Altera.

AGAMBEN, G. (2005b). Profanaciones. Adriana Hidalgo Editora.

AGAMBEN, G. (2011). ;Qué es un dispositivo?, Socioldgica, 26(73), pp. 249-264.
AGaMBEN, G. (2013). Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre-textos.
AGAMBEN, G. (2004). Estado de Excepcion (Homo sacer I1, 1). Pretextos.

Aronso DELGapo, V.L. (2015). Deporte, ocio y sociabilidad en las islas Canarias occidentales (1850-
1936). [Tesis de doctorado, Universidad Ramon Llull]. Repositorio Universitat Ramon Llull.
heep://hdl.handle.net/10803/285238.

Macias HERNANDEZ, A.M. y RODRIGUEZ MARTIN, J.A. (1995). La economia contempordnea. En
Bethencourt Massieu, A. de. (Ed.). Historia de Canarias (pp. 369-425). Ediciones del Cabildo

Insular de Gran Canaria.

Suarez Bosa, M. (1995). La sociedad de clases. En Bethencourt Massieu, A. de. (Ed.). Historia de
Canarias (pp. 431-481). Ediciones del Cabildo Insular de Gran Canaria. Canarias 7. Suple-
mento especial, «Un paraiso abierto al mundo», diciembre 2011. hetps://issuu.com/cana-
rias7/docs/canariasalmundo.

CastrO-GOMEZ, E. (2004). El vocabulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI.

Castro-GOMEz, E. (2010). Historia de la gubernamentalidad I: Razdn de Estado, liberalismo y neolibe-
ralismo en Michel Foucault. Siglo del Hombre Editores S.A.

CastrO-GOMEZ, E. (Ed.) (2013). ;Qué es usted, profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su método.
Trad. H. Pons. Siglo XXI Editores.

Crimp, D. (2005). Posiciones criticas. Ensayos sobre las politicas de arte y la identidad. Akal.
DEBORD, G. (2009). La sociedad del espectdculo. Pre-textos.

DeLEUZE, G. (1999). Conversaciones. Pretextos.

DEeLEUZE, G. (2007). Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Valencia, Pre-textos.

DusskL, E. (1992). 1492, el encubrimiento del otro: (hacia el origen del «mito de la modernidad»). Nueva
Utopia.
Estévez, F. (2011). Guanches, magos, turistas e inmigrantes: Canarios en la jaula identitaria», Revista

Atldntida, 3, diciembre, pp. 145-172. https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/arti-
cle/view/1107.

Estévez, E (2020). Canarios en la jaula identitaria. Beginbook Editorial.
Foucautr, M. (1979). Microfisica del poder. Ediciones de la Piqueta.

Foucautr, M. (1991). El juego de Michel Foucault. En Foucault, M. Saber y verdad. Trad. Julia Varela
y Fernando Alvarez-Uria. Ediciones La Piqueta.

Foucaurr, M. (1994). Dits et Ecrits Tome I1. Paris, Gallimard. Citado en Castro, E. (2004). El voca-
bulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI.

Foucaurr, M. (1994). Dits et Ecrits Tome IV. Gallimard. Citado en Castro-Gémez, E. (2004). El voca-
bulario de Michel Foucault. Prometeo UNQUI.

Foucautr, M. (2000). Defender la sociedad. Fondo de Cultura Econdémica de Argentina.

83

67-84

5, PP 6

16; 20

A

TA ATLANTIDA,

REVIS


http://hdl.handle.net/10803/285238
https://issuu.com/canarias7/docs/canariasalmundo
https://issuu.com/canarias7/docs/canariasalmundo
https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/article/view/1107
https://www.ull.es/revistas/index.php/atlantida/article/view/1107

84

o)
N
©
a
o
le)

Foucaurr, M. (2003). Historia de la sexualidad II: El uso de los placeres. Trad. M. Soler. Siglo XXI Editores.
Foucautr, M. (2003). La arqueologia del saber. Siglo XXI Editores.

Foucaurr, M. (2004). Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. Siglo XXI Editores.

Foucautr, M. (2007). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI Editores.

Foucautrr, M. (2008). Nacimiento de la biopolitica. Curso en el Collége de France. Fondo de cultura
econdmica.

Foucautr, M. (2009). Seguridad, territorio, poblacion. Fondo de Cultura Econémica.
Foucautr, M. (2010). E/ cuerpo utdpico: las heterotopias. Editorial Nueva vision.

Garcia, D. (2020). Desterritorializar el dispositivo de la teorfa del derecho. Hacia una ontologia poli-
tica-juridica de la actualidad. AFD, (xoxxvi), pp. 225-250. https://www.boe.es/biblioteca_
juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250.

GomMEzZ, P (2008). La mdquina-museo: la monumentacién museal y la estructura de sublimacién. Calle
14: Revista de investigacion en el campo del arte, vol. 2, n.> 1, pp. 30-39. hteps://dialnet.uni-
rioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119.

GuTIERREZ, R. (20106). {4 desordenar! Por una historia abierta de la lucha social. Tinta Limén.

LaproiNTE, D. Dispositivo de control, estado de excepcién y colectivos turisticos: el turismo como fené-
meno biopolitico, Via [En linea], 21 | 2022, subido el dfa 22 de agosto de 2022. URL: http://
journals.openedition.org/viatourism/8074; DOL: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074.

LuGones, M. (2008). Colonialidad y género. Zabula Rasa, n.° 9: 73-101, julio/diciembre.
LYOTARD, ]. (1996). Moralidades posmodernas. Editorial Tecnos.

Monge. J. (2021). La cultura y «el combate de las formas». Claves para pensar la dimensién afirmativa
de la ética foucaultiana, Griot: Revista de Filosofia, Amargosa, BA, 21, 2, pp. 27-45. hteps://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015.

Pérez FLores, L. (2017). Cuerpos, islas y desplazamientos. Las Antillas, Canarias y la descolonizacién
del conocimiento. [Tesis de doctorado, Universidad de La Laguna], Repositorio Institucio-
nal Universidad de la Laguna.

PERrez FLOREZ, L., FERNANDEZ HERNANDEZ, P, HERNANDEZ OjEDA, C.G. & NUKEZ RODRIGUEZ, X.
(2021). Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario. Tzbula
Rasa, 38, 133-154. https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06.

Qujano, Anibal (2014). Antologia esencial. Cuestiones y horizontes: de la dependencia histérico-es-
tructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. CLACSO.

Ramos, C. (2010). Técnicas documentales aplicadas en Museologia. Cuadernos de documenta-
cion multimedia, 10, pp. 269-278. https://revistas.ucm.es/index.php/ CDMU/article/
view/68850/4564456553220.

VEGA, Guillermo A. (2017). El concepto de dispositivo en M. Foucault. Su relacion con la «microfi-
sica» y el tratamiento de la multiplicidad. Nuevo Itinerario, Revista de filosofia n.° 12, pp. 136-
158. https://doi.org/10.30972/nvt.0122038.

WaLsH, Catherine. (2005). Pensamiento critico y matriz (de)colonial: reflexiones latinoamericanas.
Universidad Andina Simén Bolivar/ AbyaYala.

MicNoro, W. (2003). Historias locales-diserios globales: colonialidad, conocimientos subalternos y pensa-
miento fronterizo. Akal.

Z17EK, S. (2002). E/ Frdgil absoluto: o ;Por qué merece la pena luchar por el legado cristiano?, Pre-textos.


https://www.boe.es/biblioteca_juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250
https://www.boe.es/biblioteca_juridica/anuarios_derecho/articulo.php?id=ANU-F-2020-10022500250
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3232119
http://journals.openedition.org/viatourism/8074; DOI: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074
http://journals.openedition.org/viatourism/8074; DOI: https://doi.org/10.4000/viatourism.8074
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8132015
https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06
https://revistas.ucm.es/index.php/CDMU/article/view/68850/4564456553220
https://revistas.ucm.es/index.php/CDMU/article/view/68850/4564456553220
https://doi.org/10.30972/nvt.0122038

