NOVEL / NOVELS






EL RITUAL DEL ROSQUETE: UN ESTUDIO ANTROPOLOGICO
SOBRE LA TRANSFORMACION SOCIOGASTRONOMICA
EN UNA FAMILIA PALMERA

Pablo Diaz Herndndez*

Universidad de La Laguna
Email: diazhernandezpablo787@gmail.com

RESUMEN

El presente articulo analiza el ritual del rosquete, una practica repostera familiar celebrada
durante la Semana Santa en Los Llanos de Aridane (isla de la Palma), con el objetivo de
comprender su dimensién simbdlica. Se parte de la hipétesis de que la elaboracién de los
rosquetes, lejos de ser una mera actividad culinaria, constituye un ritual doméstico donde se
entrelazan memoria, género, pasado y presente, con la transformacidn, la negociacién y el
conflicto como tendencias de aporte dindmico. La investigacion se basa en un enfoque etno-
gréfico sustentado en dos incursiones a campo (2021 y 2022) que combinaron observacién
participante, entrevistas abiertas y andlisis simbélico. Los resultados evidencian tensiones
intergeneracionales entre la conservacién y la innovacién, demostrando que los rituales
domésticos persisten como espacios de resistencia cultural y memoria afectiva dentro de las
dindmicas familiares insulares.

PALABRAS CLAVE: ritual, rosquete, familia, transformacién, mujer.

THE RITUAL OF THE ROSQUETE: AN ANTHROPOLIGICAL STUDY OF
THE SOCIO-GASTRONOMIC TRANSFORMATION IN A FAMILY FROM LA PALMA

ABSTRACT

This article analyzes the Ritual del Rosquete, a family pastry-making practice celebrated during
Holy Week in Los Llanos de Aridane (La Palma Island), with the aim of understanding its
symbolic dimension. The study is based on the hypothesis that the preparation of rosquetes,
far from being a mere culinary activity, constitutes a domestic ritual in which memory, gender,
past and present intertwine, with transformation, negotiation, and conflict serving as sources
of dynamic contribution. The research is grounded in an ethnographic approach based on
two field visits (2021 and 2022) that combined participant observation, open interviews,
and symbolic analysis. The results reveal intergenerational tensions between preservation and
innovation, demonstrating that domestic rituals persist as spaces of cultural resistance and
affective memory within insular family dynamics.

Keyworbs: ritual, rosquete, family, transformation, woman.

DOT: https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.07
REVISTA ATLANTIDA, 16; diciembre 2025, pp. 117-130; ISSN: e-2530-853X
Licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

@

Po117130 117

=
<

6, 2025, PP,

VISTA ATLANTIDA, 16

BE


https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.07
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

118

10
ou

17

VATLANTIDA, 16, 2025, P

INTRODUCCION: LA IMPORTANCIA DEL NUCLEO FAMILIAR

La unidn hace la fuerza, pero es la fuerza a través de la unién y del compro-
miso lo Gnico capaz de crear vida. La biologia juega a los dados, y de esa actividad
azarosa salimos de una forma u otra. Lo mismo pasa con la historia que nos ha lle-
vado hasta aqui, ya que el Homo sapiens ha llegado tan lejos tanto por logros pro-
pios, como, por ejemplo, su inteligente inexisteligencia' (Crichton, 1990), como por
caprichos del destino, o lo que es lo mismo, por suerte.

Y por suerte no estamos solos. La historia biolégica nos convirtié en miem-
bros del género Homo 'y de la especie sapiens, pero es la familia (concretamente la de
orientacién) la que nos obsequia con el don de la humanidad. Nacemos animales,
nos hacemos personas, y tal conversién no es espontdnea, sino familiar. La familia
es al individuo lo que la cultura a su especie, el dador de identidad. Somos ellos, y
gracias a ellos.

Tal y como apunta la idea del conocimiento situado (Haraway, 1995), el
investigador es un agente con una doble e indivisible coartada que se balancea entre
lo profesional y lo personal, estando a caballo entre los datos y los relatos. De ahi que
el antropdlogo que escribe lo que leen se sienta deudor de sus dadores y haya desti-
nado parte de sus esfuerzos a recopilar, conservar y analizar una préctica gastronémica
familiar y ritualizada repleta de simbolismo que lleva observando desde su nifiez.

A través del grupo familiar de colaboradores que se ha seleccionado para la
elaboracién del estudio, también puede reivindicarse la innegable dimensi6n cultural
de la cuestién alimentaria. Cuestion que se encuentra bajo el monopolio (Garcia-Ar-
naiz, 2005; 2010) de las ciencias «duras» que excluyen el andlisis antropolégico del
debate cuando realmente existen tareas culinarias que aparente, pero no realmente,
estan desprovistas de cualquier interés ajeno al comer y que son una delicia al paladar
del antropélogo de lo autéctono, que estudia a los suyos en su sitio y desde su sitio.

A continuacidn, se procederd a presentar a los protagonistas de los hechos.

CONTEXTUALIZACION DEL NUCLEO DE PARTICIPANTES

Todo trabajo de cardcter antropolégico ha de contextualizar y sizuar (Dou-
glas, 1966) a sus objetos y sujetos de estudio, tanto en el lugar como en la deriva
histérica en donde se desenvuelven.

En primer lugar, la celebracién que nos atafie en este proyecto se llevaa cabo en
el seno de una familia palmera, fundada por Leénides y Angel Carmona en la década
de los sesenta del siglo pasado tras el nacimiento de su primogénita, Marfa Angeles.

! Inexisteligencia es un concepto que Michael Crichton nos presenta en su novela Pargue
Jurdsico en boca del matemdtico Ian Malcolm, quien la definirse como la capacidad intelectual que
tiene el humano para cumplir objetivos complejos aunada a su incapacidad para predecir sus posibles
consecuencias negativas.



Don Angel era un hombre de negocios nacido y criado en el principal niicleo
econémico de la isla, Los Llanos de Aridane, donde hizo fortuna gracias a los mismos
y donde a la larga adquiriria la casa en donde acontece la accién ritual.

Por el contrario, Lednides (ahora dona Leo), natural del municipio de El
Paso, nacié en una familia humilde en donde, si bien no sobraba el dinero, si que
estaban bien surtidos de cualquier pieza de reposteria artesanal, puesto que su padre,
don Manuel, era el panadero del pueblo. No obstante, fue su madre, la sefiora Juana,
quien se encargd de primera mano de versarla en las artes de la reposteria, incluida
la elaboracién de los rosquetes, un dulce que se hacia en su hogar tan solo una vez
durante una época muy concreta del afo. Eso si, en grandes cantidades para repar-
tir entre todos los miembros de la comunidad, tanto familiar como extrafamiliar.

Tras conocerse y unirse en sagrado matrimonio, Leo se trasladé a vivir con
su ahora (y siempre) esposo al centro de Los Llanos de Aridane, en donde criarfan a
sus tres hijos; Marfa Angeles, Mayte (ahora madre de dos pequefios, Nico y Salma,
cuya presencia en el ritual es destacable) y David.

Sialgo define a la fundadora de esta familia es su pasién hacia la «tradicién»
(se explicard detalladamente en el marco teérico sobre los términos en los que enten-
demos y trabajamos con este concepto), ya que dofia Leo es una ferviente defensora
de hacer las cosas «como siempre se han hecho», tanto en el dmbito religioso como
en el doméstico. Asi pues, la cabeza de familia ha hecho todo lo posible para trans-
mitir sus costumbres a sus descendientes (en especial a sus dos hijas) de igual forma
que su madre hizo con ella décadas atrds. Costumbres en las que, por supuesto, se
encuentra incluida la elaboracién de los rosquetes, una actividad que, como estamos
por ver, y pese a los intentos de dofia Leo, se encuentra mds cercana al «ayer» que se
olvida que al «hoy» que se recuerda (Bauman, 1999).

El grueso de las personas que han sido citadas (por apécope, apodo o nom-
bre de pila para preservar su anonimato) en el presente apartado, ademds de ser en
mayor o menor medida protagonistas de este proceso sustancialmente simbdlico,
también son los miembros que componen la familia de orientacién en la que ha cre-
cido el autor que les informa.

Dada la cantidad de agentes, aqui se adjunta un drbol de parentesco para,
ademds de facilitar la comprensién del lector, reflejar graficamente los componentes
del ntcleo familiar sin los cuales la accidn ritual no podria entenderse.

Arbol familiar de parentesco de los agentes rituales:

A —
A —T— . A—> Hombre

An el Lednides

A—0® A 0 A O

Arsenio | Maris  David  Mayte | Nico A—» El investigador

A ‘ . —>» Matrimonio

Ego Nico Salma » —> Difunto

ANTIDA, 1

119

30

P 11713

6, 202

AATL




120

10
ou

17

ol

ol
te}
oY
(@]
oY
©
<
()]
=
Z
=

MARCO TEORICO

La acci6n ritual (junto con la nocién familiar que se present en la intro-
duccién) j juega un papel protagdnico en todo lo que respecta a la investigacién, por
lo que, en primera instancia, se ha de matizar lo que se entiende por ritual, tarea
que es para nada sencilla, ya que existen tantas definiciones como autores que se han
atrevido a abordarla (Vallverdd Vallverdd, 2008).

No obstante, tal y como apunta Martine Segalen (1998), pese a la discor-
dia de los cientificos para fijar una definicion clara del concepto, cuando se habla
de rituales siempre se apela a una serie de atributos, como la formalizacién y repe-
ticidn en el tiempo, la ruptura de la cotidianidad, la jerarquizacién entre mandata-
rios y mandados, y el vinculo con nociones heredadas y traspasadas de generacién
en generacion.

Por lo tanto, definiremos ritual como una representacion cultural formada
por un conjunto de acciones concretas, normativizadas y compartidas que previa-
mente han sido definidas por la «tradicién» (mejor dicho, por lo que se entiende
como tradicional) y que acontecen en un tiempo especial o extraordinario, a la vez
que son comandadas por agentes jerdrquicos que gozan de un liderazgo igual de
excepcional, que es indispensable para su celebracién.

Esta definicién se flexibiliza al considerar la performatividad ritual, en la
que los participantes desarrollan significados que reafirman o transforman las nor-
mas sociales (Schechner, 2002). Asi mismo, también se tienen en cuenta perspecti-
vas como las de Catherine Bell (1992) y Humphrey y Laidlaw (1994), en donde se
conceptualiza el ritual no como pura repeticién, sino como practica reflexiva y sig-
nificativa que negocia normas sociales y simbolismos culturales.

Asi pues, conceptos arcaicos como los de «tradicién» y de lo «tradicional»
son sometidos a revisién con tal de problematizar su nocién acritica, estdtica y
homogénea. De ahi que el fenémeno a tratar se enfoque bajo la 6ptica del heritage
in the making (Smith, 20006), en donde lo supuestamente tradicional e inmutable se
entiende como una entidad abierta a la reformulacién y a la negociacion.

Volviendo al aspecto ritual, se ha recurrido al andlisis tripartito de Arnold
Van Gennep (1909), que diferencia tres etapas para la celebracién ritual, siendo estas
la de separacidn, la liminal y la de agregacion.

También se ha tenido en cuenta la nocién del don de Marcel Mauss (1925)
descrita en los intercambios de Potlacht, entendida no solo como un intercambio
cohesionador entre dos partes, sino como una manifestacién ostentosa de bonanza
y riqueza que otorga prestigio al que se la puede permitir. Para actualizar la pers-
pectiva, se incorporan visiones contempordneas sobre el don que enfatizan mds la
reciprocidad sobre el acto simbélico que sobre el material (Godbout y Caillé, 1998;
Graeber, 2011).

Por tltimo, también se ha recurrido a la nocién metaférica de Claude Lévi-
Strauss (1978) en donde se define la metifora como el recurso lingiiistico que per-
mite contar historias complejas sin mencionar a sus protagonistas, aunada a la nocién
simbélica anciana de Victor Turner (1967), en donde un simbolo es «una cosa,
objeto, gesto, acontecimiento o actividad de la que, por general consenso, se piensa



que tipifica naturalmente, o representa, o recuerda a algo, ya sea por la posesién de
cualidades andlogas, ya por asociacion de hecho y pensamiento» (1967).

METODOLOGIA

Previamente a la realizacién de la primera incursién al campo de trabajo, y
con un cierto (aunque vago) conocimiento sobre la realidad a estudiar, se estable-
cié la siguiente hipétesis principal: la elaboracién de los rosquetes acontecida en el
seno de una familia palmera durante la Semana Santa, lejos de ser una simple activi-
dad culinaria, constituye un ritual con matices que trascienden a la mera reposteria.

De dicho supuesto se desligan otras dos hipétesis (esta vez secundarias). La
primera, que pese a que la «tradicién» sea un rasgo esencial en los rituales —sobre
todo en aquellos en los que la religién hace presencia—, esto no quiere decir que la
misma se conserve inmutable con el paso del tiempo sin sufrir ninguna alteracién
en su significado original, siendo esto lo que creemos que ha ocurrido en el ritual
del rosquete, el cual ha ido transformando su esencia y significacién original con el
pasar de los afios.

La segunda sostiene que, al contrario de lo que se tiende a pensar, pese a la
cohesién, hermandad y pacifismo con las que se nos presentan las actividades reli-
giosas acontecidas en Semana Santa, el ritual del rosquete es una ceremonia con fases
relativamente peligrosas y cadticas en donde el conflicto no estd ausente.

Hipétesis al margen, la investigacién cuenta con una serie de objetivos,
siendo el principal el de comprobar si lo anteriormente hipotetizado se cumple en
realidad o no. Luego, se cuenta con otras tres pretensiones mds concretas; primero
la de estudiar el significado del proceso de creacién de rosquetes por una familia pal-
mera, asi como sus posibles funciones y transformaciones; segundo, la de denunciar
la marginalidad que sufren los rituales acontecidos puertas adentro en el contexto de
la Semana Santa (Machado Castro, 2020); y tercero, la de revindicar tanto la antro-
pologia made in home como la labor del antropélogo de lo autéctono que, dejdndose
llevar por las nuevas corrientes de la historia, ha comprendido que se puede hacer
antropologfa en todos los espacios en donde existan personas.

Habiendo expuesto hipdtesis y objetivos, resta hablar de las herramientas
metodoldgicas que permitieron la recopilacién de los datos de esta investigacién.

Aparte de la observacién participante que se puso en prdctica durante el
transcurso de la accidn ritual (y que se dividié en dos incursiones, separadas por el
margen de un ano natural, en 2021 y 2022), previamente se recurri6 al empleo de
una entrevista en profundidad no estructurada (abierta) con una colaboradora clave,
no siendo otra que dona Leo. Tras 46 minutos de una conversacién guiada por la
pregunta «;podrias contarnos el origen de la elaboracién de los rosquetes?», arrojé
cantidades ingentes de datos e informacién.

Ligado alo anterior, también se desarrollaron conversaciones informales con
el resto de las colaboradoras (las hijas de Leo y su hermana), buscando el contraste
entre lo que se dice y lo que se hace. Las conversaciones acontecen en tiempo real,
sin guion, pero guiadas por lo que se observa y se cuestiona. Las respuestas tienden a

121

30

5, PP 11713

6, 202

\ ATLANTIDA, 1

TA



122

10
ou

17

ol

ol
te]
oY
(@]
«
©
<
()]
=
Z
=

ser espontdneas, genuinas y sin demasiados filtros, literalmente familiares, ya que el
«entrevistador» no es percibido como un intruso, sino como un «chiquillo curioso»,
algo que a nivel metodolégico entrana tanto virtudes como problemas.

La virtud que otorga la confianza es un arma de doble filo, pues el carino de
los colaboradores se extrapola en una suerte de esfuerzo por querer dar lo mejor de
uno a aquel que se quiere. Asi pues, el sujeto de estudio tiene una tendencia —invo-
luntariamente voluntaria— a autoexotizarse, pues entiende que el producto de su per-
formance arrojard un resultado mds atractivo y/o propicio a andlisis antropolégico.

Quitar una vajilla que no se ha usado nunca, querer incorporar ciertos ador-
nos cautivadores que no vienen al caso o adulterar parcialmente los relatos para real-
zar su magnitud son obstdculos (aunque sean puestos con las mejores intenciones)
a identificar y sortear por parte del investigador.

De ahi la importancia de la observacién participante como herramienta,
que permite discernir entre lo que se hace y lo que se dice que se hace, pudiendo
distinguir —no sin complicaciones— lo que se vive y se expresa de lo que se actia y
se hace extravagante.

No obstante, cabe matizar que, concretamente en nuestro caso, y por volun-
tad de las protagonistas, se cumple més lo de «observacién» que lo de «participante».
Se podria haber realizado por insistencia, no obstante, se habria tenido que forzar,
resultando en una visién adulterada de lo que se habria observado inorgdnicamente.

Asi mismo, se propicia el empleo de la técnica Rashomon (Lewis, 1961), que
no es mds que una perspectiva que tiene en cuenta la subjetividad de todas aquellas
personas que se encuentran inmiscuidas en cualquier hecho social.

RESULTADOS Y DISCUSION

Cabe matizar que los resultados —e interpretaciones— de la investigacién se
expondrdn siguiendo el orden de su extraccion. Primero se sefialardn los resultados
obtenidos durante la entrevista acontecida en la primera incursién a campo (2021),
y posteriormente se expondrdn los datos recopilados durante el periodo de la obser-
vacién participante de ese mismo afo, para luego hacer lo propio con los obtenidos
tras la incursién del afo siguiente (2022).

PRIMERA INCURSION:
EL FENOMENO VIVO

La entrevista con dofia Leo fue, a lo poco, fructifera, ya que gracias a su buena
memoria transformé una pregunta («;podrias contarnos el origen de la elaboracién
de los rosquetes?») en multiples respuestas. En primer lugar, dejé en claro que la
elaboracién de dicho dulce no es nada nuevo, remontidndose —hasta donde la cola-
boradora recuerda— a cinco generaciones.

En sus propias palabras, «es ahi hasta donde recuerdo, ya que solo pude
conocer a mi abuela y no a nadie mds viejo». Sin embargo, mds avanzada la con-



versacion, cayé en la cuenta de que su abuela tampoco habia aprendido el oficio de
la reposteria de manera autodidacta, sino que le habfa sido inculcado previamente
por otro familiar.

Luego, también dejé en claro el estrecho vinculo de la elaboracién del ros-
quete con la festividad de la Semana Santa y los valores catélicos de la unién y la
generosidad. Textualmente, «el dia en el que se hacian los rosquetes todo el pueblo
se llenaba de gente, mds que en el Dia de Reyes... Todo el mundo se reunia en el
horno del pueblo —que, por cierto, recordemos que era propiedad del padre de Les-
nides— y ayudaban a hacer los rosquetes que después se repartian entre todos... Era
un momento muy bonito».

Otra cosa en la que la colaboradora hace especial énfasis es en la marcada
divisién de género en el desarrollo de las actividades reposteras. «Mi padre era el
tinico hombre en la reposteria, no por nada, sino porque era el duefio del horno y
le gustaba estar vigilando lo que pasaba en lo suyo... El resto de los hombres solo
venian después a comer... Pero eso era asi con todo, porque, por ejemplo, mi madre
solo me ensefi¢ a miy a tus tias —sus hermanas— a hacerlos, mientras que a los machos
no les decia nada».

También agrega que «eran los hombres los que compraban los ingredien-
tes... No hacfan nada mds, solo los compraban y esperaban a que la mujer los hiciera
para comérselos, porque antes no era como ahora... Antes si eras mujer te quedabas
haciendo las cosas que tuvieras que hacer y estabas jalando a cada rato por el marido
para que te diera dinero».

Por dltimo, y con cierta disconformidad, Leo sefala los cambios que ha
sufrido el ritual con el pasar del tiempo. «Por desgracia ya no es asi, porque ahora
como todo el mundo tiene hornos en sus casas, algo que antes no pasaba porque solo
existia el horno del pueblo, pues ahora cada uno los hace desde su casa sin juntarse
con nadie mds... Y solo va a menos... Era un sacrificio hacerlos, pero nos lo pasi-
bamos bien todos juntos en familia... Ahora no se hace nada de eso, no tiene nada
que ver con la fiesta que era antes». Su pena es acentuada por la memoria y el sen-
timiento, ya que tal, y como dijo, «al hacer los rosquetes me acuerdo de mi padre,
de mi madre, de la gente del pueblo y de otras muchas personas que se murieron
ya hace muchos afnos».

Leo, mediante sus palabras y el uso de sus recuerdos, deja a la vista una suerte
de transmision intergeneracional de saberes y emociones que configuran una memoria
culinaria compartida (Sutton, 2014). Su nostalgia y su evocacién a lo familiar refle-
jan un patrimonio emocional (Bessiere, 2013) que entiende las practicas alimentarias
como un constituyente de la identidad y la pertenencia. Sin lo vivido no seria ella.

Entrevista al margen, mediante la observacién participante se pudo compro-
bar que existe (o existi) una suerte de banquete previo a la elaboracién de los dulces
en donde se consumen las sobras del dia anterior (el Viernes Santo), y en el que el
grueso de las conversaciones que surgen en él es de cardcter fatalista.

Esta especie de banquete prerritual constituye la fase de separacién que pre-
cede a la etapa liminal que caracteriza al ritual per se, siendo un paso previo para que
la accién se lleve a cabo de forma adecuada (Niella, 2009).

123

30

5, PP 11713

6, 202

\ ATLANTIDA, 1

TA



124

10
ou

17

ol

ol
te]
oY
(@]
«
©
<
()]
=
Z
=

Una vez que culmina, los hombres (a excepcién del investigador) abando-
nan la mesa mientras que las mujeres se quedan en ella para protagonizar la accién
ritual. Los utensilios que se emplean para su elaboracién son singularmente comu-
nes, en especial un desgastado caldero con una sola asa que se usa exclusivamente
para crear la masa de los rosquetes. No se usa por su practicidad, sino por su signi-
ficado, ya que «asi se ha hecho siempre».

Lo que se presenta como tradicién sale victorioso frente a la innovacién, y
todo gracias a una persona, la maxima autoridad dentro de la casa, dofia Leo, quien
dice lo que se ha de hacer y cémo se tiene que hacer. Sus hijas proponen ideas para
agilizar la faena (como usar nuevos electrodomésticos o guiarse por videotutoriales),
ella las descarta y las cataloga de tonterias modernas que no sirven para nada. Las
nuevas generaciones no comparten su pensar, pero obran tal y como Leo manda, ya
que la jerarquia es clara.

Este conflicto intergeneracional puede leerse desde los estudios de género
sobre la agencia femenina en contextos domésticos (Mahmood, 2011), en donde los
agentes rituales se enfrentan en base a los conocimientos heredados de una crianza
generacional diametralmente opuesta.

Estas diferentes posturas sobre un mismo fenémeno son comunes, ya que,
como esclarecié Claude Fischler (1995) en su paradoja del omnivoro, en lo que res-
pecta al comer, generaciones distintas poseen posturas diferentes respecto al cam-
bio. Los miembros mds antiguos y conservadores se gufan por la neofobia (rechazo
a lo nuevo), mientras que en los nuevos impera la neofilia (Rozin, 2006; Pfeilste-
tter, 2021).

Tanto Leo como sus hijas son victimas de su tiempo, un tiempo mds cal-
mado, conservador, nostdlgico y tradicional para la madre, pero mds demandante en
tiempo, acelerado y dindmico para su descendencia, de ahi su rechazo y/o recepcién
hacia el innovar. Un innovar que se presenta como una imposicién, aunque realmente
se experimenta como una posibilidad condicionada por el contexto sociocultural.

Cabe destacar que durante la elaboracién de los dulces hacen presencia innu-
merables frases y gestos estrechamente relacionados con el cristianismo catélico. «Sal-
drdn bien si Dios quiere», «espero que el Sefor lo permita» o nombrar a un difunto
para culminar con un «en paz descanse» o con un «Dios lo tenga en la gloria».

Asi mismo, durante la accién ritual se revive mediante la memoria a quienes
ya no estdn en cuerpo, pero si en recuerdo, ya que solo muere quien se olvida, por
lo que en este contexto podria decirse que la gran mayoria de los ausentes siguen
estando presentes de una forma u otra. El propio gesto que adoptan los miembros
de la familia a la hora de amasar el producto recuerda al del rezo, como si se le estu-
viera pidiendo algo a alguien, una suerte de favor celestial.

Esta relacién entre gesto, fe y memoria encarna el concepto de incorporacion
ritual de la memoria (Connerton, 2019), donde el cuerpo rompe las barreas de lo
fisico y se manifiesta a modo de recuerdo dentro de un contexto propicio y orien-
tado a tal fin.

Es mds, la propia creacién de los rosquetes guarda una interesante simili-
tud con el mito creacional judeocristiano de Addn y Eva. El rosquete, una figura
toroide, circular, comestible, agradable y dulce, representaria la feminidad a la que



se asocian dichos atributos en nuestro marco sociocultural. Asi pues, de igual forma
en la que Addn sacrificé una parte vital de su ser para la formacién de su compafiera
Eva, el hombre destina parte de sus preciados bienes econémicos para garantizar la
realizacién del producto por parte de la mujer. El dlspone y provee, ella inventa y
conforma, y en conjunto producen toda una creacion.

Otro aspecto sensible a interpretacién simbdlica es la participacion de infantes
en el ritual. Los hijos de Mayte, Nico (ocho afios) y Salma (tres afos), se mostraron
interesados y se les permitié participar en la celebracién. Pese a su sexo biolégico, a
Nico no se le mostré ningtin tipo de impedimento a la hora de ayudar, puesto que,
si bien sus cromosomas lo hacen «macho», su temprana edad lo convierte en nifio,
que, culturalmente, poco o nada tiene que ver con la nocién madurada de hombre
de la que los anos lo separan. No se le somete a tabul, pues dada su juventud atin no
se lo asocia al pecado. Nuevamente, la naturaleza crea y generaliza, la cultura mol-
dea y especifica.

A los nifnos se los inculca en la tradicién mediante lo lddico, pues apren-
den a elaborar la forma de los dulces jugando a hacer pequefios churros y a unir sus
extremos, nocién que recuerda a la del Homo ludens (Huizinga, 1938) y a la pers-
pectiva mds contempordnea del heritage play en donde los infantes aprenden, como
lo hicieron sus padres de sus abuelos, a través de la exposicién sensorial (Grasseni,
2017; DeSilvey, 2020).

Al formarse completamente, las arandelas de masa pasan por un proceso
de fritura, el Gnico proceso de toda la cadena de custodia que no estd encabezado
por la madre de familia, sino por sus descendientes, ya que el riesgo de quemadura
es un peligro real, por lo que se prefiere a una persona mds joven y dgil para que
sea realizado de forma segura. Asi pues, mientras se estdn friendo los rosquetes no
se permite la presencia de ningtin nifio en la cocina, siendo estos vigilados por los
miembros varones del hogar.

Una vez fritos y melados son sometidos a una especie de prueba de calidad,
en donde dona Leo es la primera en probar su creacién —seguida de los nifios—y la
responsable de dar el visto bueno al producto. Ya probados y aprobados, se procede
a su reparto.

De las cien unidades resultantes, sesenta son para el nicleo familiar primario,
diez son regalados a una amiga de la familia y los treinta restantes le son entregados
a Angeles Rosa, la fiel ayudanta y hermana menor de Leénides. Al recibir el obse-
quio, ademds de agradecerlo, Angeles Rosa da a entender que no son suficientes y
que, de haberlos hecho ella, habrian salido més y por consiguiente el reparto habria
sido mayor. A lo que Leo responde con cierto sarcasmo: «Angeles Rosa, no sé para
qué tanta exageracién, ;no ves que hay rosquetes para todos?».

Esta capacidad para presumir de la cantidad de recursos que se posee estd
vinculada —aparte de al doz maussiano— al prestigio que las madres de familia (Led-
nides y Angeles Rosa) ostentan, ya que el poder alimentar a dos familias (a la propia
y a la de la hermana, a la de procreacién y a la de orientacién) es simbolo de poder,
y este ultimo a su vez es un indice de estatus.

Aunque poder y estatus son atributos que no se manifiestan Ginicamente
mediante la capacidad de creacién material repostera, es decir, mediante la elabora-

ANTIDA, 1

125

30

P 11713

6, 202

AATL




126

10
ou

17

ol

ol
te}
oY
(@]
oY
©
<
()]
=
Z
=

cién de dulces, sino que se plasman al mismo tiempo que plasman y recrean el acto
simbdlico que justifica su existencia, el acto caritativo de dar. Siguiendo el obrar
judeocristiano, compartir es una de las tantas formas de amar al préjimo, asi que
quien mds da no es solo quien mds tiene, sino el que mds quiere, el que ofrece bon-
dad y recibe prestigio.

Finalmente, tras la faena y el reparto de los bienes las mujeres abandonan la
cocina y se dirigen al salén del hogar para degustar los rosquetes, brindar con mis-
tela y hablar con sus contrapartes masculinas sobre tépicos del dia a dia, que distan
mucho de los que sostenfan en la cocina tan solo unas horas antes. La etapa liminal
llega a su fin, dando asi paso a la fase de agregacién, en donde se regresa a la norma-
lidad que sucede a la hasta ahora efervescencia colectiva (Durkheim, 1912) del ritual.

SEGUNDA INCURSION:
DESAPARECER EN LUGAR DE PERMANECER

En un segundo periodo de observacidn, realizado en 2022, se constatd el
sorprendente hecho de que el ritual del rosquete no se celebré, algo que, hasta la
fecha, no habfa ocurrido. La razon mas inmediata para tal cancelacién fue la ausencia
de Angeles Rosa por razones de salud, a lo que Leo agregé el comentario para nada
esperanzador de «sin mi hermanita Angeles Rosa la cosa estd jodida, porque ella es
quien mds me ayuda y la que pone el orden en la cocina.

Semejante frase no solo denota una dependencia prictica, sino que ilustra
la copresencia ritual (Seligman et al., 2008; Houseman, 2018), la necesidad de que
todos los sujetos significativos estén presentes para que la ceremonia mantenga su
eficacia simbdlica. Los agentes rituales se presentan como engranajes irremplazables
dentro del mecanismo que representa el ritual en si, una amalgama de significados
dictaminada por el holismo y la fragilidad.

No obstante, concluyé con «pues vamos a hacerlo de todas formas», ya que
la funcidn tradicional debfa continuar aun si faltaba una de sus actrices. En cambio,
sus hijas no estaban tan convencidas y se opusieron rotundamente, ya que la faena
serfa atin mayor sin su experimentada tia. La mayor replicé: «Mamd, ;pero td estds
loca? Entonces si que es verdad que no acabamos hoy», a lo que su hermana menor
agreg6: «No me da la gana estar trabajando toda la tarde como una negra para hacer
unos rosquetes, ya los agradecieran, pero ni eso».

El hastio es palpable, mucho sacrificio y poca recompensa. La herencia ritual
se declina, pues se interpreta mds como una forma de opresién a superar que como
un obsequio a preservar, percepcién que casa muy bien con el cansancio doméstico
supeditado a la fatiga reproductiva femenina (DeVault, 2022). La labor emocional
y simbdlica que rodea a la cuestién alimentaria recae de forma desigual, llevindose
las mujeres el sacrificio y los hombres el beneficio. Tal y como mencioné Angeles
Rosa durante el transcurso de la primera incursién a campo, «la cocina embrutece,
embelese y nadie te lo agradece. Trabajar dias enteros para que los demds gocen ter-
mina desquiciando a cualquiera». Sus sobrinas no podrian estar mds de acuerdo.



Leo intenté motivarlas con frases del estilo «venga, que salen tremendos», «si
al final siempre nos lo pasamos bien», o «los llevamos haciendo toda la vida y ahora
no quieren». Pero sus intentos fueron en balde, porque «no nos da la gana estar tra-
bajando toda la tarde como esclavas para hacer unos rosquetes, ya los agradecieran».

Tratando de llegar a un punto intermedio, su hija Mayte propuso hacer los
rosquetes en un nuevo electrodoméstico que le habian regalado, ya que asi se ahorra-
rian mucho tiempo y trabajo. Su madre casi de inmediato esbozé: «Pero, muchacha
de Dios, ;c6mo va a ser eso? No tiene ni pies ni cabeza, si hacemos los rosquetes los
vamos a hacer bien, sin maquinitas ni cacharros raros, a la antigua usanza».

Rusticidad y modernidad chocaron de nuevo, pero en esta ocasién tal coli-
sidén se saldarfa con una victima, el ritual del rosquete, que, por falta de acuerdo,
pasé (aparentemente) a mejor vida. Se fue, arrastrado por la misma marea contex-
tual que en un momento concreto de la historia lo trajo hasta nuestra playa episte-
moldgica. Los que crecieron con él no lo recordardn con tanto carifio como los que
lo vieron envejecer.

El silencio posterior —la no celebracién— se convierte en un acto negativo
de performatividad (Butler, 2015) donde la usencia de la accién ritualizada delata la
transformacién social acontecida al pasar de las décadas. Estamos ante una desritua-
lizacion por obsolescencia emocional (Harrison, 2020), ya que el grueso de la agencia
ritual no percibe la accién con el mismo carifio que sus antecesores, o lo que es atin
peor, la percibe como algo lascivo, como una manifestacién local y tropicalizada de
la cultura de la opresién.

No obstante, ha de tenerse en cuenta que como observadores tendemos a
confundir la suspensién con la desaparicién, pasando por alto la ya mencionada
nocién de herencia en fabricacion, que nos recuerda que las tradiciones no se mue-
ren abruptamente, sino que se reformulan, se negocian y a veces se suspenden hasta
encontrar nuevos contextos en los que renacer. El cese del ritual no implica necesa-
riamente olvido, ya que, tal y como sostenia Pierre Nora (1989), puede interpretarse
como una transformacion en la forma de recordar.

CONCLUSIONES

El ritual del rosquete, mds que una prictica repostera, se revela como una
trama densa llena de significado en donde la memoria, el género y la identidad insu-
lar se entrelazan en un espacio doméstico convertido en un escenario simbélico. Lo
que a simple vista parece una costumbre culinaria, se muestra —tras el andlisis y por
parte de no todos sus componentes— como una forma de resistencia cultural frente a
los procesos de disolucidén que caracterizan a la contemporaneidad. En este sentido,
el ritual no solo produce dulces, produce pertenencia y permanencia.

La «desaparicién» del ritual observada en la segunda incursién no ha de ser
interpretada (Gnicamente) en términos de pérdida, sino como sintoma de transfor-
macién. Las tensiones entre rusticidad y modernidad, entre neofobia materna y neo-
filia filial, expresan una negociacién permanente entre el pasado y el presente que
define a la inmensa mayoria de comunidades vivas.

ANTIDA, 1

127

30

P 11713

6, 202

AATL




128

10
ou

17

ol

ol
te]
oY
(@]
«
©
<
()]
=
Z
=

El transito demuestra que los rituales domésticos no (solo) mueren, sino que
se transforman en pricticas mds acordes a la liquidez de los nuevos tiempos, menos
conservadoras y mds individuales. Las certezas del pasado se diluyen en un agitado
presente, afectando no solo a las estructuras sociales, sino también a las formas de
sociabilidad m4s intimas.

Desde una lectura reflexiva, este trabajo muestra cémo el propio investiga-
dor, situado dentro del grupo familiar estudiado, se convierte en testigo y parte del
proceso de transformacién que atestigua. La disolucién/pausa del ritual interpela
tanto al antropélogo como a su familia, ya que el primero registra las manifestacio-
nes culturales, vivas y efimeras, mientras que la segunda encarna los deseos de con-
servarlo, transformarlo y/o eliminarlo. En este cruce entre método y memoria se
pone de manifiesto la pertinencia de una antropologia de lo préximo, que no solo
observa, sino que también propone, siente y participa.

Asi pues, la investigacién revindica el valor epistemoldgico de lo doméstico,
reconociendo que la cocina, el cuerpo y la palabra de un grupo familiar de mujeres
palmeras son espacio de produccién cultural y simbdlica.

El ritual del rosquete, aunque aparentemente extinto, continuard existiendo
en el recuerdo, en los relatos orales y en la consciencia de quienes lo vivieron, pues
la desaparicién material del medio no implica el fin del simbolo.



BIBLIOGRAFIA

BaumaN, Z. (1999). Modernidad liquida. Fondo de Cultura Econémica.
BeLL, C. (1992). Ritual theory, ritual practice. Oxford University Press.

BESSIERE, J. (2013). The role of food in the development of rourist destinations. Sociologia Ruralis, 53(3),
285-305. https://doi.org/10.1111/soru.12012.

BUTLER, J. (2015). Notes toward a performative theory of assembly. Harvard University Press.
CONNERTON, P. (2019). How societies remember. Cambridge University Press.

CricHTON, M. (1990). Parque Jurisico. Circulo de Lectores.

DESiwvey, C. (2020). Curated decay: Heritage beyond saving. University of Minnesota Press.

DeVaurr, M.L. (2022). Feeding the family: The social organization of caring as gendered work. Univer-
sity of Chicago Press.

Doucras, M. (1966). Pureza y peligro: un andlisis de los conceptos de contaminacion y tabi. Siglo XXI.
DurkHEM, E. (1912). Las formas elementales de la vida religiosa. Ediciones Akal.
FiscHLER, C. (1995). El (h)omnivoro. El gusto, la cocina y el cuerpo. Anagrama.

Garcia-ArNaiz, M. (2005). Maneras de comer hoy. Comprender la modernidad alimentaria desde
y mis alld de las normas. Revista Internacional de Sociologia, 63(40), 159-182. https://doi.
0rg/10.3989/ris.2005.140.193.

Garcia-ArNaiz, M. (2010). Alimentacién y cultura en Espafia: una aproximacién desde la antro-
pologia social. Physis: Revista de Satide Colectiva, 20(2), 357-386. https://doi.org/10.1590/
S0103-73312010000200003.

Gobsour, J.T., & CarLLg, A. (1998). El espiritu del don. Siglo XXI.
GRAEBER, D. (2011). Debz: The first 5000 years. Melville House.
GrasseNI, C. (2017). Skilled visions: Between apprenticeship and standards. Berghahn Books.

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvencion de la naturaleza. Ediciones Cdtedra.
Harrison, R. (2020). Heritage futures: Comparative approaches to the management of the past. UCL Press.

HousemaN, M. (2018). Relational rituals and ritual relations. Anthropological Theory, 18(2-3), 219-
243. https://doi.org/10.1177/1463499617747117.

HuiziNega, J. (1938). Homo ludens: A study of the play-element in culture. Angelico Press.

Huwmeurey, C. & Laioraw, J. (1994). The archetypal actions of ritual: A theory of ritual illustrated by
the Jain rite of worship. Clarendon Press.

Lévi-Strauss, C. (1978). Mito y significado. Alianza Editorial.
Lewis, O. (1961). Antropologia de la pobreza: cinco familias. Fondo de Cultura Econémica.

Macuapo Castro, J.C. (2020). La dramatizacién de una ciudad. Significaciones rituales urbanas
de la Semana Santa de Huelva. Disparidades. Revista de Antropologia, 75(1). https://doi.
0rg/10.3989/dra.2020.013.

Maumoonb, S. (2011). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject. Princeton Univer-
sity Press.

Mauss, M. (1925). Ensayo sobre el don: Forma y funcién del intercambio en las sociedades arcaicas. Katz
Editores.

117130 129

ANTIDA, 16; 2025, PP,

VISTA AT

BE


https://doi.org/10.1111/soru.12012
https://doi.org/10.3989/ris.2005.i40.193
https://doi.org/10.3989/ris.2005.i40.193
https://doi.org/10.1590/S0103-73312010000200003
https://doi.org/10.1590/S0103-73312010000200003
https://doi.org/10.1177/1463499617747117
https://doi.org/10.3989/dra.2020.013
https://doi.org/10.3989/dra.2020.013

P 117130 130

ANTIDA, 16; 2025, PP,

VISTA AT

RE\

NieLLa, G.B. (2009). /A poner la mesa! El ritual de las comidas. Universidad Nacional de Misiones.

Nora, P (1989). Between memory and history: Les lieux de mémoire. Representations, 26, 7-24. hueps://
doi.org/10.2307/2928520.

PEEILSTETTER, R. (2021). Antropologia y alimentacion: culturas, consumos y politicas alimentarias. Anthro-
pos Editorial.

Rozin, P. (2006). The integration of biological, social, cultural and psychological influences on food
choice, en R. Shepherd & M. Raats (eds.), 7he psychology of food choice (pp. 19-39). CABI.

SCHECHNER, R. (2002). Performance studies: An introduction. Routledge.
SEGALEN, M. (1998). Ritos y rituales contempordneos. Alianza Editorial.

SELIGMAN, A.B., WELLER, R.P, PUETT, M.]. & S1MON, B. (2008). Ritual and its consequences: An essay
on the limits of sincerity. Oxford University Press.

Smrrh, L. (20006). Uses of heritage. Routledge.

Sutton, D. (2014). Secrets from the Greek kitchen: Cooking, skill, and everyday life on an Aegean island.
University of California Press.

TURNER, V. (2020). La selva de los simbolos: aspectos del ritual ndembu. Siglo XXI.

VALLVERDU VALLVERDU, J. (2008). Antropologia simbélica: teoria y etnografia sobre religion, simbolismo
y ritual. Editorial UOC.

Van GENNEP, A. (1909). Los ritos de paso. Alianza Editorial.


https://doi.org/10.2307/2928520
https://doi.org/10.2307/2928520

