
R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.08
Revista Atlántida, 16; diciembre 2025, pp. 131-147; ISSN: e-2530-853X

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional 

LA IMAGEN Y LA HIPERREALIDAD. 
EL PROBLEMA DEL VACIADO DEL SÍMBOLO

Arturo López Domingo
Universidad de La Laguna

Email: arturo.lpz.domingo@gmail.com

Resumen

El estudio explora el concepto de hiperrealidad y su impacto en la relación entre la imagen 
y la realidad, analizando cómo la imagen se ha convertido en un sujeto que ejerce violencia 
sobre los cuerpos y las percepciones. A través de enfoques filosóficos y antropológicos, se 
examina cómo la repetición de imágenes en contextos hipercomunicados vacía los símbolos 
de significado, creando una realidad suplantada. Los métodos incluyen el análisis de teorías 
de autores clave y la observación de fenómenos contemporáneos como las redes sociales y 
la desmaterialización del cuerpo. Los hallazgos revelan que la hiperrealidad transforma la 
identidad y el entorno, generando nuevas formas de violencia simbólica. Se concluye que es 
crucial entender la imagen como herramienta política y cultural, proponiendo su desestabi-
lización para recuperar su uso humano.
Palabras clave: imagen, hiperrealidad, violencia, repetición, error.

THE IMAGE AND THE HYPERREALITY. 
THE PROBLEM OF SYMBOL EMPTYING

Abstract

The study explores the concept of hyperreality and its impact on the relationship between 
image and reality, analysing how the image has become a subject that exercises violence on 
bodies and perceptions. Through philosophical and anthropological approaches, it examines 
how the repetition of images in hypercommunicated contexts empties symbols of meaning, 
creating a supplanted reality. Methods include analysis of key authors’ theories and observa-
tion of contemporary phenomena such as social networks and the dematerialisation of the 
body. The findings reveal that hyperreality transforms identity and environment, generating 
new forms of symbolic violence. It is concluded that it is crucial to understand the image as 
a political and cultural tool, proposing its destabilisation in order to recover its human use.
Keywords: image, hyperreality, violence, repetition, error.

https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.08
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
2

INTRODUCCIÓN

Los yogures de fresa no saben a nada que se parezca a las fresas, lo mismo 
con la macedonia, con el coco o con el plátano. Los sabores han sufrido una resigni-
ficación por parte de las principales empresas de alimentación que ofertan este tipo 
de productos de sabores químicos. Las sabrosas frutas ven vaciada de significado la 
idea de su sabor. La imagen del sabor a ha suplantado a la «esencia» de aquello que 
nos estamos comiendo. La creación de un relato comercial sobre estos sabores ha 
permeado profundamente en nosotres. Nos han vendido durante décadas y déca-
das yogures, caramelos y bebidas sabor a, con imágenes de, que posteriormente poco 
parecido tenían a una cuestión de sabor. No obstante, seguimos hablando de yogu-
res de fresa, de macedonia, de coco y de plátano.

Asistimos entonces a cómo la idea de un sabor reinterpretada por la indus-
tria alimenticia ha conseguido, a través de la repetición, y del uso de la imagen, con-
solidar la idea de que sus productos saben a algo a lo que en realidad no saben ni 
remotamente. Es la conformación de una hiperrealidad. Esta es una imagen que sus-
tituye a la real y se ha hecho operativa mediante el color del producto, del nombre, 
del uso de representaciones figurativas del fruto, etc., en definitiva, del marketing.

Así pues, este texto tiene como objetivo explorar el concepto de hiperrealidad 
y cómo influye en nuestra relación con el mundo. Exploraremos una reformulación 
del concepto de imagen partiendo de propuestas filosóficas para llegar a términos 
operacionalizables para la antropología de nuestros días y nuestra relación con esas 
mismas imágenes en un contexto hipercomunicado en el que cuestiones como el 
flujo de información encontramos que nos impacta directamente y nos transforma, 
no solo desde una perspectiva psicosocial, sino también en nuestro cuerpo.

LA IMAGEN 

Hans Belting nos habla de la imagen como más que un producto de la per-
cepción. Se manifiesta como resultado de una simbolización personal o colectiva. 
Todo lo que pasa por la mirada o frente al ojo interior puede entenderse así como 
una imagen, o transformarse en una imagen. Vivimos con imágenes y entendemos 
el mundo en imágenes. Esta relación viva con la imagen se extiende de igual forma 
a la producción de imágenes que desarrollamos en el espacio social, que, podríamos 
decir, se vincula con las imágenes mentales como una pregunta que como una res-
puesta (Belting, 2002, p. 14). Es decir, que mientras que la imagen es producida por 
nosotres, y asimismo interpretada en el terreno físico, aquello que percibimos no 
son sino representaciones de la imagen. Por ejemplo, la imagen de una botella es una 
representación de la realidad, abarcamos bajo el concepto «botella» multitud de tipos, 
materiales y formas con la que son creadas y hacen único cada diseño del recipiente. 

Así pues, desde este punto, tenemos que comenzar a diferenciar entre dos 
conceptos claves para entender la problemática que pivota este tema: la imagen y la 
Imagen. La diferencia que planteo aquí, lejos de ser simplemente gramatical, ocurre 
igual a cuando nos referimos a un estado o a un Estado, una diferencia deliberada, 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
3

no es un error en la escritura. Mientras que con imagen(es) me referiré a las imá-
genes tal y como las conocemos y concebimos; cuando hable de la Imagen, estaré 
haciendo referencia a la misma como herramienta o sujeto.

Belting también nos habla sobre cómo no somos amos de las imágenes que 
producimos ni con las que interactuamos, sino que más bien somos lugar de las imá-
genes (2002, p. 44). Lugar a merced de las mismas. Una casa en la que las imágenes 
habitan, y como tal, producen cambios en la misma para adaptarlas a sí mismas. 
Cambios en la mentalidad luego de ver según qué imágenes, ideas que se nos ocu-
rren que cambian nuestra forma de ver y de relacionarnos con el mundo, etc. Son 
ejemplos de cómo las imágenes habitan en nosotres y modifican su lugar para vivir. 
Por ejemplo, la visualización de una imagen traumática y cómo esta nos cambia.

Podemos entonces establecer desde la antropología al menos dos aspectos de 
la realidad que se hallan en tensión en relación con el cuerpo: lo somático –lo tan-
gible–, es decir, aquello que somos como hecho natural; y la imagen, aspecto en el 
que se aúna no únicamente lo imaginario, sino también lo simbólico. Lo simbólico 
es aquí representado bajo los discursos que construyen al cuerpo; como puede ser el 
cuerpo-máquina del Renacimiento o el cuerpo-templo del catolicismo. Baudrillard 
en la conferencia La agonía del poder nos presenta a colación de esto, además de las 
dimensiones realidad, imaginación y simbolismo, una nueva dimensión: lo experimen-
tal, referida a aquella en la que lo real y lo imaginario se han visto desplazados por 
lo virtual, por aquello que simula ser, pero evadiendo también lo simbólico en tanto 
se halla en constante cambio y nada acaba por trascender (2020).

Así pues, presentamos los tres pilares principales de aquello que conforma 
nuestra relación actual con la Imagen: en sí misma, en relación con lo somático, y 
en lo experimental –que en este esquema actúa como el escenario en el que inte-
ractuamos con las imágenes, la hiperrealidad, una suerte de terreno superpuesto a 
lo somático en el que interactuamos con imágenes–. La conversación entre Baudri-
llard y Belting es esclarecedora; encontramos cómo se genera el prisma desde el que 
observamos una realidad en la que la Imagen se presenta como un sujeto sublevado 
contra quiénes la utilizan. Pero esta sublevación consiste en, al menos, tres formas 
de violencia que nos son ejercidas desde su dimensión: la vírica, que nos presenta 
Baudrillard (2020), formulada desde el asesinato de las otras formas de violencia y 
reproducida masivamente desde la reproducción de las imágenes; la invasión a lo 
somático, ejercida mediante el trato de hacer que los lugares habitados por ellas –es 
decir, nosotres– produzcan representaciones de sí mismas mediante, por ejemplo, 
el arte o las modificaciones corporales. Es el asalto de Lucifer al Cielo. Esta segunda 
forma de violencia de la Imagen no se basa únicamente en la expresión artística y su 
representación, sino que además trata de dar forma al cuerpo somático de las perso-
nas. Trastornos de la conducta alimentaria (TCA), vigorexia y demás formas de dis-
foria, así como los deseos de cambio estético, se presentan como una formulación 
desde la Imagen para llegar a romper la tensión con lo tangible, con lo palpable. 
Pretende dejar el reino de lo Intangible, cansada de la representación de sí, busca ser.

La tercera forma de violencia ejercida por la Imagen nos la trae Pirela Torres 
(2001), hablando sobre la cronopolítica de Virilio (1986) y cómo en un contexto en 
el que nos movemos a la velocidad de la luz, el espacio es un concepto anulado. Esta 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
4

es la anulación de la localización. Las extensiones de terreno son insignificantes en 
cuanto la velocidad se vuelve fugaz. Poseemos la característica divina de la instanta-
neidad en un mundo holográfico. Torres nos advierte sobre cómo leyes inherentes al 
urbanismo, como la persistencia del sitio, comienzan a disolverse en la virtualidad, 
sustituyéndose por la «tele-ciudad». Por consiguiente, podemos considerar esta como 
esa tercera manera que tiene la Imagen de atacarnos; la deslocalización de nuestro 
contexto mediante la velocidad de desplazamiento en la hiperrealidad y la manera 
en la que las hipercomunicaciones nos marca y satura. Mientras que la velocidad de 
lo virtual nos desitúa, la hipercomunicación nos aísla de nuestro contexto inmediato 
en pos de una comunicación superior con el resto del cibermundo, nos satura con 
información exterior al lugar en el que nuestro cuerpo está situado. Produce un ais-
lamiento sensorial en el que la información que recibimos pasa de brotar de nuestro 
alrededor para emanar de nuestra pantalla.

Volviendo a Baudrillard, tenemos en la introducción de Santamarina en el 
libro La Agonía del Poder el resumen de una de las tesis principales del autor; encon-
tramos que «Devenir imagen» significa, para las sociedades y para los individuos, 
exponerse en su totalidad, exponer la cotidianidad de lo que nos gusta de nosotros 
mismos y de todo aquello que ni siquiera hemos digerido de nuestras sombrías rea-
lidades. Desaparece el sentido de secreto, de privacidad, de intimidad para la con-
dición de sujeto, pero sobre todo desaparece el ser real (2020, p. 20). Es de extrema 

Imagen 1. Fuente: elaboración propia.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
5

importancia en mi opinión observar esta idea, pues nos será crucial para entender 
a los sujetos basados en el cuerpo-imagen. El autor en ella nos ayuda a vislumbrar 
cómo hemos sido ya no objetivados, sino algo más, algo más perverso: hemos sido 
desmaterializados. Nuestra intimidad, nuestra cotidianidad se ha visto transformada 
con el paso del tiempo en imágenes de sí mismas, mientras que la Imagen se pugna 
por volverse somática, nosotres hemos pasado de movernos en una hiperrealidad en 
donde la realidad acaba siendo pulverizada para convertirse en una representación 
de la misma, que acaba deviniendo en banalidad. Baudrillard (2020) preveía algo 
que posteriormente con las redes sociales se ha visto exponencialmente reflejado, 
sobre cómo la hiperrealidad formula algo que no se presenta como una imitación ni 
sátira, sino como una suplantación de la realidad en sí misma. Lo virtual desplaza a 
lo palpable en nuestra relación con nuestro entorno.

No obstante, cabe destacar cómo la Imagen es un sujeto que nunca llega a 
ser, su identidad es siempre inorgánica. Su hiperactividad, su liquidez, denota una 
ansiedad (Fran, 2023) que la hace continuamente mantenerse en un estado de atopía 
(Eisenman, 2007), en el que se niega cualquier posibilidad de establecer una relación 
con el lugar, como si fuese un espacio absolutamente liminal, en el que, como dice 
Padilla, el espacio virtual no posee historia y la identidad se disuelve (2014, p. 61). 
Virilio, en relación con esta velocidad en la virtualidad a la que nos somete la Ima-
gen, nos habla sobre cómo nos hemos habituado al movimiento a la velocidad de la 
luz, y cómo el poder es definido por la disponibilidad de esta velocidad. Los gobier-
nos han de ser capaces de estar en todas las temáticas y todos puntos del territorio 
a tiempo real, de estar cuando y donde suceden las cosas, cataloga a las democracias 
que se suceden en esta hiperrealidad como dromocracias. Virilio (1989) entiende los 
accidentes como devenires no planteados en un inicio del uso de las tecnologías. A 
cada tecnología le acompaña su accidente, y así como el accidente de un martillo 
puede ser el uso como arma de guerra; el de la imagen, la Imagen.

Me gustaría introducir un concepto que considero clave para entender el 
accidente de la Imagen y que no he encontrado en las lecturas previas a este texto. 
Se trata de la clasificación del error, en este caso, la diferenciación entre glitch y bug. 
Y es que mientras que el glitch es un error en tanto es un accidente, pero lo es, como 
decíamos antes, mediante el uso no previsto del error de esa imagen, espacio o herra-
mienta. Podríamos decir que es un error útil, operacionalizable. Mientras que en 
el caso del bug, nos encontramos que el inicio del concepto se halla en el siglo xix 
cuando insectos se metían entre los mecanismos de las máquinas y devenían en erro-
res en su funcionamiento y estropeamiento. Basalla, en su obra La evolución de las 
tecnologías (1988), nos propone una evolución –dirían Deleuze y Guattari que sigue 
un sistema arbóreo– no lineal, pero sí partiente de un punto común. Esta visión con-
templa que las tecnologías se desarrollan a partir de otras ya existentes y que puede 
haber influencias mutuas, así como que las mismas pueden tener múltiples usos, más 
allá de su propósito original. Esto me parece reseñable porque asienta un antecedente 
a la idea de cómo las herramientas se desarrollan siguiendo un esquema no lineal. 
De forma parecida creo que es observable la evolución de la imagen. Sin embargo, 
este autor no incide específicamente en el error, salvo en su concepto de evolución 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
6

tecnológica. Ahí el error se plasma bajo el esquema de ensayo-error; de hecho, reco-
noce la importancia de esto cuando habla de Marconi y la antena.

During the process of selection, humankind is constantly defining and redefining 
itself and its cultural situation. As it establishes its changing goals, technological 
choices are made that may affect the welfare of generations to come. This selection 
process is of crucial importance for present and future human history, yet it does 
not function in a rational, systematic, or democratic manner. Trial and error pre-
dominates as a method, (...) A process open to the influences of such diverse and 
conflicting forces is not one whose operation is likely to be readily summarized or 
neatly reduced to a theoretical model Basalla (1988).

El bug sería el error total, aquel que si bien no tiene por qué ser inoperativo, 
sí que es dificultoso usarlo o no es deseable. Sin embargo, cada uno de estos tipos de 
errores, si bien en un estadío micro pueden ser o no operacionalizables, en una visión 
macro, cada error nos sirve para ampliar los horizontes de acción; nuevos caminos, 
caminos cerrados, caminos correctos, etc. Podemos argumentar cómo las institucio-
nes milenarias que poseemos a día de hoy, como el Estado, son máquinas no solo de 
aprendizaje y absorción, sino que también son sujetos que aprenden del error en una 
perspectiva constante y trascendental, adquiriendo visiones amplias del contexto y 
del entorno. Cada error es una fuente de aprendizaje, abriéndonos nuevos caminos 
o haciéndonos ver cuáles no eran los senderos que recorrer.

Con la llegada de la revolución digital, dejaron de ser referencias a peque-
ños animales que se introducían en los mecanismos de las máquinas para pasar a ser 
errores informáticos, bien debido a defectos en el software o en el hardware o simple-
mente anomalías que alteran el correcto funcionamiento de la máquina. Me parece 
absolutamente necesario incidir sobre esto, la diferenciación entre estos dos concep-
tos cambia la percepción de, no solo el error y observar cómo este puede ser cons-
tructivo o destructivo, sino también nos sirve para, de alguna forma, «limpiar» la 
lente mediante la cual observamos la materia.

EL CUERPO-IMAGEN Y LOS ERRORES

El contexto contemporáneo, hiperreal e hipercomunicado nos aporta cami-
nos para la observación del concepto y su fenómeno del cuerpo-imagen. La repre-
sentación de nuestros cuerpos e identidades en redes sociales y en la virtualidad, 
plazas, parques y calles de internet, y cómo confeccionamos los mismos, nos alejan 
de lo somático, de lo tangible. Nos alejan de lo físico. Encontramos nuestro cuerpo 
desmaterializado. Pero no solo en un plano virtual en tanto entendemos como nues-
tra comunicación o diversión online, sino que también nos alejamos de lo físico de 
nuestro cuerpo mediante procesos mentales como la dismorfia, o la desatención res-
pecto al mismo, en los que la percepción de nuestro cuerpo es distinta a la realidad 
plenamente observable por el resto de personas. Así pues, no podemos entender-
nos como cuerpos concretos, sino que vemos cómo hemos acabado siendo híbridos 
entre materialidad e inmaterialidad, ya no solo en un plano espiritual, sino además 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
7

en un plano sintiente y social. Russell (2020) nos habla también de los cuerpos como 
tránsitos, como cuerpos glitcheados, o el cuerpo entramado de Najmanovich, ambas 
concepciones del cuerpo me parecen realmente importantes, entender que el cuerpo 
posee una de estas características, que es una sumatoria de estas, es tanto entramado 
como imagen y cósmico. Mientras que Najmanovich en el texto Del cuerpo-máquina 
al cuerpo-entramado (2001) nos sitúa en la idea del cuerpo como sujeto, no solo indi-
vidual en tanto se autoreconoce, sino también como fruto de su ecología –tanto en 
un sentido social como simbólico y las relaciones en sí que derivan de esto–. Y es que 
nuestro cuerpo no es abarcable por la vista propia ni de los otros, nuestro cuerpo es 
atravesado por las imágenes que lo habitan y que buscan habitarlo, es modificado 
por el flujo de las mismas, por ello hablamos de cuerpo-imagen.

El cuerpo-imagen se conforma como aquel nacido de la interacción con 
la Imagen, el cuerpo esculpido. Podemos no referirnos a él solo como aquel deve-
nido de la relación con internet, si bien gracias a este ha sufrido una aceleración en 
cuanto a la propagación y procesamiento. Me parece clave que desde la antropología 
contemporánea atendamos tanto a las cuestiones relacionadas con las comunidades 
online y a la interacción que hacemos con las imágenes y los flujos de información 
y su impacto tanto micro como macro. La proliferación de las redes sociales basa-
das en imágenes –Instagram, Facebook, TikTok, Snapchat, etc.– ha alterado el uso 
y la vinculación con las mismas. Las representaciones de otros cuerpos, reales, irrea-
les, modificados, híbridos, generados a partir de collages de IA, entran en continua 
conexión con nosotres, conforman una suerte de nuevas culturas corporales virtua-
les con las que interactuamos. Nos encontramos en una suerte de relato mythpunk 
que poco tiene de ficción; encontramos cómo nos es común interactuar con otros 
cuerpos extraños, como los mencionados antes, como los bots, mentes colmenas, 
quimeras o zombis. Entonces, podemos decir que el cuerpo-imagen posee una rela-
ción con internet y las redes sociales en la que los procesos de cambio que sufre son 
acelerados. Es una relación de estrés en la que este cuerpo, si bien no reside única-
mente en internet, sí que se le permite habitarlo como terreno. Por ejemplo, esos 
entes basados en la imagen de los que hablábamos anteriormente, o simplemente 
personas que saben jugar con el ángulo de sus fotos y son fotogénicas. 

El cuerpo-imagen no es estable, genera imaginarios en torno a sí mismo y 
a menudo genera dismorfias con lo apreciable en lo tangible, bien sea por la modi-
ficación corporal en base a las realidades aumentadas como los filtros. Por medio 
de las nuevas tecnologías de la comunicación y de redes sociales como Instagram o 
TikTok, vemos cómo la despersonalización y desmaterialización del cuerpo se vuelve 
algo cotidiano; estamos observando imágenes, fotos de cuerpos, vídeos, etc., de per-
sonas, y bien sea por medio de los filtros, bien sea por actuación frente a la cámara, 
moda, trends, estamos creando continuamente imágenes relativas a lo real, que bien 
pueden presentarse desde la cotidianidad, como deformaciones de la imagen del 
cuerpo o ambas a la vez. Padilla Córdova (2014, p. 62) citando a Lieser reflexiona 
sobre cómo el avatar es el producto del cuerpo en la virtualidad, resultado hipe-
rreal de la disolución del cuerpo en su condición de simulacro. Así pues, el avatar 
se presenta como nuestra representación descorporeizada, que puede no coincidir 
en absoluto con nuestro aspecto físico, pero sigue siendo nuestro cuerpo, seguimos 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
8

estando nosotres detrás de la pantalla. El avatar se presenta como la reencarnación 
virtual del cuerpo somático.

A esta aceptación de la vastedad se le suma la percepción de los lugares y la 
hiperrealidad, en la que la realidad pasa a ser una representación de sí misma, o, como 
nos dice Baudrillard, el hiperrealismo de la simulación se traduce por doquier en el 
alucinante parecido de lo real consigo mismo (2020, p. 49). Ya no solo es que nos 
enfrentemos desde una desmaterialización del cuerpo a un mundo palpable, sino que, 
además, nuestro entorno también ha sido progresivamente apartado de su significa-
ción, y por lo tanto de nuestra experimentación y simbolización del mismo. Pasamos 
de que en nuestros sitios de vida cada esquina sean lugares significados, sean lugares 
en los que o bien hemos desarrollado vida o bien hemos visto desarrollar vida, a ser 
no-lugares, desprovistos de una historia y una significación. Fotografías de turistas. 
Esto por supuesto no podemos verlo como un hecho absoluto, no hablo sobre una 
pérdida total del contexto –seguimos saliendo a la calle y seguimos viviéndola–, pero 
la forma de interacción con el entorno ha ido cambiando. La imagen de las calles 
y nuestra forma de habitarlas no es la misma que hace 20 años, cuando la Imagen 
no había obtenido la relevancia no solo sobre el cuerpo, sino también sobre todo lo 
concreto que ahora observamos con la evolución de internet.

EEl glitch interviene aquí de forma disruptiva, tal y como lo es por su pro-
pia naturaleza. Si partimos de que aquello con lo que nos relacionamos está inter-
venido por la Imagen, y de cómo esta se ha adueñado de nuestra realidad y nuestra 
vida, comprendemos que dicha Imagen -al ser virtual y, en estos casos, figurativa- 
se constituye a través de representaciones de formas reales; es decir, de formas que 
existen y son identificables. Bien, pues el glitch interviene en tanto es una evolución 
accidental y útil de la imagen. Si la hiperrealidad nos es operativa por su semejanza 
figurativa con la realidad somática y cómo nos ayuda a «digerirla», debemos hacerla 
inoperativa. La realidad es irreductible, el intento por reducirla es una construcción 
que si ya de por sí el aparato de observación de la misma es político, la construc-
ción de la hiperrealidad conforma la creación de un nuevo mundo político. Lugar 
donde las lógicas hegemónicas son no solo ideología, sino ley y edificaciones a tra-
vés del algoritmo. Solana Ruiz (2019) nos da algunos ejemplos donde observar las 
ideas que nos plantea el paradigma de la complejidad de Morin. Me parece impor-
tante rescatar de este paradigma, para esta cuestión el principio de autoecoexplica-
ción, prisma a través del cual observar tanto la autonomía como la ecología de las 
ideas. Como decíamos antes, la simplificación de los conceptos en cuestiones tan 
delicadas como la Imagen, la identidad o la historia, son construcciones políticas de 
los mismos. La realidad es rica y fluida y, como tal, la contradicción es constante y 
debe aceptarse. Para mí ese es uno de los principales problemas de la creación de la 
narrativa hiperreal, la formación del relato hegemónico y unidireccional. La guerra 
infinita, el fin de la historia. 

Propongo entonces estropear la Imagen, devolverla al plano de lo intangi-
ble y comenzar a trastocar la hiperrealidad, comenzar una ofensiva contra la Imagen. 
Debemos, pues, tratar de devolver la imagen a nuestro uso de la misma, volverla 
herramienta de nuevo, dominándola para regocijo y creación humana. Al igual que 
cuando Baudrillard (2020) nos refiere a la violencia de la Imagen como la virulencia, 



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

3
9

en tanto esta anula las otras formas de violencia, nosotres podemos usar la misma para 
luchar contra el fuego con fuego. Es decir, usando el glitch, por ejemplo; las imágenes 
y su repetición como una forma de agotar y saturar a la Imagen de una forma vírica 
como hacen las kpopers. Cualquier forma operacionalizable de la misma pasa por la 

Imagen 2. Fuente: elaboración propia.

Imagen 3. Fuente: elaboración propia.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
0

figuratividad, es susceptible de crear nuevas formas en base a su repetición. Así pues, 
las nuevas formas también pueden ser repetidas hasta crear nuevas formas, y así ad 
infinitum. Formas que si bien podemos vislumbrar y entender como representacio-
nes, no son sino eso, abstracciones en base a la repetición de imágenes figurativas.

Lo figurativo encierra una correspondencia directa con lo somático, con 
lo percibible, es representación de ello. Es entonces «natural» que identifiquemos 
una cosa con la otra y nos sea sencillo sustituir la realidad por representaciones de 
la misma, la simplificación es atractiva para articular el pensamiento. No obstante, 
¿de qué detalles se está prescindiendo? ¿Cuáles son los elementos mínimos necesa-
rios para identificar a un tigre? Rayas, colmillos y garras son reducciones de aque-
llo que es. Y lo mismo pasa con las concepciones del cuerpo (trans/post)humano, 
enajenar sus características más allá de lo tangible es un reduccionismo coercitivo. 
El cuerpo va más allá de ello, como vemos en el texto de Najmanovich (2001); no 
solo es tangible, sino relacional, simbólico y fluctuante, al contrario que las imáge-
nes de sí como el cuerpo científico, donde si bien sí se observa un unitas multiplex, 
este es atomizado como conjunto y no es planteado sino en los últimos años como 
algo más allá de sí. Y es justamente esta imagen del cuerpo desde el prisma médico 
el que ha formulado aquello que es ser hombre y mujer, mutilando sistémicamente 
a las personas intersexuales. La importancia de la imagen es crucial, nuestro modo 
de relacionarnos con ella es una cuestión que no puede esperar, pues, como veremos 
en el siguiente apartado, la hiperrealidad del relato tiene una respuesta directa con 
el sujeto al que oculta y vacía. 

Imagen 4. Fuente: elaboración propia.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
1

LA ENCARNACIÓN

Pero ¿qué traducción tiene la Imagen que tratamos a lo largo del texto al 
cuerpo? En otras palabras, ¿cómo aterriza el concepto en nuestra realidad más tangi-
ble? Tras entender cómo cuerpo e imagen se hacen semejantes, debemos poder obser-
var la Imagen no solo como sujeto, el cual trata sin éxito de ser tangible; mediante 
el hiperrealismo, mediante su hospedaje en nuestros cuerpos, mediante el moldea-
miento de nuestra realidad a una imagen... Nos hallamos pues ante un sujeto can-
sado, una suerte de Pinocho eterno que nunca llega a ser niño. La Imagen que no 
llegará a ser Carne. Al menos si no es por medio de un profeta que invierta el statu 
quo tangibilidad-imagen.

Como antes decíamos, la Imagen ha moldeado nuestra realidad, y es por 
medio de la misma que se producen glitches y bugs en nuestra epistemología y nos 
permiten seguir evolucionando. Basalla (1988) sostenía también en su libro cómo 
en la cultura también se producían situaciones de evolución a raíz del ensayo-error. 
En el arte podemos concebir por medio del prisma glitch corrientes como el punk 
o el drill como glitches que desembocaron y desembocarán en repeticiones y entur-
biamiento que acabarán por devenir en nuevos glitches y nuevos estilos. En nuestros 
cuerpos lo podemos ver con las tendencias dietéticas, de imagen del cuerpo ideal o 
de cómo ha evolucionado el papel de los gimnasios en tanto la construcción de nues-
tro cuerpo a raíz de la observación de los otros y tratar de imitarlos (Bordo, 1993), 
o mismo cómo ha evolucionado el cuerpo según la época y cuáles eran las visiones 
sobre el mismo que lo moldeaban. Aquí es donde podemos ver la máxima aproxi-
mación de que «El Verbo se haga Carne», cuando la Imagen se hace escultora; escul-
tora de nuestros cuerpos, así como nosotres lo fuimos de rocas y maderos. Aunque a 
lo mejor con el desarrollo de redes sociales de realidad virtual y de realidad aumen-
tada –donde observamos la hibridación y podemos considerar el ecotono entre la 
realidad virtual y la somática– asistiremos a nuevas profecías que nos traigan nuevos 
tiempos y nuevas relaciones imagen-tangibilidad. Cabe no obstante augurar cómo 
estas tecnologías casi presentes posiblemente tan solo hagan ahondar la relación de 
las personas dentro de la hiperrealidad y las hipercomunicaciones. Trayendo nuevos 
terrenos por conquistar devenidos del contacto entre ambas realidades, produciendo 
nuevos ecotonos con códigos propios.

Padilla Córdova nos habla sobre la desmaterialización del arte no en tanto 
su desaparición material, sino en tanto la ausencia. La ausencia que deja el objeto 
artístico a través de los residuos que abandona (2014, p. 70). Los residuos en el plano 
en el que nos situamos en este texto no podemos entenderlos como aquel compost 
devenido de la repetición, cuando hablamos de cuerpos-imágenes y la evolución 
de las estéticas. O al menos no entenderlo desde un punto de vista desde el que el 
residuo es aquello sobrante e inservible. Sino que, como en el compost, los sujetos 
que repiten las imágenes son los directos responsables de los glitches, la producción 
de lo disruptivo es fruto de la existencia de todos los intentos de repetición que son 
producidos. Sin la aportación individual a los errores colectivos con cada asemeja-
ción a una imagen, la imagen disruptiva no sería posible. En esta línea la ausencia 
se presenta entonces como aquellos significados que han sido abandonados, olvi-



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
2 dados, imágenes que se tornaron obsoletas como figurativas de un tiempo. Enton-

ces, al igual que olvidamos los lugares en pos de construcción de nuevos no-lugares 
mediante el olvido (Augé, 1992), también hay identidades ausentes, muertas, aquellos 
yo que se han disuelto en lo virtual. Por ejemplo, cuando realizamos una actividad 
de arqueología y rescatamos una cuenta abandonada en una red social nuestra de 
hace años y vemos esas publicaciones y nos da vergüenza ajena. Ya no nos sentimos 
representadas por ese yo que ahí queda plasmado, no somos esas personas aunque 
podamos tener incluso el mismo nombre y dirección. La ausencia es, si bien no pal-
pable, sí constatable en la ausencia de «yoes» en el registro virtual. O mejor dicho, 
en el borrado de esos «yoes».

Esta gráfica nos muestra las webs existentes a nivel mundial y periódicamente 
actualizadas en los principales buscadores. Podemos analizar cómo hay momentos 
de picos y valles muy violentos, y podemos darle un contexto temporal, desde pan-
demias a crisis, pero eso no es lo que me interesa ahora mismo de lo que nos mues-
tra, sino la cantidad de esos yoes, de avatares, que han desaparecido. Internet tiene, 
entre otros rasgos inherentes, la capacidad de funcionar como archivo de lo que ha 
sido la humanidad. Así pues, y en el hilo de la ausencia y del cuerpo-imagen como 
uno funcional dentro del entramado de aquello que abarca nuestro cuerpo, podemos 
encontrar cómo el borrado de nuestras memorias, y datos, como puede ser con la 
caída de Tuenti u otras redes sociales, son la pérdida de aquello que somos. De cica-
trices y tatuajes felices de un pasado distante. El borrado de internet es un borrado 

Gráfico 1. Gráfico actualizado del tamaño de internet en páginas web. 
Fuente: https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20

at,%2C%2014%20December%2C%202023.

https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023
https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023


R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
3de la memoria de la fauna que contiene, lo humano incluido. Todo el conocimiento 

construido en los foros de los noventa y dos mil ya no existe sino en la memoria. Y 
bien podemos plantear en esta dirección la duda de si este borrado se corresponde 
con una voluntad. Muchas de estas páginas han caído por la falta de financiación 
y de mantenimiento. Quizás debemos comenzar a trazar líneas hacia la conserva-
ción de estos conocimientos. No sabemos cuáles de los comentarios o reflexiones 
de blog nos salvarán.

HIPERREALIDAD Y VACIADO

La violencia de la imagen (y, en general, la de la información o la de lo virtual) 
consiste en hacer desaparecer lo real. Todo debe ser visto, todo debe ser visible. La 
imagen es el lugar de esta visibilidad por excelencia. Todo lo real debe convertirse 
en imagen, aunque casi siempre a costa de su desaparición (Baudrillard, 2020).

Frente a la concepción del panóptico de Foucault (1975) y al sinóptico, 
nos encontramos con un término que a mi parecer tiene un mejor aterrizaje en la 
actualidad: el anfisinóptico de Gabrielidis (2015), en el que los sujetos se observan 
mutuamente al mismo tiempo. Esto se alinea perfectamente con la visión de Baudri-
llard (2020) sobre las transparencias. Nos observamos continuamente, tanto poderes 

Gráfico 2. Gráfico actualizado del tamaño de internet en páginas web. 
Fuente: https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20

at,%2C%2014%20December%2C%202023.

https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023
https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023


R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
4

como insurgencias. No únicamente es que mediante la datificación de nuestro día 
a día, de nuestra intimidad y banalidad, somos observades a tiempo real continua-
mente, sino que nosotres también observamos continuamente a empresas y Estados. 
La diferencia principal aquí viene a ser la cantidad de capas de transparencia y los 
medios para producir información.

Es importante entender que ahora mismo la Imagen ha invadido cada parte 
de nuestro cuerpo y ecosistemas. El sexting y el turismo han sido claves en esto. 
Miles de millones de fotos de cada estatua, calle, visión por satélites, grabación de 
vídeos, trackeo de nuestras rutas cotidianas, fotografías que nos hacemos sin ropa 
para mantener sexo virtual con gente, etc. Se presentan como modelos fotogramá-
ticos. Mediante la fotografía y la datificación de nuestro territorio, tanto corporal 
como urbano/rural, hemos creado perfectos modelos de fotogrametría 3D. La hipe-
rrealidad inunda todo, y nuestros cuerpos no son menos. Miles de fotos al año sobre 
cómo evolucionamos, los datos que son recogidos por los algoritmos que constru-
yen y articulan nuestro territorio virtual. Nuestra sexualidad está también inmersa 
en este mundo. Encontramos noticias sobre cómo jóvenes que han crecido con el 
porno no se excitan al tener sexo las primeras veces y lo encuentran decepcionante. 
La representación del sexo se ha convertido en algo más interesante que el sexo en 
sí. El turismo y su fotografía nos ha fotografiado cada rincón de la ciudad sin darle 
absolutamente ningún contexto y sin conocer la historia. Fotos de fotos, alejando 
la realidad de sus imágenes. En este escenario en el que nos sentimos desdoblados y 
no nos sentimos como nos vemos en las fotos, tenemos la necesidad de fotografiar 
para recordar, encontramos que efectivamente somos habitantes de la realidad, de 
la hiperrealidad. Tenemos que existir como cuerpo-imagen en el mundo-imagen. El 
relato es creado y recreado continuamente, los Estados-nación, en su afán de legiti-
mación frente a sí y frente a otros, tratan de continuamente de multiplicar las trans-
parencias con el fin de, si bien son tan transparentes como invisibles, que de cara 
a la Historia, no haber fallado, de haber estado en cada lugar que debían hacer, de 
haber hecho aquello que debían hacer.

Un ejemplo doliente de cómo la realidad ha sido suplantada puede ser la 
propia construcción de las identidades nacionales. Fernando Estévez ya nos hablaba 
hace unos años de la construcción del imaginario relativo al guanche y cómo la 
arqueología en esta línea se había resuelto como arma política de creación de una 
narrativa en la que el guanche fuese X o Y dependiendo del fin político. No obstante, 
encontramos ejemplos como el de Ecuador, donde se reformula una hiperrealidad 
histórica a manos de una entidad indígena. Hugo Benavides (2005), en un pequeño 
texto que publica para la revista Arqueología suramericana sobre el grupo Confede-
ración de Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE), nos habla sobre cómo 
partiendo de la base del borrado de la historia y memoria que se produjo a raíz del 
colonialismo en América, y cómo la historia de estos pueblos originarios ha sido 
sistemáticamente erradicada, manchada, y sobreescrita, en la que la arqueología ha 
sido llevada históricamente por manos blancas –por la mano científica–, la CONAIE 
presenta, siendo consciente de cómo su historia ha sido alterada transformando su 
identidad, una nueva visión de la historia de su pueblo. Hacen esto prescindiendo 
de pruebas científicas sobre yacimientos y registros, construyendo una hiperreali-



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
5

dad que les permita reconstruir una dignidad perdida en el proceso colonial que les 
permita enfrentarse a las políticas neocoloniales.

Es importante, al analizar este caso, hablar de otro autor, Koselleck, y es que 
teniendo en cuenta justamente cómo si bien pudiesen existir fragmentos fácticos 
tanto en la historia propuesta por la CONAIE como en la propuesta desde el punto 
de vista científico, debemos entender que ambas visiones vienen atravesadas por 
una mirada cargada de política y de herencia colonial. Por un lado, la visión desde 
la herida, y por otro la visión legitimadora y hegemónica. Justamente es el relato 
colonial el que ha legitimado durante siglos el asesinato sistémico de indígenas. No 
estamos ante una suplantación de la realidad por parte de les indígenas, sino ante un 
problema de confrontación de relatos históricos hiperreales con consecuencias muy 
inmediatas. Koselleck (2001) nos propone un término muy interesante desde el que 
podemos observar esta situación; los estratos temporales, en el que cada momento his-
tórico construye una epistemología propia, un espacio de experiencia y se superpone 
a la capa de la época anterior. No obstante, en estos estratos encontramos cómo los 
tiempos pasado, presente y futuro permanecen en contacto constante y cada uno es 
reinterpretado en cada nueva capa, la cual pasa a estar en una dialéctica constante 
con el resto de estratos, conformándose como nuevas transparencias superpuestas 
que nos hacen ver el pasado, presente y futuro de una forma distinta según el seg-
mento desde el que miremos. Encuentro este ejemplo como un paradigma valiosí-
simo desde el que observar la historia como cuestión potencialmente hiperreal. Es 
valiosísimo en primer lugar, porque la CONAIE a día de hoy es un organismo que 
sigue vivo y activo, y se plantea como una plataforma estable contra su gobierno 
ecuatoriano; en segundo lugar porque han sido capaces de no solo articular una his-
toria a día de hoy prescindiendo de la narrativa científica, sino de hacerlo operativo 
y generador de dignidad; en tercer lugar encontramos cómo la Confederación ha 
recogido e interpretado fragmentos del pasado, produciendo relatos a partir de esos 
fragmentos fácticos.

Partiendo de la ficciones políticas que plantea nuestro espacio de experiencia, 
la CONAIE nos muestra que una de las peores cosas que podemos hacer es dejar de 
imaginar nuevos caminos que reconstruyan las identidades arrasadas y reconstruidas 
a voluntad por la mano colonial, que ha revuelto cada una de las raíces de las cultu-
ras que ha pisado a través de la reinterpretación de su pasado, haciendo de las iden-
tidades colonizadas una suerte de bonsáis identitarios. Debemos tratar de imaginar 
más allá de la hiperrealidad, más allá de la mano científica, legados como el de las 
curanderas canarias amenazan con desaparecer bajo el olvido de las raíces de Cana-
rias, así como desaparecieron las maguadas bajo la presión colonial. La Imagen y la 
formación de la hiperrealidad se conforman como herramientas políticas brutales 
que reescriben no solo lo que es en tanto nuestro cuerpo, sino también aquello que 
fuimos, atacando a nuestra misma identidad colectiva.



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
6

CONCLUSIONES

La realidad se formula a partir de la mirada que ejercemos sobre nuestro 
entorno y su ecología. La formulación de una herramienta que permita abarcar y 
enmascarar algo tan amplio solo puede darse desde la imagen y la simplificación. 
Desde aquello que proyectamos y cómo lo entendemos. La máscara vacía que supone 
la hiperrealidad y las violencias que devienen de la Imagen sitúan a esta mirada en 
un terreno pantanoso y confuso que propicia ver cosas que no son, descontextuali-
zadas, que son símbolos sin significado. Creo que es materia y responsabilidad por 
parte de la antropología social y cultural profundizar en la relación que tenemos 
con la Imagen. Pues como hemos ido viendo a lo largo del texto, define aquello que 
es posible, es moldeadora de la realidad, y no podemos eludir que tiene un impacto 
directo y constante con nuestra materia de estudio, lo humano, su ecología y semió-
tica, ¿qué papel tiene la Imagen en nuestros respectivos campos de estudio? ¿Cómo 
podemos ayudar a las comunidades desde el estudio de las imágenes y qué impacto 
están teniendo en su identidad? O incluso, ¿cuál es la relación que tenemos perso-
nalmente con la hiperrealidad? ¿Estamos actuando dentro de la misma o estamos 
tratando de acceder a capas profundas de realidad? 

Pienso que son preguntas interesantes que hacer desde y a los estudios huma-
nísticos y sociales. Quizás nos permitan acercarnos de una forma más profunda a 
aquello que nos rodea y nos incumbe. Es posible que podamos ir derribando aque-
llo figurativo que aplasta y se superpone a nuestra realidad. Otros futuros no colap-
santes son posibles, tenemos que ir trabajando poco a poco e ir reformando nuestra 
mirada para ver nuevos caminos.

Considero que esto es un primer acercamiento por mi parte a la investigación 
sobre la imagen desde perspectivas antropológicas que, como digo, nos permita la 
creación de nuevos prismas y herramientas para aterrizar en el campo y acercarnos más 
a la realidad que envuelve al que sea nuestro objeto, sujeto o comunidad de estudio.

Finalmente, no puedo sino plantear más preguntas como conclusiones a este 
texto. La escritura del mismo me ha traído más dudas que respuestas sobre aquello 
que trataba de investigar. ¿La Imagen y su violencia podrán ser contravenidas? ¿Es 
posible imaginar un camino desde el cual demos marcha atrás con la producción de 
imágenes? ¿Solo cabe acelerarla hasta conseguir fallos que nos permitan comenzar a 
cavar túneles en los que escondernos?



R
E

VI
S

TA
 A

TL
Á

N
TI

D
A

, 1
6

; 2
02

5,
 P

P.
 1

31
-1

47
1

4
7

BIBLIOGRAFÍA

Augé, M. (1992). Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropología de la sobremodernidad. 
Gedisa.

Basalla, G. (1988). The evolution of technology. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
cbo9781107049864.

Baudrillard, J. (2020). La agonía del poder. Alcalá.

Belting, H. (2002). Antropología de la imagen. Katz.

Benavides, H. (2005). Los ritos de la autenticidad: indígenas, pasado y el Estado Ecuatoriano. 
Arqueología Suramericana, 1(1), 5-25. https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/
RAS_1_1_2005.pdf.

Eisenman, P. (2007). Written into the void: selected writings, 1990-2004. New Haven, Yale Univer-
sity (p. 177).

Foucault, M. (2012). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI.

Gabrielidis, M.A.L. (2015). Régimen de visibilidad y vigilancia en la era de la identidad digital. Revista 
Teknokultura, 12(3). https://doi.org/10.5209/rev_tk.2015.v12.n3.50385.

García, F. (2023). Twitter. https://twitter.com/frangarciarte/status/1654613267220766720?s =20.

Koselleck, R. (2001). Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. Grupo Planeta.

Najmanovich, D. (2001). Del Cuerpo-Máquina al Cuerpo Entramado. Campo Grupal, 30.

Padilla Córdova, A.J. (2014). La virtualidad como elemento disolutivo del objeto artístico en el arte 
contemporáneo. Una alternativa en proceso. Obra digital: revista de comunicación, 6, 51-73.

Russell, L. (2019). Manifiesto del Feminismo Glitch. Caja Negra.

Solana Ruiz, J.L. (2019). El pensamiento complejo de Edgar Morin en acción, algunos ejemplos. 
Gazeta de Antropología, 35(6). http://www.gazeta-antropologia.es/?p=5396.

Torres, A.P. (2001). La estética de la desaparición y la ciudad en Paul Virilio. Utopía y Praxis Lati-
noamericana, 100-107.

Virilio, P. (1986). Velocidad y política. Ediciones Paidós.

WorldWideWebSize.com (s. f.). The size of the World Wide Web (The Internet). https://www.world-
widewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20
World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022.

https://doi.org/10.1017/cbo9781107049864
https://doi.org/10.1017/cbo9781107049864
https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/RAS_1_1_2005.pdf
https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/RAS_1_1_2005.pdf
https://doi.org/10.5209/rev_tk.2015.v12.n3.50385
https://twitter.com/frangarciarte/status/1654613267220766720?s =20
http://www.gazeta-antropologia.es/?p=5396
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022



