LA IMAGEN'Y LA HIPERREALIDAD.
EL PROBLEMA DEL VACIADO DEL SIMBOLO

Arturo Lépez Domingo
Universidad de La Laguna
Email: arturo.lpz.domingo@gmail.com

RESUMEN

El estudio explora el concepto de hiperrealidad y su impacto en la relacién entre la imagen
y la realidad, analizando cdmo la imagen se ha convertido en un sujeto que ejerce violencia
sobre los cuerpos y las percepciones. A través de enfoques filoséficos y antropolégicos, se
examina c6mo la repeticién de imdgenes en contextos hipercomunicados vacia los simbolos
de significado, creando una realidad suplantada. Los métodos incluyen el andlisis de teorfas
de autores clave y la observacién de fenémenos contempordneos como las redes sociales y
la desmaterializacién del cuerpo. Los hallazgos revelan que la hiperrealidad transforma la
identidad y el entorno, generando nuevas formas de violencia simbélica. Se concluye que es
crucial entender la imagen como herramienta politica y cultural, proponiendo su desestabi-
lizacién para recuperar su uso humano.

PALABRAS CLAVE: imagen, hiperrealidad, violencia, repeticién, error.

THE IMAGE AND THE HYPERREALITY.
THE PROBLEM OF SYMBOL EMPTYING

ABSTRACT

The study explores the concept of hyperreality and its impact on the relationship between
image and reality, analysing how the image has become a subject that exercises violence on
bodies and perceptions. Through philosophical and anthropological approaches, it examines
how the repetition of images in hypercommunicated contexts empties symbols of meaning,
creating a supplanted reality. Methods include analysis of key authors’ theories and observa-
tion of contemporary phenomena such as social networks and the dematerialisation of the
body. The findings reveal that hyperreality transforms identity and environment, generating
new forms of symbolic violence. It is concluded that it is crucial to understand the image as
a political and cultural tool, proposing its destabilisation in order to recover its human use.

Keyworps: image, hyperreality, violence, repetition, error.

DOIT: https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.08
REVISTA ATLANTIDA, 16; diciembre 2025, pp. 131-147; ISSN: e-2530-853X

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

131

05, PP 131-147

202

REVISTA ATLANTIDA, 16;


https://doi.org/10.25145/j.atlantid.2025.16.08
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

131147 132

PP

2025,

16,

ATLANTIDA,

o

INTRODUCCION

Los yogures de fresa no saben a nada que se parezca a las fresas, lo mismo
con la macedonia, con el coco o con el plédtano. Los sabores han sufrido una resigni-
ficacién por parte de las principales empresas de alimentacién que ofertan este tipo
de productos de sabores quimicos. Las sabrosas frutas ven vaciada de significado la
idea de su sabor. La imagen del szbor 2 ha suplantado a la «esencia» de aquello que
nos estamos comiendo. La creacién de un relato comercial sobre estos sabores ha
permeado profundamente en nosotres. Nos han vendido durante décadas y déca-
das yogures, caramelos y bebidas sabor a, con imdgenes de, que posteriormente poco
parecido tenian a una cuestion de sabor. No obstante, seguimos hablando de yogu-
res de fresa, de macedonia, de coco y de pldtano.

Asistimos entonces a cémo la idea de un sabor reinterpretada por la indus-
tria alimenticia ha conseguido, a través de la repeticién, y del uso de la imagen, con-
solidar la idea de que sus productos saben a algo a lo que en realidad no saben ni
remotamente. Es la conformacién de una hiperrealidad. Esta es una imagen que sus-
tituye a la real y se ha hecho operativa mediante el color del producto, del nombre,
del uso de representaciones figurativas del fruto, etc., en definitiva, del marketing.

Asi pues, este texto tiene como objetivo explorar el concepto de hiperrealidad
y cé6mo influye en nuestra relaciéon con el mundo. Exploraremos una reformulacién
del concepto de imagen partiendo de propuestas filoséficas para llegar a términos
operacionalizables para la antropologia de nuestros dias y nuestra relacion con esas
mismas imdgenes en un contexto hipercomunicado en el que cuestiones como el
flujo de informacién encontramos que nos impacta directamente y nos transforma,
no solo desde una perspectiva psicosocial, sino también en nuestro cuerpo.

LA IMAGEN

Hans Belting nos habla de la imagen como mds que un producto de la per-
cepcién. Se manifiesta como resultado de una simbolizacién personal o colectiva.
Todo lo que pasa por la mirada o frente al ojo interior puede entenderse asi como
una imagen, o transformarse en una imagen. Vivimos con imdgenes y entendemos
el mundo en imdgenes. Esta relacién viva con la imagen se extiende de igual forma
a la produccién de imdgenes que desarrollamos en el espacio social, que, podriamos
decir, se vincula con las im4genes mentales como una pregunta que como una res-
puesta (Belting, 2002, p. 14). Es decir, que mientras que la imagen es producida por
nosotres, y asimismo interpretada en el terreno fisico, aquello que percibimos no
son sino representaciones de la imagen. Por ejemplo, la imagen de una botella es una
representacion de la realidad, abarcamos bajo el concepto «botella» multitud de tipos,
materiales y formas con la que son creadas y hacen tinico cada disefio del recipiente.

Asi pues, desde este punto, tenemos que comenzar a diferenciar entre dos
conceptos claves para entender la problemdtica que pivota este tema: la imagen y /z
Imagen. La diferencia que planteo aqui, lejos de ser simplemente gramatical, ocurre
igual a cuando nos referimos a un estado o a un Estado, una diferencia deliberada,



no es un error en la escritura. Mientras que con imagen(es) me referiré a las imd-
genes tal y como las conocemos y concebimos; cuando hable de la Imagen, estaré
haciendo referencia a la misma como herramienta o sujeto.

Belting también nos habla sobre cémo no somos amos de las imdgenes que
producimos ni con las que interactuamos, sino que mds bien somos lugar de las imd-
genes (2002, p. 44). Lugar a merced de las mismas. Una casa en la que las imdgenes
habitan, y como tal, producen cambios en la misma para adaptarlas a si mismas.
Cambios en la mentalidad luego de ver segin qué imdgenes, ideas que se nos ocu-
rren que cambian nuestra forma de ver y de relacionarnos con el mundo, etc. Son
ejemplos de cémo las imdgenes habitan en nosotres y modifican su lugar para vivir.
Por ejemplo, la visualizacién de una imagen traumdtica y cémo esta nos cambia.

Podemos entonces establecer desde la antropologia al menos dos aspectos de
la realidad que se hallan en tensién en relacién con el cuerpo: lo somdtico —lo tan-
gible—, es decir, aquello que somos como hecho natural; y la imagen, aspecto en el
que se atina no tnicamente lo imaginario, sino también lo simbélico. Lo simbélico
es aqui representado bajo los discursos que construyen al cuerpo; como puede ser el
cuerpo-méquina del Renacimiento o el cuerpo-templo del catolicismo. Baudrillard
en la conferencia La agonia del poder nos presenta a colacién de esto, ademds de las
dimensiones realidad, imaginacion y simbolismo, una nueva dimensién: lo experimen-
tal, referida a aquella en la que lo real y lo imaginario se han visto desplazados por
lo virtual, por aquello que simula ser, pero evadiendo también lo simbdlico en tanto
se halla en constante cambio y nada acaba por trascender (2020).

Asi pues, presentamos los tres pilares principales de aquello que conforma
nuestra relaciéon actual con la Imagen: en si misma, en relacién con lo somdtico, y
en lo experimental —que en este esquema acttia como el escenario en el que inte-
ractuamos con las imdgenes, la hiperrealidad, una suerte de terreno superpuesto a
lo somdtico en el que interactuamos con imdgenes—. La conversacion entre Baudri-
llard y Belting es esclarecedora; encontramos cémo se genera el prisma desde el que
observamos una realidad en la que la Imagen se presenta como un sujeto sublevado
contra quiénes la utilizan. Pero esta sublevacion consiste en, al menos, tres formas
de violencia que nos son ejercidas desde su dimensidn: /z virica, que nos presenta
Baudrillard (2020), formulada desde el asesinato de las otras formas de violencia y
reproducida masivamente desde la reproduccién de las imdgenes; lz invasién a lo
somdtico, ejercida mediante el trato de hacer que los lugares habitados por ellas —es
decir, nosotres— produzcan representaciones de si mismas mediante, por ejemplo,
el arte o las modificaciones corporales. Es el asalto de Lucifer al Cielo. Esta segunda
forma de violencia de la Imagen no se basa tinicamente en la expresién artistica y su
representacion, sino que ademds trata de dar forma al cuerpo somdtico de las perso-
nas. Trastornos de la conducta alimentaria (TCA), vigorexia y demds formas de dis-
foria, asi como los deseos de cambio estético, se presentan como una formulacién
desde la Imagen para llegar a romper la tensién con lo tangible, con lo palpable.
Pretende dejar el reino de lo Intangible, cansada de la representacion de si, busca ser.

La tercera forma de violencia ejercida por la Imagen nos la trae Pirela Torres
(2001), hablando sobre la cronopolitica de Virilio (1986) y c6émo en un contexto en
el que nos movemos a la velocidad de la luz, el espacio es un concepto anulado. Esta

REVISTA ATLANTIDA, 16;

)25, PR 131-147 133

20
2L



16, 2025, P2 131147 134

)

REVISTA ATLANTIDA

Imagen 1. Fuente: elaboracién propia.

es la anulacion de la localizacién. Las extensiones de terreno son insignificantes en
cuanto la velocidad se vuelve fugaz. Poseemos la caracteristica divina de la instanta-
neidad en un mundo hologréfico. Torres nos advierte sobre cémo leyes inherentes al
urbanismo, como la persistencia del sitio, comienzan a disolverse en la virtualidad,
sustituyéndose por la «tele-ciudad». Por consiguiente, podemos considerar esta como
esa tercera manera que tiene la Imagen de atacarnos; la deslocalizacién de nuestro
contexto mediante la velocidad de desplazamiento en la hiperrealidad y la manera
en la que las hipercomunicaciones nos marca y satura. Mientras que la velocidad de
lo virtual nos desitta, la hipercomunicacién nos aisla de nuestro contexto inmediato
en pos de una comunicacién superior con el resto del cibermundo, nos satura con
informacién exterior al lugar en el que nuestro cuerpo estd situado. Produce un ais-
lamiento sensorial en el que la informacién que recibimos pasa de brotar de nuestro
alrededor para emanar de nuestra pantalla.

Volviendo a Baudrillard, tenemos en la introduccién de Santamarina en el
libro La Agonia del Poder el resumen de una de las tesis principales del autor; encon-
tramos que «Devenir imagen» significa, para las sociedades y para los individuos,
exponerse en su totalidad, exponer la cotidianidad de lo que nos gusta de nosotros
mismos y de todo aquello que ni siquiera hemos digerido de nuestras sombrias rea-
lidades. Desaparece el sentido de secreto, de privacidad, de intimidad para la con-
dicién de sujeto, pero sobre todo desaparece el ser real (2020, p. 20). Es de extrema



importancia en mi opinién observar esta idea, pues nos serd crucial para entender
a los sujetos basados en el cuerpo-imagen. El autor en ella nos ayuda a vislumbrar
cémo hemos sido ya no objetivados, sino algo mds, algo mds perverso: hemos sido
desmaterializados. Nuestra intimidad, nuestra cotidianidad se ha visto transformada
con el paso del tiempo en imdgenes de si mismas, mientras que la Imagen se pugna
por volverse somdtica, nosotres hemos pasado de movernos en una hiperrealidad en
donde la realidad acaba siendo pulverizada para convertirse en una representacién
de la misma, que acaba deviniendo en banalidad. Baudrillard (2020) preveia algo
que posteriormente con las redes sociales se ha visto exponencialmente reflejado,
sobre cémo la hiperrealidad formula algo que no se presenta como una imitacién ni
sdtira, sino como una suplantacién de la realidad en si misma. Lo virtual desplaza a
lo palpable en nuestra relacién con nuestro entorno.

No obstante, cabe destacar como la Imagen es un sujeto que nunca llega a
ser, su identidad es siempre inorgdnica. Su hiperactividad, su liquidez, denota una
ansiedad (Fran, 2023) que la hace continuamente mantenerse en un estado de atopia
(Eisenman, 2007), en el que se niega cualquier posibilidad de establecer una relacién
con el lugar, como si fuese un espacio absolutamente liminal, en el que, como dice
Padilla, el espacio virtual no posee historia y la identidad se disuelve (2014, p. 61).
Virilio, en relacién con esta velocidad en la virtualidad a la que nos somete la Ima-
gen, nos habla sobre cémo nos hemos habituado al movimiento a la velocidad de la
luz, y cémo el poder es definido por la disponibilidad de esta velocidad. Los gobier-
nos han de ser capaces de estar en todas las temdticas y todos puntos del territorio
a tiempo real, de estar cuando y donde suceden las cosas, cataloga a las democracias
que se suceden en esta hiperrealidad como dromocracias. Virilio (1989) entiende los
accidentes como devenires no planteados en un inicio del uso de las tecnologfas. A
cada tecnologia le acompana su accidente, y asi como el accidente de un martillo
puede ser el uso como arma de guerra; el de la imagen, la Imagen.

Me gustarfa introducir un concepto que considero clave para entender el
accidente de la Imagen y que no he encontrado en las lecturas previas a este texto.
Se trata de la clasificacién del error, en este caso, la diferenciacion entre glitch y bug.
Y es que mientras que el glizch es un error en tanto es un accidente, pero lo es, como
decfamos antes, mediante el uso no previsto del error de esa imagen, espacio o herra-
mienta. Podriamos decir que es un error #til, operacionalizable. Mientras que en
el caso del bug, nos encontramos que el inicio del concepto se halla en el siglo xrx
cuando insectos se metian entre los mecanismos de las mdquinas y devenian en erro-
res en su funcionamiento y estropeamiento. Basalla, en su obra La evolucion de las
tecnologias (1988), nos propone una evolucién —dirfan Deleuze y Guattari que sigue
un sistema arbéreo— no lineal, pero si partiente de un punto comun. Esta visién con-
templa que las tecnologias se desarrollan a partir de otras ya existentes y que puede
haber influencias mutuas, asi como que las mismas pueden tener maltiples usos, 72ds
alld de su propdsito original. Esto me parece resenable porque asienta un antecedente
a la idea de cémo las herramientas se desarrollan siguiendo un esquema no lineal.
De forma parecida creo que es observable la evolucién de la imagen. Sin embargo,
este autor no incide especificamente en el error, salvo en su concepto de evolucién

REVISTA ATLANTIDA, 16;



131147 136

PP

2025,

16,

ATLANTIDA,

o

tecnolégica. Ahi el error se plasma bajo el esquema de ensayo-error; de hecho, reco-
noce la importancia de esto cuando habla de Marconi y la antena.

During the process of selection, humankind is constantly defining and redefining
itself and its cultural situation. As it establishes its changing goals, technological
choices are made that may affect the welfare of generations to come. This selection
process is of crucial importance for present and future human history, yet it does
not function in a rational, systematic, or democratic manner. Trial and error pre-
dominates as a method, (...) A process open to the influences of such diverse and
conflicting forces is not one whose operation is likely to be readily summarized or
neatly reduced to a theoretical model Basalla (1988).

El bug seria el error total, aquel que si bien no tiene por qué ser inoperativo,
s que es dificultoso usarlo o no es deseable. Sin embargo, cada uno de estos tipos de
errores, si bien en un estadio micro pueden ser o no operacionalizables, en una visién
macro, cada error nos sirve para ampliar los horizontes de accién; nuevos caminos,
caminos cerrados, caminos correctos, etc. Podemos argumentar cémo las institucio-
nes milenarias que poseemos a dia de hoy, como el Estado, son maquinas no solo de
aprendizaje y absorcién, sino que también son sujetos que aprenden del error en una
perspectiva constante y trascendental, adquiriendo visiones amplias del contexto y
del entorno. Cada error es una fuente de aprendizaje, abriéndonos nuevos caminos
o haciéndonos ver cudles no eran los senderos que recorrer.

Con la llegada de la revolucién digital, dejaron de ser referencias a peque-
fios animales que se introducian en los mecanismos de las mdquinas para pasar a ser
errores informdticos, bien debido a defectos en el software o en el hardware o simple-
mente anomalias que alteran el correcto funcionamiento de la médquina. Me parece
absolutamente necesario incidir sobre esto, la diferenciacién entre estos dos concep-
tos cambia la percepcién de, no solo el error y observar cémo este puede ser cons-
tructivo o destructivo, sino también nos sirve para, de alguna forma, «limpiar» la
lente mediante la cual observamos la materia.

EL CUERPO-IMAGEN Y LOS ERRORES

El contexto contempordneo, hiperreal e hipercomunicado nos aporta cami-
nos para la observacion del concepto y su fenémeno del cuerpo-imagen. La repre-
sentacién de nuestros cuerpos e identidades en redes sociales y en la virtualidad,
plazas, parques y calles de internet, y cémo confeccionamos los mismos, nos alejan
de lo somadtico, de lo tangible. Nos alejan de lo fisico. Encontramos nuestro cuerpo
desmaterializado. Pero no solo en un plano virtual en tanto entendemos como nues-
tra comunicacién o diversién on/ine, sino que también nos alejamos de lo fisico de
nuestro cuerpo mediante procesos mentales como la dismorfia, o la desatencién res-
pecto al mismo, en los que la percepcién de nuestro cuerpo es distinta a la realidad
plenamente observable por el resto de personas. Asi pues, no podemos entender-
N0S COMO CUErpos concretos, sino que vemos cémo hemos acabado siendo hibridos
entre materialidad e inmaterialidad, ya no solo en un plano espiritual, sino ademds



en un plano sintiente y social. Russell (2020) nos habla también de los cuerpos como
transitos, como cuerpos glitcheados, o el cuerpo entramado de Najmanovich, ambas
concepciones del cuerpo me parecen realmente importantes, entender que el cuerpo
posee una de estas caracteristicas, que es una sumatoria de estas, es tanto entramado
como imagen y césmico. Mientras que Najmanovich en el texto De/ cuerpo-mdquina
al cuerpo-entramado (2001) nos sita en la idea del cuerpo como sujeto, no solo indi-
vidual en tanto se autoreconoce, sino también como fruto de su ecologia —tanto en
un sentido social como simbdlico y las relaciones en si que derivan de esto—. Y es que
nuestro cuerpo no es abarcable por la vista propia ni de los otros, nuestro cuerpo es
atravesado por las imdgenes que lo habitan y que buscan habitarlo, es modificado
por el flujo de las mismas, por ello hablamos de cuerpo-imagen.

El cuerpo-imagen se conforma como aquel nacido de la interaccién con
la Imagen, el cuerpo esculpido. Podemos no referirnos a él solo como aquel deve-
nido de la relacién con internet, si bien gracias a este ha sufrido una aceleracién en
cuanto a la propagacién y procesamiento. Me parece clave que desde la antropologia
contempordnea atendamos tanto a las cuestiones relacionadas con las comunidades
online y a la interaccién que hacemos con las imdgenes y los flujos de informacién
y su impacto tanto micro como macro. La proliferacién de las redes sociales basa-
das en imdgenes —Instagram, Facebook, TikTok, Snapchat, etc.— ha alterado el uso
y la vinculacién con las mismas. Las representaciones de otros cuerpos, reales, irrea-
les, modificados, hibridos, generados a partir de collages de IA, entran en continua
conexién con nosotres, conforman una suerte de nuevas culturas corporales virtua-
les con las que interactuamos. Nos encontramos en una suerte de relato mythpunk
que poco tiene de ficcién; encontramos cdmo nos es comun interactuar con otros
cuerpos extraios, como los mencionados antes, como los bots, mentes colmenas,
quimeras o zombis. Entonces, podemos decir que el cuerpo-imagen posee una rela-
cién con internet y las redes sociales en la que los procesos de cambio que sufre son
acelerados. Es una relacién de estrés en la que este cuerpo, si bien no reside tnica-
mente en internet, si que se le permite habitarlo como terreno. Por ejemplo, esos
entes basados en la imagen de los que hablédbamos anteriormente, o simplemente
personas que saben jugar con el dngulo de sus fotos y son fotogénicas.

El cuerpo-imagen no es estable, genera imaginarios en torno a s mismo y
a menudo genera dismorfias con lo apreciable en lo tangible, bien sea por la modi-
ficacién corporal en base a las realidades aumentadas como los filtros. Por medio
de las nuevas tecnologias de la comunicacién y de redes sociales como Instagram o
TikTok, vemos cdmo la despersonalizacion y desmaterializacién del cuerpo se vuelve
algo cotidiano; estamos observando imdgenes, fotos de cuerpos, videos, etc., de per-
sonas, y bien sea por medio de los filtros, bien sea por actuacién frente a la cdmara,
moda, #rends, estamos creando continuamente imdgenes relativas a lo real, que bien
pueden presentarse desde la cotidianidad, como deformaciones de la imagen del
cuerpo o ambas a la vez. Padilla Cérdova (2014, p. 62) citando a Lieser reflexiona
sobre cémo el avatar es el producto del cuerpo en la virtualidad, resultado hipe-
rreal de la disolucién del cuerpo en su condicidén de simulacro. Asi pues, el avatar
se presenta como nuestra representacién descorporeizada, que puede no coincidir
en absoluto con nuestro aspecto fisico, pero sigue siendo nuestro cuerpo, seguimos

REVISTA ATLANTIDA, 16;

)25, PR 131-147 137

20
2L



138

131-147

Te)

028

O

N

16,

ATLANTIDA,

o

estando nosotres detrds de la pantalla. El avatar se presenta como la reencarnacién
virtual del cuerpo somdtico.

A esta aceptacion de la vastedad se le suma la percepcién de los lugares y la
hiperrealidad, en la que la realidad pasa a ser una representacion de si misma, o, como
nos dice Baudrillard, el hiperrealismo de la simulacién se traduce por doquier en el
alucinante parecido de lo real consigo mismo (2020, p. 49). Ya no solo es que nos
enfrentemos desde una desmaterializacién del cuerpo a un mundo palpable, sino que,
ademds, nuestro entorno también ha sido progresivamente apartado de su significa-
cién, y por lo tanto de nuestra experimentacién y simbolizacién del mismo. Pasamos
de que en nuestros sitios de vida cada esquina sean lugares significados, sean lugares
en los que o bien hemos desarrollado vida o bien hemos visto desarrollar vida, a ser
no-lugares, desprovistos de una historia y una significacién. Fotografias de turistas.
Esto por supuesto no podemos verlo como un hecho absoluto, no hablo sobre una
pérdida total del contexto —seguimos saliendo a la calle y seguimos viviéndola—, pero
la forma de interaccién con el entorno ha ido cambiando. La imagen de las calles
y nuestra forma de habitarlas no es la misma que hace 20 anos, cuando la Imagen
no habia obtenido la relevancia no solo sobre el cuerpo, sino también sobre todo lo
concreto que ahora observamos con la evolucién de internet.

EEI glitch interviene aqui de forma disruptiva, tal y como lo es por su pro-
pia naturaleza. Si partimos de que aquello con lo que nos relacionamos estd inter-
venido por la Imagen, y de cémo esta se ha aduenado de nuestra realidad y nuestra
vida, comprendemos que dicha Imagen -al ser virtual y, en estos casos, figurativa-
se constituye a través de representaciones de formas reales; es decir, de formas que
existen y son identificables. Bien, pues el glizch interviene en tanto es una evolucién
accidental y Gtil de la imagen. Si la hiperrealidad nos es operativa por su semejanza
figurativa con la realidad somdtica y como nos ayuda a «digerirla», debemos hacerla
inoperativa. La realidad es irreductible, el intento por reducirla es una construccién
que si ya de por si el aparato de observacién de la misma es politico, la construc-
cién de la hiperrealidad conforma la creacién de un nuevo mundo politico. Lugar
donde las 16gicas hegeménicas son no solo ideologia, sino ley y edificaciones a tra-
vés del algoritmo. Solana Ruiz (2019) nos da algunos ejemplos donde observar las
ideas que nos plantea el paradigma de la complejidad de Morin. Me parece impor-
tante rescatar de este paradigma, para esta cuestién el principio de autoecoexplica-
cién, prisma a través del cual observar tanto la autonomia como la ecologia de las
ideas. Como decfamos antes, la simplificacién de los conceptos en cuestiones tan
delicadas como la Imagen, la identidad o la historia, son construcciones politicas de
los mismos. La realidad es rica y fluida y, como tal, la contradiccién es constante y
debe aceptarse. Para mi ese es uno de los principales problemas de la creacién de la
narrativa hiperreal, la formacién del relato hegemoénico y unidireccional. La guerra
infinita, el fin de la historia.

Propongo entonces estropear la Imagen, devolverla al plano de lo intangi-
ble y comenzar a trastocar la hiperrealidad, comenzar una ofensiva contra la Imagen.
Debemos, pues, tratar de devolver la imagen a nuestro uso de la misma, volverla
herramienta de nuevo, domindndola para regocijo y creacién humana. Al igual que
cuando Baudrillard (2020) nos refiere a la violencia de la Imagen como la virulencia,



Imagen 2. Fuente: elaboracién propia.

Imagen 3. Fuente: elaboracién propia.

en tanto esta anula las otras formas de violencia, nosotres podemos usar la misma para
luchar contra el fuego con fuego. Es decir, usando el glizch, por ejemplo; las imdgenes
y su repeticién como una forma de agotar y saturar a la Imagen de una forma virica
como hacen las kpopers. Cualquier forma operacionalizable de la misma pasa por la

REVISTA ATLANTIDA, 16; 2025, PP, 131147 139



140

3

31-147

2025, PP 1

16;

A,

ATLANT

uj
o

Imagen 4. Fuente: elaboracién propia.

figuratividad, es susceptible de crear nuevas formas en base a su repeticién. Asi pues,
las nuevas formas también pueden ser repetidas hasta crear nuevas formas, y asi ad
infinitum. Formas que si bien podemos vislumbrar y entender como representacio-
nes, no son sino eso, abstracciones en base a la repeticién de imdgenes figurativas.

Lo figurativo encierra una correspondencia directa con lo somdtico, con
lo percibible, es representacién de ello. Es entonces «natural» que identifiquemos
una cosa con la otra y nos sea sencillo sustituir la realidad por representaciones de
la misma, la simplificacién es atractiva para articular el pensamiento. No obstante,
¢«de qué detalles se estd prescindiendo? ;Cudles son los elementos minimos necesa-
rios para identificar a un tigre? Rayas, colmillos y garras son reducciones de aque-
llo que es. Y lo mismo pasa con las concepciones del cuerpo (trans/post)humano,
enajenar sus caracteristicas mds alld de lo tangible es un reduccionismo coercitivo.
El cuerpo va més alld de ello, como vemos en el texto de Najmanovich (2001); no
solo es tangible, sino relacional, simbdlico y fluctuante, al contrario que las imdge-
nes de si como el cuerpo cientifico, donde si bien si se observa un unitas multiplex,
este es atomizado como conjunto y no es planteado sino en los tltimos afios como
algo mis alld de si. Y es justamente esta imagen del cuerpo desde el prisma médico
el que ha formulado aquello que es ser hombre y mujer, mutilando sistémicamente
a las personas intersexuales. La importancia de la imagen es crucial, nuestro modo
de relacionarnos con ella es una cuestién que no puede esperar, pues, como veremos
en el siguiente apartado, la hiperrealidad del relato tiene una respuesta directa con
el sujeto al que oculta y vacia.



LA ENCARNACION

Pero ;qué traduccidn tiene la Imagen que tratamos a lo largo del texto al
cuerpo? En otras palabras, ;como aterriza el concepto en nuestra realidad mds tangi-
ble? Tras entender cémo cuerpo e imagen se hacen semejantes, debemos poder obser-
var la Imagen no solo como sujeto, el cual trata sin éxito de ser tangible; mediante
el hiperrealismo, mediante su hospedaje en nuestros cuerpos, mediante el moldea-
miento de nuestra realidad a una imagen... Nos hallamos pues ante un sujeto can-
sado, una suerte de Pinocho eterno que nunca llega a ser nifo. La Imagen que no
llegard a ser Carne. Al menos si no es por medio de un profeta que invierta el szatu
quo tangibilidad-imagen.

Como antes deciamos, la Imagen ha moldeado nuestra realidad, y es por
medio de la misma que se producen glitches y bugs en nuestra epistemologia y nos
permiten seguir evolucionando. Basalla (1988) sostenia también en su libro cémo
en la cultura también se producian situaciones de evolucién a raiz del ensayo-error.
En el arte podemos concebir por medio del prisma glitch corrientes como el punk
o el drill como glitches que desembocaron y desembocardn en repeticiones y entur-
biamiento que acabardn por devenir en nuevos glitches y nuevos estilos. En nuestros
cuerpos lo podemos ver con las tendencias dietéticas, de imagen del cuerpo ideal o
de c6mo ha evolucionado el papel de los gimnasios en tanto la construccién de nues-
tro cuerpo a raiz de la observacién de los otros y tratar de imitarlos (Bordo, 1993),
o mismo c6mo ha evolucionado el cuerpo segin la época y cudles eran las visiones
sobre el mismo que lo moldeaban. Aqui es donde podemos ver la méxima aproxi-
maci6n de que «El Verbo se haga Carne», cuando la Imagen se hace escultora; escul-
tora de nuestros cuerpos, asi como nosotres lo fuimos de rocas y maderos. Aunque a
lo mejor con el desarrollo de redes sociales de realidad virtual y de realidad aumen-
tada —donde observamos la hibridacién y podemos considerar el ecotono entre la
realidad virtual y la somdtica— asistiremos a nuevas profecias que nos traigan nuevos
tiempos y nuevas relaciones imagen-tangibilidad. Cabe no obstante augurar cémo
estas tecnologias casi presentes posiblemente tan solo hagan ahondar la relacién de
las personas dentro de la hiperrealidad y las hipercomunicaciones. Trayendo nuevos
terrenos por conquistar devenidos del contacto entre ambas realidades, produciendo
nuevos ecotonos con cédigos propios.

Padilla Cérdova nos habla sobre la desmaterializacién del arte no en tanto
su desaparicién material, sino en tanto la ausencia. La ausencia que deja el objeto
artistico a través de los residuos que abandona (2014, p. 70). Los residuos en el plano
en el que nos situamos en este texto no podemos entenderlos como aquel compost
devenido de la repeticién, cuando hablamos de cuerpos-imdgenes y la evolucién
de las estéticas. O al menos no entenderlo desde un punto de vista desde el que el
residuo es aquello sobrante e inservible. Sino que, como en el compost, los sujetos
que repiten las imdgenes son los directos responsables de los glizches, 1a produccién
de lo disruptivo es fruto de la existencia de todos los intentos de repeticién que son
producidos. Sin la aportacién individual a los errores colectivos con cada asemeja-
cién a una imagen, la imagen disruptiva no seria posible. En esta linea la ausencia
se presenta entonces como aquellos significados que han sido abandonados, olvi-

REVISTA ATLANTIDA, 16;



25, PP 131147 142

\
)

2

ATLANT

REVISTA

A, 16;

D

The size of the indexed World Wide Web
(Number of webpages)

70 r
£ 50 \
¥ \
k- \
3 40
5 - @
; - BG
2 30
£
]
a 2

10

0

26 Nov 2018 25 Nov 2019 24 Nov 2020 25 Nov 2021 26 Nov 2022 25 Nov 2023

Griéfico 1. Gréfico actualizado del tamafio de internet en pdginas web.
Fuente: hteps://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed %20 Web%20contains%20
at,%2C%?2014%20December%2C%202023.

dados, imdgenes que se tornaron obsoletas como figurativas de un tiempo. Enton-
ces, al igual que olvidamos los lugares en pos de construccién de nuevos no-lugares
mediante el olvido (Augé, 1992), también hay identidades ausentes, muertas, aquellos
yo que se han disuelto en lo virtual. Por ejemplo, cuando realizamos una actividad
de arqueologia y rescatamos una cuenta abandonada en una red social nuestra de
hace anos y vemos esas publicaciones y nos da vergiienza ajena. Ya no nos sentimos
representadas por ese yo que ahi queda plasmado, no somos esas personas aunque
podamos tener incluso el mismo nombre y direccién. La ausencia es, si bien no pal-
pable, si constatable en la ausencia de «yoes» en el registro virtual. O mejor dicho,
en el borrado de esos «yoes».

Esta gréfica nos muestra las webs existentes a nivel mundial y periédicamente
actualizadas en los principales buscadores. Podemos analizar como hay momentos
de picos y valles muy violentos, y podemos darle un contexto temporal, desde pan-
demias a crisis, pero eso no es lo que me interesa ahora mismo de lo que nos mues-
tra, sino la cantidad de esos yoes, de avatares, que han desaparecido. Internet tiene,
entre otros rasgos inherentes, la capacidad de funcionar como archivo de lo que ha
sido la humanidad. Asi pues, y en el hilo de la ausencia y del cuerpo-imagen como
uno funcional dentro del entramado de aguello que abarca nuestro cuerpo, podemos
encontrar cémo el borrado de nuestras memorias, y datos, como puede ser con la
caida de Tuenti u otras redes sociales, son la pérdida de aguello gue somos. De cica-
trices y tatuajes felices de un pasado distante. El borrado de internet es un borrado


https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023
https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023

The size of the indexed World Wide Web
(Number of webpages)

70

60 -
& 50 | il
o
-3
-
3 40
§ -
; - BG
2 30
£
]
- 20

10

, bl

26 Nov 2013 23 Jan 2016 09 Jan 20138 25 Dec 2019 08 Dec 2021 21 Nov 2023

Grifico 2. Gréfico actualizado del tamafio de internet en pdginas web.
Fuente: https://www.worldwidewebsize.com/#: - :text=The%20Indexed %20 Web%20contains%20
at,%2C%?2014%20December%2C%202023.

de la memoria de la fauna que contiene, lo humano incluido. Todo el conocimiento
construido en los foros de los noventa y dos mil ya no existe sino en la memoria. Y
bien podemos plantear en esta direccién la duda de si este borrado se corresponde
con una voluntad. Muchas de estas pdginas han caido por la falta de financiacién
y de mantenimiento. Quizds debemos comenzar a trazar lineas hacia la conserva-
cién de estos conocimientos. No sabemos cudles de los comentarios o reflexiones
de blog nos salvardn.

HIPERREALIDAD Y VACIADO

La violencia de la imagen (y, en general, la de la informacién o la de lo virtual)
consiste en hacer desaparecer lo real. Todo debe ser visto, todo debe ser visible. La
imagen es el lugar de esta visibilidad por excelencia. Todo lo real debe convertirse
en imagen, aunque casi siempre a costa de su desaparicién (Baudrillard, 2020).

Frente a la concepcién del pandptico de Foucault (1975) y al sinéptico,
nos encontramos con un término que a mi parecer tiene un mejor aterrizaje en la
actualidad: el anfisinéptico de Gabrielidis (2015), en el que los sujetos se observan
mutuamente al mismo tiempo. Esto se alinea perfectamente con la visién de Baudri-
llard (2020) sobre las transparencias. Nos observamos continuamente, tanto poderes

147 143

REVISTA ATLANTIDA, 16; 2025, PP, 131


https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023
https://www.worldwidewebsize.com/#:~:text=The%20Indexed%20Web%20contains%20at,%2C%2014%20December%2C%202023

144

131-147

Te)

028

O

N

16,

ATLANTIDA,

o

como insurgencias. No tnicamente es que mediante la datificacién de nuestro dia
a dia, de nuestra intimidad y banalidad, somos observades a tiempo real continua-
mente, sino que nosotres también observamos continuamente a empresas y Estados.
La diferencia principal aqui viene a ser la cantidad de capas de transparencia y los
medios para producir informacién.

Es importante entender que ahora mismo la Imagen ha invadido cada parte
de nuestro cuerpo y ecosistemas. El sexzing y el turismo han sido claves en esto.
Miles de millones de fotos de cada estatua, calle, visién por satélites, grabacién de
videos, trackeo de nuestras rutas cotidianas, fotografias que nos hacemos sin ropa
para mantener sexo virtual con gente, etc. Se presentan como modelos fotogramd-
ticos. Mediante la fotografia y la datificacién de nuestro territorio, tanto corporal
como urbano/rural, hemos creado perfectos modelos de fotogrametria 3D. La hipe-
rrealidad inunda todo, y nuestros cuerpos no son menos. Miles de fotos al afio sobre
cémo evolucionamos, los datos que son recogidos por los algoritmos que constru-
yen y articulan nuestro territorio virtual. Nuestra sexualidad estd también inmersa
en este mundo. Encontramos noticias sobre cémo jévenes que han crecido con el
porno no se excitan al tener sexo las primeras veces y lo encuentran decepcionante.
La representacién del sexo se ha convertido en algo mds interesante que el sexo en
si. El turismo y su fotografia nos ha fotografiado cada rincén de la ciudad sin darle
absolutamente ninglin contexto y sin conocer la historia. Fotos de fotos, alejando
la realidad de sus imdgenes. En este escenario en el que nos sentimos desdoblados y
no nos sentimos como nos vemos en las fotos, tenemos la necesidad de fotografiar
para recordar, encontramos que efectivamente somos habitantes de la realidad, de
la hiperrealidad. Tenemos que existir como cuerpo-imagen en el mundo-imagen. El
relato es creado y recreado continuamente, los Estados-nacién, en su afdn de legiti-
macion frente a si y frente a otros, tratan de continuamente de multiplicar las trans-
parencias con el fin de, si bien son tan transparentes como invisibles, que de cara
a la Historia, no haber fallado, de haber estado en cada lugar que debian hacer, de
haber hecho aquello que debian hacer.

Un ejemplo doliente de cémo la realidad ha sido suplantada puede ser la
propia construccién de las identidades nacionales. Fernando Estévez ya nos hablaba
hace unos anos de la construccién del imaginario relativo al guanche y cémo la
arqueologia en esta linea se habia resuelto como arma politica de creacién de una
narrativa en la que el guanche fuese X 0 Y dependiendo del fin politico. No obstante,
encontramos ejemplos como el de Ecuador, donde se reformula una hiperrealidad
histérica a manos de una entidad indigena. Hugo Benavides (2005), en un pequeno
texto que publica para la revista Arqueologia suramericana sobre el grupo Confede-
racién de Nacionalidades Indigenas del Ecuador (CONAIE), nos habla sobre cémo
partiendo de la base del borrado de la historia y memoria que se produjo a raiz del
colonialismo en América, y cémo la historia de estos pueblos originarios ha sido
sistemdticamente erradicada, manchada, y sobreescrita, en la que la arqueologia ha
sido llevada histéricamente por manos blancas —por la mano cientifica—, la CONAIE
presenta, siendo consciente de cémo su historia ha sido alterada transformando su
identidad, una nueva visién de la historia de su pueblo. Hacen esto prescindiendo
de pruebas cientificas sobre yacimientos y registros, construyendo una hiperreali-



dad que les permita reconstruir una dignidad perdida en el proceso colonial que les
permita enfrentarse a las politicas neocoloniales.

Es importante, al analizar este caso, hablar de otro autor, Koselleck, y es que
teniendo en cuenta justamente cémo si bien pudiesen existir fragmentos ficticos
tanto en la historia propuesta por la CONAIE como en la propuesta desde el punto
de vista cientifico, debemos entender que ambas visiones vienen atravesadas por
una mirada cargada de politica y de herencia colonial. Por un lado, la visién desde
la herida, y por otro la visién legitimadora y hegeménica. Justamente es el relato
colonial el que ha legitimado durante siglos el asesinato sistémico de indigenas. No
estamos ante una suplantacion de la realidad por parte de les indigenas, sino ante un
problema de confrontacién de relatos histéricos hiperreales con consecuencias muy
inmediatas. Koselleck (2001) nos propone un término muy interesante desde el que
podemos observar esta situacion; los estratos temporales, en el que cada momento his-
térico construye una epistemologia propia, un espacio de experiencia y se superpone
a la capa de la época anterior. No obstante, en estos estratos encontramos cémo los
tiempos pasado, presente y futuro permanecen en contacto constante y cada uno es
reinterpretado en cada nueva capa, la cual pasa a estar en una dialéctica constante
con el resto de estratos, conformdndose como nuevas transparencias superpuestas
que nos hacen ver el pasado, presente y futuro de una forma distinta segtin el seg-
mento desde el que miremos. Encuentro este ejemplo como un paradigma valiosi-
simo desde el que observar la historia como cuestién potencialmente hiperreal. Es
valiosisimo en primer lugar, porque la CONAIE a dia de hoy es un organismo que
sigue vivo y activo, y se plantea como una plataforma estable contra su gobierno
ecuatoriano; en segundo lugar porque han sido capaces de no solo articular una his-
toria a dfa de hoy prescindiendo de la narrativa cientifica, sino de hacerlo operativo
y generador de dignidad; en tercer lugar encontramos cémo la Confederacién ha
recogido e interpretado fragmentos del pasado, produciendo relatos a partir de esos
fragmentos ficticos.

Partiendo de la ficciones politicas que plantea nuestro espacio de experiencia,
la CONAIE nos muestra que una de las peores cosas que podemos hacer es dejar de
imaginar nuevos caminos que reconstruyan las identidades arrasadas y reconstruidas
a voluntad por la mano colonial, que ha revuelto cada una de las raices de las cultu-
ras que ha pisado a través de la reinterpretacién de su pasado, haciendo de las iden-
tidades colonizadas una suerte de bonsdis identitarios. Debemos tratar de imaginar
mis alld de la hiperrealidad, mds alld de la mano cientifica, legados como el de las
curanderas canarias amenazan con desaparecer bajo el olvido de las raices de Cana-
rias, asi como desaparecieron las maguadas bajo la presién colonial. La Imagen y la
formacién de la hiperrealidad se conforman como herramientas politicas brutales
que reescriben no solo lo que es en tanto nuestro cuerpo, sino también aquello que
fuimos, atacando a nuestra misma identidad colectiva.

REVISTA ATLANTIDA, 16;



131147 146

PP

2025,

16,

ATLANTIDA,

o

CONCLUSIONES

La realidad se formula a partir de la mirada que ejercemos sobre nuestro
entorno y su ecologia. La formulacién de una herramienta que permita abarcar y
enmascarar algo tan amplio solo puede darse desde la imagen y la simplificacién.
Desde aquello que proyectamos y cémo lo entendemos. La mdscara vacia que supone
la hiperrealidad y las violencias que devienen de la Imagen sitGian a esta mirada en
un terreno pantanoso y confuso que propicia ver cosas que no son, descontextuali-
zadas, que son simbolos sin significado. Creo que es materia y responsabilidad por
parte de la antropologia social y cultural profundizar en la relacién que tenemos
con la Imagen. Pues como hemos ido viendo a lo largo del texto, define aquello que
es posible, es moldeadora de la realidad, y no podemos eludir que tiene un impacto
directo y constante con nuestra materia de estudio, lo humano, su ecologia y semi6-
tica, ;qué papel tiene la Imagen en nuestros respectivos campos de estudio? ;Cémo
podemos ayudar a las comunidades desde el estudio de las imdgenes y qué impacto
estdn teniendo en su identidad? O incluso, ;cudl es la relacién que tenemos perso-
nalmente con la hiperrealidad? ;Estamos actuando dentro de la misma o estamos
tratando de acceder a capas profundas de realidad?

Pienso que son preguntas interesantes que hacer desde y alos estudios huma-
nisticos y sociales. Quizds nos permitan acercarnos de una forma mds profunda a
aquello que nos rodea y nos incumbe. Es posible que podamos ir derribando aque-
llo figurativo que aplasta y se superpone a nuestra realidad. Otros futuros no colap-
santes son posibles, tenemos que ir trabajando poco a poco e ir reformando nuestra
mirada para ver nuevos caminos.

Considero que esto es un primer acercamiento por mi parte a la investigacion
sobre la imagen desde perspectivas antropolégicas que, como digo, nos permita la
creacién de nuevos prismas y herramientas para aterrizar en el campo y acercarnos mds
a la realidad que envuelve al que sea nuestro objeto, sujeto o comunidad de estudio.

Finalmente, no puedo sino plantear mds preguntas como conclusiones a este
texto. La escritura del mismo me ha traido mds dudas que respuestas sobre aquello
que trataba de investigar. ;La Imagen y su violencia podran ser contravenidas? ;Es
posible imaginar un camino desde el cual demos marcha atrds con la produccién de
imdgenes? ;Solo cabe acelerarla hasta conseguir fallos que nos permitan comenzar a
cavar tuneles en los que escondernos?



BIBLIOGRAFIA

AUGE, M. (1992). Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropologia de la sobremodernidad.
Gedisa.

Basarra, G. (1988). The evolution of technology. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
cb09781107049864.

BAUDRILLARD, J. (2020). La agonia del poder. Alcald.

BerriNGg, H. (2002). Antropologia de la imagen. Katz.

Benavipes, H. (2005). Los ritos de la autenticidad: indigenas, pasado y el Estado Ecuatoriano.
Arqueologia Suramericana, 1(1), 5-25. https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/
RAS_1_1_2005.pdf.

E1sENMAN, P (2007). Written into the void: selected writings, 1990-2004. New Haven, Yale Univer-
sity (p. 177).

Foucautr, M. (2012). Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. Siglo XXI.

GasrIeLIDIS, M.A L. (2015). Régimen de visibilidad y vigilancia en la era de la identidad digital. Revista
Teknokultura, 12(3). hteps://doi.org/10.5209/rev_tk.2015.v12.n3.50385.

Garcia, F (2023). Twitter. hetps://twitter.com/frangarciarte/status/16546132672207667202s =20.

KoseLLECK, R. (2001). Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. Grupo Planeta.
Najmanovich, D. (2001). Del Cuerpo-Méquina al Cuerpo Entramado. Campo Grupal, 30.

PapiLra CORDOVA, A.]. (2014). La virtualidad como elemento disolutivo del objeto artistico en el arte
contempordneo. Una alternativa en proceso. Obra digital: revista de comunicacion, 6, 51-73.

RusseLL, L. (2019). Manifiesto del Feminismo Glitch. Caja Negra.

Sorana Ruiz, J.L. (2019). El pensamiento complejo de Edgar Morin en accidn, algunos ejemplos.
Gazeta de Antropologia, 35(6). http://www.gazeta-antropologia.es/?p=5396.

Torres, A.P. (2001). La estética de la desaparicién y la ciudad en Paul Virilio. Usgpia y Praxis Lati-
noamericana, 100-107.

VIrILIO, P. (1986). Velocidad y politica. Ediciones Paidés.

WoRrLDWIDEWEBSIZE.COM (5. f.). The size of the World Wide Web (The Internet). https://www.world-
widewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%200{%20the%20
World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022.

147 147

2025, PP. 131

REVISTA ATLANTIDA, 16;


https://doi.org/10.1017/cbo9781107049864
https://doi.org/10.1017/cbo9781107049864
https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/RAS_1_1_2005.pdf
https://worldarch.org/wp-content/uploads/2008/05/RAS_1_1_2005.pdf
https://doi.org/10.5209/rev_tk.2015.v12.n3.50385
https://twitter.com/frangarciarte/status/1654613267220766720?s =20
http://www.gazeta-antropologia.es/?p=5396
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022
https://www.worldwidewebsite.com/#:~:text=Web%20(The%20Internet)-_The%20size%20of%20the%20World%20Wide%20Web%20(The%20Internet),%2C%2017%20August%2C%202022




