
C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
1

9

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.20
Cuadernos del CEMyR, 34; enero 2026, pp. 519-539; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

LA REGLA DE LOS MONJES GRISES: UN COLLAGE DE POESÍA 
MONÁSTICA IRLANDESA ALTOMEDIEVAL

Exequiel Monge-Allen
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación (Santiago de Chile)

E-mail: exequiel.monge@umce.cl
ORCID: 0000-0003-4638-521X

Resumen

A diferencia de otras «reglas métricas» irlandesas (poemas espirituales de carácter parenético 
que se titulan Ríagul o Ríagail, compuestos en el siglo ix), aquella conocida como Regla de 
los monjes grises (Ríagail na Manach líath) ha sido identificada por Liam Breatnach (2020) 
como una fabricación tardomedieval: una compilación de estrofas sueltas llevada a cabo por 
el escriba del único testigo manuscrito (Uilliam mac an Leagha, fl. 1460). Si bien la com-
pilación es tardía, muchos de sus componentes son antiguos y revelan aspectos interesantes 
de la espiritualidad y las creencias de la Iglesia irlandesa de época prenormanda. Más aún, la 
selección y disposición de estos sugiere la intención de Mac an Leagha de crear una «regla» 
que diera voz a la sabiduría colectiva de los ancestros monásticos de su patria. El presente 
artículo consiste en un estudio introductorio completo, transcripción diplomática, texto 
reconstruido y traducción castellana de las diferentes estrofas, notas lingüísticas y traducto-
lógicas finales y conclusiones.
Palabras clave: Irlanda, irlandés antiguo y medio, poesía, regla, monacato, espiritualidad.

THE RULE OF THE GREY MONKS: A COLLAGE OF EARLY 
MEDIEVAL IRISH MONASTIC POETRY

Abstract

Unlike other Irish «metrical rules» (spiritual poems of a parenetic nature entitled Ríagul or 
Ríagail, composed in the 9th century), the one known as the Rule of the Grey Monks (Ríagail 
na Manach líath) has been identified by Liam Breatnach (2020) as a late medieval fabrication: 
a compilation of loose stanzas by the scribe of the only manuscript witness (Uilliam mac an 
Leagha, fl. 1460). Although the compilation is late, its components are early products and 
reveal interesting aspects of the spirituality and beliefs of the Irish Church in the pre-Norman 
period. Moreover, their selection and arrangement suggest Mac an Leagha’s intention to 
create a «rule» that would give voice to the collective wisdom of the monastic elders of his 
homeland. This article consists of a comprehensive introductory study, a diplomatic trans-
cription, reconstructed text and a Spanish translation of each stanza, linguistic and translation 
endnotes, and conclusions.
Keywords: Ireland, old and middle Irish, poetry, rule, monasticism, spirituality.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.20
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:exequiel.monge%40umce.cl?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4638-521X


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

0

0. INTRODUCCIÓN: LIAM BREATNACH Y LA REGLA DE LOS 
MONJES GRISES COMO FABRICACIÓN TARDOMEDIEVAL

Hasta el año 2020, la obra que a continuación se presenta se solía conside-
rar en el contexto de cinco poemas religiosos titulados «reglas» que sobreviven de la 
Irlanda medieval, grupo que incluye también la Regla del Señor (o Regla de Comgall 
de Bangor), la Regla de Ailbe (Albeo) de Emly, la Regla de Cormac mac Cuilendáin 
(Cromac de Cahsel) y la Regla de Ciarán (Ciarán)1. Se trata de poemas de extensión 
breve, escritos en irlandés antiguo o medio2, de inspiración y temática religiosa. No 
obstante, la aparición del artículo «Ríagail na Manach Líath: “The Rule of the Grey 
Monks”: A late mediaeval fabrication», de Liam Breatnach (2020), ha cambiado 
completamente nuestra comprensión de la obra: allí, el autor revela cómo en realidad 
la Regla de los monjes grises es una compilación llevada a cabo por el erudito escriba 
Uilliam mac an Leagha3 alrededor del año 1467 a partir de estrofas sueltas, de dife-
rente datación, halladas en los márgenes de ciertos manuscritos de los que disponía. 
Al respecto, los argumentos de Breatnach son concluyentes y definitivos: las dife-
rentes estrofas que componen la Regla contienen rasgos gramaticales y ortográficos 
que apuntan a estadios demasiado dispares del desarrollo de la lengua irlandesa y se 

1  Resulta obvio que ninguna de estas obras es una verdadera «regla monástica», sino repre-
sentaciones poéticas de la vida religiosa, en parte encomio y en parte parénesis, para la edificación de 
los cenobitas. Es seguro que con este fin se dotó a algunas de ellas de su autoría ficticia: para cargarlas 
con la autoridad y capacidad de persuasión que manarían de la reputación de los santos padres funda-
dores. Hasta la época de la invasión normanda (s. xi), Irlanda parece haber quedado del todo inmune 
al influjo normalizador de las reformas carolingias en las que, de hecho, se origina la idea de la «regla» 
como locus autónomo de autoridad religiosa en cuanto avatar del fundador difunto que puede incluso 
oponerse al poder del abad. Véase Diem 2011: 53-55. Respecto a esta Regla de los monjes grises, existe 
una edición diplomática, sin traducción, en Strachan, 1905. Estudio, edición diplomática, textus resti-
tutus y traducción inglesa en Breatnach, 2020. Existe también una traducción inglesa (y libérrima, al 
punto de inducir a franca confusión) en Ó Maidín, 1996. Referencias en Ó Corráin, 2017: 820-821. 
La menciona al paso O’Dwyer, quien vacila en atribuirla al «movimiento de los céli Dé» (O’Dwyer, 
1977: 135-136). Follett, en su monografía sobre el mismo tema, incluye una descripción y comenta-
rio de la regla (Follett, 2006: 150).

2  En el presente artículo, me refiero a la lengua histórica de Irlanda en sus diferentes esta-
dios como «irlandés», en línea con el uso más extendido en la academia (que habla siempre de Old / 
Middle / Modern Irish) y que responde a la nacionalización de la lengua por parte de la República de 
Irlanda en el siglo xx. No obstante, es importante subrayar que el glotónimo más orgánico, aquel que 
designa al idioma en sí mismo y es usado por los hablantes contemporáneos, es «gaélico» (gaeilge). La 
designación «irlandés» es aún más imprecisa para los estadios antiguos de la lengua, ya que el «irlan-
dés» antiguo (ca. 600-900) y el «irlandés» medio (ca. 900-1200) se empleaban no solo en Irlanda, 
sino también en Escocia y en la Isla de Man. Solo en la Edad Moderna se verifica una varianza lo sufi-
cientemente pronunciada para distinguir propiamente el «irlandés» (moderno) del gaélico escocés y el 
manx. La opción elegida se justifica solamente en atención, como se ha dicho, a la convención acadé-
mica. Véase McCone et al., 1994.

3  Para conocer una biografía del escriba y bibliografía especializada, véase Dictionary of Irish 
Biography s.n. Mac An Lega, Uilliam (Iollann). Revisado a 10 de octubre de 2025 en https://www.dib.
ie/biography/mac-lega-uilliam-iollann-a4990. 

https://www.dib.ie/biography/mac-lega-uilliam-iollann-a4990
https://www.dib.ie/biography/mac-lega-uilliam-iollann-a4990


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

1

estructuran de acuerdo con diferentes esquemas métricos. Además, el poema carece 
de dúnad («cierre»): un dispositivo ubicuo en la poesía irlandesa en que una obra 
lírica debe cerrarse repitiendo, en todo o en parte, los contenidos del verso inicial. 
Más aún, al menos una de las estrofas de la Regla de los monjes grises (la número 9, 
en concreto) figura en otros dos manuscritos, separada del resto. Breatnach prueba 
además que el escriba habría creado compilaciones semejantes al menos en otras dos 
oportunidades (Breatnach, 2020, pp. 81-88). 

Si bien los hallazgos de Breatnach desacreditan la Regla de los monjes grises 
en su conjunto como una composición original de la Iglesia irlandesa altomedieval, 
el análisis cronolingüístico prueba que, considerados en forma independiente, sus 
componentes son composiciones tempranas y revisten interés para nuestro enten-
dimiento de las creencias y la espiritualidad del período prenormando. Por ello, se 
considera pertinente y relevante publicar el presente estudio y edición anotada, con 
su primera traducción a la lengua castellana, para facilitar el acceso de los estudiosos 
hispanohablantes a estos contenidos.

Salvo por la estrofa 94, la Regla de los monjes grises sobrevive en un único tes-
tigo (a saber, Dublin RIA MS 23 P 3)5 cuyo texto se halla afectado por numerosas 
modernizaciones ortográficas atribuibles al escriba tardío y contiene varias formas 
corrompidas. Por ello, la producción de una edición crítica se considera inviable. 
En cambio se ha optado por reproducir, para cada estrofa, una transcripción diplo-
mática seguida del texto reconstruido y su correspondiente traducción castellana.

1. MANUSCRITO Y CONTENIDOS

El único testigo de la Regla de los monjes grises es Dublin Royal Irish Aca-
demy MS 23 P 3 f. 13v col. B – f. 14r col. A. Informalmente apodado Féilire Beag 
(«Martirologio Pequeño» puesto que empieza con una versión fragmentaria del Mar-
tirologio de Óengus), el códice está formado por tres legajos originalmente indepen-
dientes. El primero (ff. 1-19) tuvo por escriba a Uilliam mac an Leagha, quien se 
atribuye el trabajo y lo data en 1467, parte del cual llevó a cabo en la casa de Aodh 
Óg Mac Craith en «Mélaigh Moir ar Sliabh Dile» (a f. 16r), al sur de Windgap, en el 
límite entre los actuales condados de Tipperary y Kilkenny (Follett, 2006, pp. 104). 
La producción de Mac an Leagha consiste en obras religiosas: entre otras, incluye 
el célebre martirologio métrico ya mencionado, dos fragmentos de Apgitir chrábaid 
(el «Alfabeto de la piedad», una catequesis vernácula, a ff. 15v y 18v), y también 
cinco «reglas» métricas: la Regla de Ailbe de Emly (Albeo de Emly) (f. 13r, acéfala y 

4  A saber, en Dublin RIA MS D iv 2 f. 52v (margen superior) y Oxford Bodleian Library 
MS Laud. Misc. 615 s 7 (Breatnach, 2020, pp. 81-88).

5  Disponible en formato digital en el sitio web del proyecto Irish Script on Screen del Insti-
tuto para Estudios Avanzados de Dublín, donde se halla también la descripción de los contenidos del 
manuscrito y otras informaciones de catálogo. Véase https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.
html#28. 

https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.html#28
https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.html#28


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

2

sin título), la Regla de Comgall (f. 13r-v), la Regla de los monjes grises (ff. 13v-14r; 
aquí presentada), la Regla de Cormac mac Cuilendáin (Cormac de Cashel) (f. 14r) y 
finalmente la Regla de Ciarán (f. 14v)6. Mientras que la Regla de Comgall, la Regla de 
Ailbe y la Regla de Cormac, productos auténticos del período irlandés antiguo tar-
dío, se conservan en varios códices7, la Regla de Ciarán y la Regla de los monjes grises 
sobreviven solo en el manuscrito de Mac an Leagha. Como se ha dicho, Breatnach 
ha probado que esta Regla de los monjes grises es una compilación ad hoc del mismo 
escriba, tal vez llevada a cabo bajo presión de sus patronos, quienes le habrían enco-
mendado copiar un cierto número de poemas de este tipo. Uilliam mac an Leagha 
creó compilaciones similares en otras oportunidades (Breatnach, 2020, pp. 81-88). 
Considero probable que también la Regla de Ciarán sea en parte obra de Mac an 
Leagha, aunque en este caso el escriba habría procedido interpolando algunas estro-
fas sueltas a los componentes básicos de una obra auténtica8.

La Regla comienza al final de la col. B del f. 13v (a línea 37), con el acápite Ría-
gail na Manach líath and-so («Esta es la Regla de los monjes grises»). La primera estrofa 
empieza en la línea siguiente con una gran <C> mayúscula decorada con espirales, una 
cabeza de perro estilizada y toques de color rojo. El poema concluye a la mitad de la 
col. A del f. 14r (línea 22), justo donde inicia otro texto religioso, hasta ahora inédito, 
con las palabras Taibret duit a coibhsina («Ellos te confiesan»). Las diez estrofas de la 
obra se contienen en veintiséis líneas manuscritas. Con la sola excepción de la estrofa 2, 
cada una empieza al margen izquierdo con una letra mayúscula, algunas de las cuales 
están rubricadas. La separación de los versos se marca regularmente con un punctus.

En lo que respecta al contenido, Breatnach considera que la obra carece de 
unidad temática y ve en ello una prueba adicional de su carácter artificial (Breat-
nach, 2020, p. 88). En cambio, Donnchadh Ó Corráin, que la leyó como obra uni-
taria, la describe como «un poema sarcástico [...] escrito por un monje sardónico y 
perezoso» (Ó Corráin, 2017, p. 821)9. Mi interpretación difiere considerablemente 

6  Una información completa acerca de estos textos (manuscritos, ediciones, traducciones y 
estudios) se encuentra en Ó Corráin, 2017, pp. 816-822. Otras obras aproximadamente contemporá-
neas y tituladas también Ríagul / Ríagail son distintas: la Regla de Patricio es en verdad un tratado legal; 
la Regla de Colum Cille no es una obra lírica; la mal llamada Regla de los céli Dé es una adaptación tar-
día de partes del Memorial de Tallaght, una gran miscelánea monástica del siglo ix. La Regla de Fothad 
na Cannóine está escrita en verso, como las «reglas» breves, pero por su gran extensión, complejidad y 
articulación temática considero pertinente considerarla separadamente. Véase Ó Corráin, 2017: 812-
814, 819-820. 

7  La autenticidad de estas obras se verifica por su homogeneidad lingüística y su cohesión 
métrica. Sin embargo, en el caso de las «reglas» Ailbe y Comgall, las atribuciones insinuadas en los títu-
los son ciertamente espurias: el análisis cronolingüístico revela que ninguna es anterior al año 800 y por 
lo tanto no podrían haber sido compuestas por figuras de los siglos v y vi respectivamente. La Regla de 
Cormac, en cambio, bien podría ser obra del epónimo rey-obispo de Munster (m. 908). 

8  Mis argumentos a este respecto se incluyen en una edición de la Regla de Ciarán, con tra-
ducción castellana, que será publicada próximamente en la Revista Chilena de Estudios Medievales.

9  «... a sarcastic poem [...] by a sardonic and lazy monk» (Ó Corráin, 2017, p. 821). Algo de 
esta postura escéptica se advierte también en la interpretación de Breatnach en varios pasajes (Breat-
nach, 2020, pp. 89, 91-92).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

3

de ambas posturas. Al compilar la Regla de los monjes grises y yuxtaponerla a obras 
como la Regla de Comgall y la Regla de Ailbe, me parece lógico que Mac an Leagha 
haya pensado que su producto era semejante a ellas, al menos en espíritu. Como 
un artista plástico que empleara la conocida técnica del collage, el compilador selec-
cionaría y dispondría sus materiales con una intención literaria, determinada en su 
caso por sentimientos piadosos. En mi opinión, la clave de la lectura la da el título: 
Ríagail na Manach líath. Westley Follett, al considerar este tema en su descripción 
de la Regla, destaca que, en textos tardomedievales irlandeses, la expresión manaig 
líatha (lit. ‘monjes grises’)10 se aplica normalmente a los cistercienses, por lo que el 
título no podría ser anterior al siglo xii y habría resultado de la inferencia errónea 
de un escriba que, hallando el adjetivo líath en dos de las estrofas (a saber, #1 y #9), 
creyó que se refería a miembros de esta orden continental (Follett, 2006, p. 150). 
No obstante, Breatnach ha probado que la Regla de los monjes grises como producto 
completo es obra del mismo Mac an Leagha y se colige por lo tanto que sería él 
mismo quien le dio su título. Pero manaig líaith no quiere decir solamente «monjes 
grises», sino ciertamente también «monjes viejos»11. Postulo que este es justamente 
el tema unificador que Mac an Leagha quiso darle a su compilación. El autor crea 
su hablante lírico como portavoz imaginario de una generación de monjes ancianos 
(los santos ancestros de Irlanda) que dan cuenta de su espiritualidad y aconsejan a sus 
hermanos más jóvenes. En mi análisis, los contenidos de la Regla compilada podrían 
resumirse de la siguiente manera:

1-4: «Retrato» y confesión del hablante lírico.

1.  En clave autoirónica. Manifiesta su edad avanzada [«una tonsura gris»] y la 
pobreza de su apariencia (su tonsura tan escasa, [«de un dedo de ancho»], 
que, después de que el fuego la destruye, empeora poco [«No sería mucha 
la belleza, aún si la flama no le hubiera prendido fuego»]). 

2.  «Ante la cruz», expresa gratitud para con Cristo, pues, aun elevado al epis-
copado o a la condición de abad [«con mi báculo nuevo»], conserva su 
carácter parco y discreto [«por estar en silencio, sin habla»].

3.  Expresa su desinterés por las cosas mundanas, así como su preocupación por 
que la práctica religiosa (cléirchide) se mantenga oculta y humilde (clith), 
sin que por ello se oculte nada pecaminoso. 

4.  Expresa cómo su disposición a las prácticas ascéticas, con el sacrificio que 
implican, está motivada solo por el temor de Dios (Manib ómun Fía-
dat find...).

10  La ortografía aquí corresponde al estadio irlandés moderno. En irlandés antiguo, el nom. 
pl. es manaig líaith, como se emplea a continuación.

11  Véase Dictionary of Irish Language s. v. líath I a. Revisado a 9 de octubre de 2025, en http://
www.dil.ie/30139. Ciertamente con este sentido aparece en la estrofa 9 de esta Regla. 

http://www.dil.ie/30139
http://www.dil.ie/30139


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

4

5-10: Consejos.

    5. Advertencia contra la influencia de las mujeres (banairli).
    6. Admonición contra la negligencia religiosa u olvido de Dios, especialmente 

para los jóvenes clérigos (óclaig naím).
    7. A favor de comunidades poco numerosas («Es la voluntad» de Dios: «pocos 

hermanos bajo un único yugo»).
    8. De cómo el estado clerical no es garantía de salvación.
    9. Contra la desobediencia y por el respeto debido a los ancianos sabios (líatha).
10. Contra la traición o el perjurio.

Parece más que probable que algunas de las estrofas escogidas por Mac an 
Leagha para su composición (especialmente la #1) hayan tenido originalmente un 
carácter irónico o burlesco, pero no creo obvio ni plausible que el escriba y autor 
las haya incorporado ya sea despreocupadamente, sin atender al contenido, ya sea 
con ánimo cínico. Por el contrario, sugiero que, al reunir diferentes estrofas cortas 
descubiertas por él en los márgenes de aquellos manuscritos antiguos con que tra-
bajaba, Mac an Leagha se sintió en cierto modo vocero de los anónimos ancestros 
monásticos de Irlanda. Por ello, no sin cierta genialidad, construyó un discurso que 
alude explícitamente a la vejez y la juventud para crear un marco en el que se sitúan 
consejos piadosos convencionales. 

2. ANÁLISIS MÉTRICO Y CRONOLINGÜÍSTICO

Como se ha dicho, siguiendo a Breatnach (2020, p. 80), el poema evidencia 
su carácter artificial primeramente por la carencia de dúnad: aquel adorno omnipre-
sente en la lírica medieval irlandesa en que la obra debe cerrarse con un verso similar, 
si no idéntico, al verso inicial (Murphy, 1961, pp. 43-45). Por otro lado, las estrofas 
escogidas se estructuran de acuerdo con dos esquemas métricos generales diferen-
tes –rannaigecht (rima final b : d) y deibide (rima final a : b; c : d)– de los cuales se 
manifiestan varios tipos12:

1.  deibide regular (71 71 71 72): estrofas 3, 5.
2.  deibide nguilbnech recomarcach (72 72 72 72): estrofa 1.
3.  deibide scaílte ngairit (31 71 71 72): estrofa 7.

12  En la lírica irlandesa medieval, los diferentes tipos de estrofa se dividen, primeramente, 
respecto a la rima: la rima b : d caracteriza a los esquemas llamados dían y rannaigecht, mientras que 
la rima a : b; c : d es propia del esquema llamado deibide. Las variedades internas a estos tipos gene-
rales, cada una con un nombre especial en la nomenclatura tradicional de los bardos tardomedieva-
les, dependen del número de sílabas (representado en el análisis que sigue por el número de línea base; 
e.g. 7 o 3) y el patrón de acentuación (el número en superíndice: e.g. 71 representa un verso hepta-
sílabo acentuado en la última sílaba; 32, un verso trisílabo acentuado en la penúltima sílaba). Al res-
pecto, véase Murphy, 1961, pp. 48-70.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

5

4.  rannaigecht mór (71 71 71 71): estrofas 4, 6, 8.
5.  rannaigecht ḟota recomarcach (72 72 72 72): estrofa 10.
6.  rannaigecht gairit recomarcach (32 72 72 72): estrofa 2.
7.  rannaigecht irregular (73 72 72 72): estrofa 913.

En general, en cada estrofa se cumplen las exigencias básicas en lo que se 
refiere al metro y la rima final14.

En cuanto al análisis cronolingüístico, a pesar de que los marcadores sig-
nificativos sean poco numerosos debido a la brevedad del poema, también de este 
resulta evidente que las diferentes estrofas pertenecen a estadios dispares en el desa-
rrollo histórico de la lengua irlandesa y no pueden haber integrado un todo origi-
nal. A modo general, es posible aseverar que varias de las estrofas corresponden al 
estadio irlandés antiguo tardío (800-900) y ninguna es posterior al estadio irlandés 
medio (900-1200), sobre las siguientes bases:

1.  No se emplean pronombres personales independientes fuera de oraciones copu-
lativas. En cambio, en aquellas instancias en que se distinguen pronombres 
infijos, su uso se ajusta a las reglas del irlandés antiguo. 

2.  En general se distingue entre formas independientes y dependientes en verbos 
simples, así como entre formas deuterotónicas y prototónicas en verbos com-
puestos, con una única excepción (8, aithgén).

Se concentran ciertos rasgos diagnósticos de composición temprana en las 
estrofas 2, 4 y 6, a saber:

1.  Se preserva el género neut. en dha no / dá n-ó (4), lo cual se evidencia en la nasa-
lización consecutiva al numeral dá en el acusativo. Adicionalmente, el sus-
tantivo óclach muestra su inflexión fem. más temprana en el dat. sg. oclaigh 
/ óclaig (6).

2.  El verbo atlochur / ad∙tlochur (2) aparece con su terminación deponente.
3.  En la estrofa 2, el metro garantiza el carácter disilábico de nuï y tuï, con hiato.

Por el contrario, en las estrofas 8 y 10 se concentran claros indicadores de 
innovación:

1.  Bíd monosilábico, garantizado por el metro (8).

13  A decir de Breatnach, si las variantes de esta estrofa mencionadas en la introducción son 
más cercanas al original, este correspondería al esquema aí fṙeislige (73 72 73 72) (Breatnach, 2020, p. 80).

14  En la poesía irlandesa tradicional, la rima perfecta requiere que, a partir de la sílaba tónica 
(generalmente, la primera), haya correspondencia entre las vocales y que las consonantes coincidan en 
cualidad (palatal vs. no palatal) y «clase» (por ejemplo, /v/ rima con /ð /, con /γ/ y con n, l, y r leniza-
das, todas las cuales conforman la «clase l»). Las seis clases fueron descritas por los teóricos gaélicos del 
período moderno temprano y se encuentran resumidas en Murphy, 1961, p. 32. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

6

2.  La partícula demostrativa sein (10).
3.  El pronombre preposicional gá (vs. oca) (10), que sin duda es muy tardío.

3. POLÍTICA EDITORIAL

Tal cual sobrevive en el único testigo, y al igual que muchísimas obras irlan-
desas preservadas en manuscritos «de anticuario», el texto de la Regla se halla afectado 
por numerosas alteraciones ortográficas ciertamente atribuibles al escriba tardome-
dieval que la compiló (e.g., lenición marcada de oclusivas sonoras [<bh-, dh-, gh->], 
sustitución de oclusivas sonoras intervocálicas por sus contrapartes sordas [e.g. <-g-> 
por <-c-> en loscud], adición de glide vowels15 [e.g., leithet por lethet], confusión de 
vocales cortas no acentuadas, etc.), las cuales carecen de interés directo para la lec-
tura de la obra original. La interferencia del escriba, un autor del período irlandés 
moderno que no dominaba los estadios más tempranos de su lengua materna, resulta 
asimismo en errores de lectura y formas gravemente corrompidas. Esto dificulta la 
comprensión del texto y obliga a sugerir enmiendas e interpretaciones que, en algu-
nos casos, no se pueden considerar seguras16. 

Por ello, no se estima conveniente seguir la práctica más convencional en que 
se reproduciría el texto irlandés como bloque unificado, tomando como base la ver-
sión del manuscrito y marcando oportunamente las intervenciones editoriales (e.g.,  
expansión de abreviaturas en itálicas, inserción de corchetes para formas reconstrui-
das, etc.). Para entregar una versión cercana al original irlandés antiguo/medio, las 
alteraciones serían tan numerosas que el resultado quedaría completamente oscu-
recido por los signos críticos. En cambio, se opta por reproducir, para cada estrofa 
del poema (signadas con números arábigos del 1 al 10), transcripción diplomática, 
texto reconstruido «en limpio» y traducción al castellano. Al final de la edición se 
halla un apartado con notas lingüísticas y traductológicas.

En la transcripción diplomática, la cual se ha producido a partir de un exa-
men detallado de la copia digital del manuscrito disponible en el sitio web del pro-
yecto Irish Script on Screen17, se reproduce con fidelidad el texto preservado, excepto 

15  En irlandés, en todos sus estadios, la cualidad de las consonantes (palatal vs. no palatal) se 
marca normalmente por medio de vocales yuxtapuestas a las mismas. Estas glide vowels no tienen un 
valor fónico, sino que simplemente indican cómo se pronuncia la consonante adyacente. Mientras que 
en los estadios antiguo y medio de la lengua su uso es restringido (según si se da en sílabas acentuadas 
o no acentuadas, y en relación con consonantes antecedentes o sucesivas), la multiplicación de estos 
marcadores es propia del irlandés moderno (por ejemplo, sen en irlandés antiguo vs. sean en irlandés 
moderno, donde ambas cosas se pronuncian /ʃen/: la <a> solo marca que la <-n> final es no palatal). 
En ediciones, convencionalmente, las glide vowels se distinguen de los diptongos por la presencia del 
síneadh fada (<´>, e.g. fíach /fjaχ/ «deuda») y de los hiatos por la inserción de diéresis (<¨>, e.g. fiäch /
fi-ǝχ/ «cuervo»). Véase Thurnyesen, 1949, pp. 55-72; McCone, 2005, p. 77.

16  Esto lo destacaron, entre otros, Strachan (1905, p. 227) y O’Dwyer (1977, p. 135).
17  Véase https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.html#28.

https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.html#28


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

7

por la numeración y separación de las estrofas. Las abreviaturas se resuelven en itá-
licas, incluidos los símbolos tironianos de uso común en ámbito insular. 

Respecto al texto reconstruido, mi edición se apoya considerablemente en 
la de Breatnach (2020, pp. 89-97), que difícilmente puedo pretender superar, en 
la cual se estandariza la ortografía a las convenciones del irlandés antiguo o medio 
según corresponde, a la luz del análisis cronolingüístico. La enmienda de formas 
ininteligibles y/o indudablemente corrompidas se explica en las notas lingüísticas 
finales. Se restituyen leniciones, nasalizaciones y aspiraciones iniciales faltantes, así 
como las marcas de longitud (síneadh fada, <´>). Las letras <f> y <s> lenizadas se 
transcriben bajo punctum delens <ḟ, ṡ>. La lenición de las oclusivas mudas se marca 
con una <-h> a continuación (<ch-, ph-, th->). El interpunto <∙> separa las partes 
acentuada y no acentuada en las formas verbales18. Los enclíticos enfáticos y demos-
trativos se escriben separados por un guion corto <-> (e.g., -so), así como la nasali-
zación antes de vocales (e.g.,  dá n-ó). La diéresis indica un hiato. La puntuación y 
mayúsculas son editoriales. 

En la traducción, aquellas inserciones orientadas a ayudar la comprensión se 
escriben entre paréntesis redondos. Un signo de interrogación (también entre parén-
tesis redondos) indica que la interpretación propuesta es incierta.

4. LA REGLA DE LOS MONJES GRISES: 
EDICIÓN Y TRADUCCIÓN

[Dublin Royal Irish Academy MS 23 P 3 f. 13v col. B línea 37]

Riagail na manach liath and so
Ríagail na Manach líath and-so
Esta es la Regla de los monjes grises.

1.  Corann liath lethet baisi . rolas oc losgud drisi . nípa romór inmaisi . cen ní dro-
sacht ind loisi

Corann líath, lethet bise 
ro∙las oc loscud drise; 
nípa romór in maise, 
cenidros∙acht ind laise.

18  Se adopta la convención empleada, entre otros, por Thurneysen (1949) para marcar esta 
separación. Otros autores recurren a diferentes signos críticos (e.g., dos puntos <:> en McCone [2005], 
guion corto en Breatnach [2020]). Se opta por el interpunto para evitar confusiones con otros usos 
dados en el texto al guion corto. La ubicacón del acento que se marca por esta vía resulta fundamen-
tal, entre otros motivos, para la configuración de la rima y la identificación de los diferentes esquemas 
métricos, ya que en las formas verbales con elementos pretónicos el acento no cae, como de costum-
bre, en la primera sílaba (Murphy, 1961, pp. 39-40).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

8

Una tonsura gris de un dedo de ancho 
que se encendió cuando se quemaban zarzas; 
no sería mucha la belleza, 
aún si la flama no le hubiera prendido (fuego).

2.  Atlochur . do mac dé uasal [f. 14r] amra . o crois combachuil núi . beith atai 
cin labra

Ad∙tlochur  
do Mac Dé úasail amrai, 
oc crois com bachuil nuï, 
buith i tuï, cen labrai.

Doy gracias 
al Hijo del noble, maravilloso Dios, 
ante una cruz con mi báculo nuevo, 
por estar en silencio, sin habla.

3.  Cuma limsa ní donbith . acht rop cleircighi rop clith . is cuma lem gidh bé dhe . 
acht rop clith rop cleirchidhe 

Cumma lim-sa ní don bith, 
acht rop cléirchide rop clith; 
is cumma lem cid bé dé, 
acht rop clith rop cléirchide.

Da igual para mí cosa alguna del mundo, 
mientras que lo que sea religioso esté oculto; 
Lo que sea, entonces, para mí da igual, 
mientras que lo que esté oculto sea religioso.

4.  Techt don iarmerghi mór sæth . loiscis in gæth mo dhá no . munbad omun fiad-
hat find . gid bind in cloc nithiagh dó

Techt don íarmérgiu mór sáeth 
loisces in gáeth mo dá n-ó; 
manid ómun Fíadat find, 
cip bind in cloc, ní∙tíag dó.

Acudir a maitines, es grande el esfuerzo 
cuando el viento me quema ambas orejas; 
si no fuera por miedo al Conocedor blanco, 
por dulce que fuera la campana, no acudo a ella.

5.  Adham samson solum rí . romersat a mbanairli . gidhbé contuasi fri mná . gen 
guasacht ní ernama

Ádam, Samsón, Solum rí, 
ro∙mersat a mbanairli; 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
2

9

ci bé con∙túaisi fri mná 
cen gúasacht ní∙érnaba.

Adán, Sansón, el rey Salomón, 
sus consejos femeninos los descarriaron; 
quien preste atención a las mujeres 
no se librará sin peligro.

6.  Diam do dermat deogh do bás . ni fotha gaís gnim do tháir . pater terc dacach 
oclaigh naim . mairg ricfad uaim ifirn áin . 

Día do dermat deog do bás; 
ní fotha gaís, gním do tháir 
Paiter tercda óclaig naím;  
mairg r’∙icfad úaim Ifirn áin.

Olvidar a Dios es un trago mortal; 
no es sabio cimiento, (sino) un acto de desprecio 
el Padrenuestro infrecuente de un joven santo; 
ay de quien acabara en el pozo del Infierno llameante. 

7.  Clogán bind . ina cothraim os nach glind . isi toil ar fiaghad find . uathad brathar 
fo æn cuing

Clogán bind 
ina chaithréim ós nach glind; 
is í toil ar Fíadad find, 
úathad bráthar fo áenchuing.

Una campanita melodiosa, 
triunfando (?) sobre cada valle; 
esta es la voluntad de nuestro Conocedor blanco, 
unos pocos hermanos bajo un único yugo.

8.  O ralathur suil dar cach . atbeir liter aidhchein fein bid a parrtus fer gin gradh . 
gid fer gu ngrad bid a pein

Ó ra∙láthar súil dar cách, 
at∙beir Liter– aithgén féin – 
bíd a Parrthus fer cen grád, 
cid fer cu ngrád bíd a péin.

Cuando el ojo se fija en todos, 
lo dice la Escritura – yo mismo lo reconozco– 
a menudo se halla en el Paraíso un seglar, 
mientras que a menudo un sacerdote se halla en el tormento.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

0

9.  Mairc dana bés bithdiultad . mairc nach orraim a liatha . miscus gach buirb a 
tinchosc . beridh sleamain a fhiacha

Mairc dána bés bithdíultad, 
mairc nách∙orraim a líatha;  
miscuis cach buirb a thinchosc, 
berid sleamain a ḟíacha.

Ay si la contumacia permanente fuera costumbre, 
ay de quien no honre a sus ancianos; 
toda persona necia odia ser corregida, 
una persona templada se hace cargo de sus deudas.

10.  Na clecht insirfeall19 sádhal . is nert dílenn gadighbail . bidh aneim isna nellaib . 
feghaidh sein arna sinaib

Ná∙clecht in sírḟell sádail, 
is nert dílenn gá dígail; 
bíd a neim isna néllaib, 
fégaid sein arna sínaib.

No cometas traición constante y ligera, 
es la fuerza de un diluvio que la venga; 
(hasta) las nubes suelen guardar rencor, 
fíjate en ello en las tormentas.

5. NOTAS LINGÜÍSTICO-TRADUCTOLÓGICAS

1.  El texto de esta estrofa ha sido restaurado al estándar irlandés antiguo, como en 
la edición de Breatnach (2020). 

Corann. Del latín corona, significa «corona, diadema» o, como en este caso, «ton-
sura». No cabe duda de que, para la época de la redacción de la estrofa, los 
irlandeses habían adoptado la tonsura circular romana en desmedro de aque-
lla polémica tonsura nativa, a veces mal llamada «céltica» en la bibliografía 
clásica, que tanto había escandalizado a los clérigos romanos de la Iglesia 
anglosajona en el siglo vii (Corning, 2011). 

lethet. Sust. abstracto aparentemente derivado del adj. lethan «ancho» (Thurneysen, 
1949, p. 167), en su origen se declina como un neut. de tema dental, pero, 
al igual que otros sust. abstractos, tempranamente asume una inflexión fem. 

19  En la línea, insire con la e tachada. Sobre la línea, con marcas de inserción, feall («engaño, 
traición»). Strachan sostiene que la mano es de otro escriba (Strachan, 1905, p. 229), pero lo duda 
Breatnach (2020, p. 97).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

1

Considero que en esta instancia se trata del gen. sg., tal como se lo halla en 
el cuento Immram Brain, del siglo vii (Strachan y Stokes, 1903: 307).

bise. Enmienda propuesta por Breatnach (2020, p. 89) en sustitución de baisi en el 
MS para posibilitar la rima con drise al final del verso b. Según el editor, la 
forma baisi podría haber surgido por analogía con maisi y loisi al final de los 
versos c y d. El significado «dedo» para bise (Dictionary of the Irish Language 
s.v. 1 bise)20 se verifica en el glosario Dúil Laithne del siglo xvii: bisi .i. mér 
(«bisi, es decir, dedo») (Stokes, 1872, p. 75). En la Vita Tripartita de San 
Patricio (s. ix) aparece la frase bisi ega (lit. «dedos de hielo», es decir «carám-
banos») (Mulchrone, 1939, pp. 6.125-32). Asimismo en una inscripción 
irlandesa moderna temprana (Greene, 1952, p. 81). Según Breatnach, esta 
instancia en la Regla de los monjes grises sería la única en que bise aparecería 
con su significado básico de «dedo», fuera del tardío Dúil Laithne.

drise. Forma aquí analizada como gen. pl. de dris «zarza», fem. del tema -i-, pero 
bien podría ser gen. sg. de dres (una forma más tardía, con el mismo signi-
ficado), del tema -ā-. 

nípa romór in maise. Como destaca Breatnach (2020, pp. 89-90), in maise podría ser 
una alusión al término foltmaise (lit. «belleza de cabello»), el cual se aplica a 
la tonsura eclesiástica en irlandés antiguo.

cenidros∙acht. En la enmienda y análisis de Breatnach (2020, p. 90), se analiza la 
forma subyacente como el pretérito (tipo t) del verbo aigid/ad∙aig («impele, 
empuja, pone»), el cual se emplea corrientemente en la frase ad∙aig i tenid 
(lit. «pone en fuego») con el significado «prende fuego». La parte acentuada 
sucede a la conjunción ceni con el infijo -d- (véase Thurneysen, 1949, pp. 
268-269), el aumento ro- y el pronombre infijo -s- (3sg. fem. clase A), refe-
rido al sust. corann. En el texto enmendado de Breatnach se lee cenidros∙acht 
ind laise (trad. «if the flame had not set it [on fire]», «si la flama no le hubiera 
prendido [fuego]»), lo que requiere aceptar que el verbo aigid/ad∙aig pueda 
significar «prende fuego» por sí solo (sin la frase i tenid o una similar).

laise. Enmendado por Breatnach (2020, p. 90) del MS loise («flama») para posibili-
tar la rima con maise al final del verso c. Como destaca el editor, a pesar de 
que la voz loise en Dictionary of the Irish Language no reporta instancias de 
la ortografía laise21, se encuentran dos atestaciones de esta en la copia del 
Leabhar Breac de la Vida de Colum Cille (irlandés medio): Laisse mór tánic 
dosam fechtus in Híí («En cierta ocasión en Iona su rostro se ruborizó gran-
demente») y tanic laisse mor da gnuis 7 dia agaid («un gran rubor se extendió 
por su cara y su faz») (Herbert, 1988, pp. 240.278-263). 

2.  El texto de la estrofa se presenta restaurado, como en la edición de Breatnach 
(2020, p. 90), al estándar lingüístico del irlandés antiguo, lo cual se justi-

20  Recuperado el 7 de octubre de 2025, de http://www.dil.ie/5962.
21  Revisado el 7 de octubre de 2025, en http://www.dil.ie/30572.

http://www.dil.ie/5962
http://www.dil.ie/30572


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

2

fica por la presencia del temprano verbo deponente ad∙tlochur y el carácter 
disilábico de nuï y tuï. 

Ad∙tlochur. Verbo compuesto ad∙tluichetar («agradece»). Dado que conserva su ter-
minación deponente, se lo considera como una forma temprana. En todas 
las atestaciones de la 1sg. pres. ind. de este verbo colapsan la <-d> final del 
preverbio con la <t-> inicial de la raíz (como en el MS atlochur). 

úasail amrai. Esta enmienda de Breatnach (2020, p. 90), por uasal amra en el MS, se 
requiere para posibilitar la rima con labrai al final del verso d. Ambos adjs. 
califican el gen. sg. Dé («de Dios»). Las formas del MS uasal y amra resultan, 
a decir de Breatnach, de una reinterpretación posterior donde se consideró 
que calificaban al dat. sg. Mac («Hijo»). 

oc crois com bachuil nuï. Aunque el sust. cros es fem. (tema -ā-), a menudo aparece 
con inflexión masc. (tema -o-) en el ac. y dat. sg. (cros, vs. fem. crois, como 
en este poema) (Dictionary of the Irish Language s. v. cros22; Thurneysen 1949, 
p. 575). En su traducción libre, Uinseann Ó Maidín supone que es Cristo 
quien está en la cruz con un báculo nuevo, en silencio y sin habla (Ó Mai-
dín, 1996: 51). Pero esto no puede ser correcto, ya en el Memorial de Tallaght 
(específicamente en §62 de la recensión más antigua [ca. 840], conocida como 
El Monasterio de Tallaght) se emplea la frase oc cros (inflexión masc.) en forma 
absolutamente unívoca respecto de un sujeto religioso que se planta «frente a 
una cruz» en su visita a las monjas de la comunidad (Monge-Allen, 2023, p. 
362). La lectura de Breatnach (2020, p. 90) com bachuil («con mi báculo») 
difiere de la de Strachan (1905, p. 229) co mbachuil («con un báculo»), lo 
cual el autor justifica por «la naturaleza introspectiva de la estrofa». Esto 
parece perfectamente aceptable. No obstante, no veo motivo para asumir, 
como hace Breatnach, que la mención del báculo implique necesariamente 
que el hablante lírico se halle en situación de ailithre o «peregrinación», en 
cualquiera de los sentidos que Ó Corráin le atribuye a esta palabra (a saber, 
de peregrinación propiamente tal o de retiro penitencial) (Ó Corráin 1989, 
p. 261), a pesar de que la frase gaibid bachuil («toma báculo») tenga a veces 
la connotación de asumir el rol de peregrino. 

nuï y tuï. Para conformarse al metro, ambas formas deben ser disilábicas, con hiato, 
lo que es indicativo de una fecha de composición relativamente temprana. 

buith. El MS tiene beith, una variante ortográfica común del sustantivo verbal buith, 
del verbo sustantivo («existe, está presente, hay»).

3.  No hay rasgos diagnósticos en la estrofa que permitan asignarla firmemente al 
estadio irlandés antiguo o al irlandés medio. Como en la edición de Breat-
nach (2020, p. 91), se estandariza el texto a los usos gramaticales y ortográ-
ficos del irlandés medio. 

22  Recuperado el 7 de Julio de 2025, de http://www.dil.ie/13123.

http://www.dil.ie/13123


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

3

acht rop. Siguiendo a Breatnach (2020, p. 91), se analiza la sintaxis de los versos b 
y d como cópula (en el pres. subj.) con aumento (rop) + predicado (respec-
tivamente cléirchide y clith) + sujeto (las headless clauses o «cláusulas acéfa-
las» rop clith y rop cléirchide respectivamente). En este sentido, es muy útil 
la referencia a Thurneysen, 1949, p. 559. 

clith. Como apunta Breatnach (2020:92), es dudoso que una forma clith tenga una 
existencia independiente, sea como adjetivo o como sustantivo. En cambio, 
pertenece realmente a cleth (Dictionary of the Irish Language s. v. 2 cleth)23, 
sust. verbal de ceilid («oculta»), del cual clith puede ser el ac. o el dat. sg. No 
obstante, la traducción preferida por Breatnach (comfort, «comodidad») no 
parece convincente. Para justificarla, el editor aduce un pasaje de Trecheng 
Breth Féne en que se listan «las tres excelencias del vestido»: maisse, clith-
cha, suthaine, traducidas por Kuno Meyer como elegance, comfort, lasting-
ness («elegancia, comodidad, durabilidad») (Meyer, 1906, pp. 24-25). Allí, 
clithcha sería un sust. abstracto derivado del adj. clithach, derivado a su vez 
del sust. cleth. Pero si en efecto la palabra cleth funciona como sust. verbal 
de ceilid («oculta»), sería perfectamente aceptable que un vestido excelente, 
además de ser elegante y duradero, también debiera aportar adecuada cober-
tura al cuerpo. La lectura de Breatnach, que interpreta la estrofa como [t]the 
expression of a smug sentiment that membership of the clergy should be synony-
mous with a comfortable life («la expresión de un sentimiento presumido de 
que la pertenencia al clero debiera ser sinónimo de vida cómoda»), requiere 
ciertamente la traducción de cleth como «comodidad», pero por mi parte 
propongo una interpretación menos escéptica: que la vida religiosa, por su 
propia naturaleza de renuncia, debiera ser una vida «oculta» a los ojos del 
mundo. Cuando los términos se invierten en el verso d, bien podríamos 
entender que aquello que está oculto debiera ser religioso (es decir, que no 
se oculte nada pecaminoso). 

dé. Adverbio con el significado «entonces» (Dictionary of the Irish Language s. v. 
1 de, di xlv a)24.

4.  En el texto restituido se estandariza la estrofa a la gramática y ortografía del irlan-
dés antiguo, elección que se basa en la enmienda loisces (pres. ind. relativo 
de loiscid [«quema»]) por loiscis (pretérito) en el MS (Breatnach, 2020, p. 
92). Nótese también que, en mo dá n-ó, se conserva el género neut., como se 
evidencia por la nasalización después del numeral dá en el acusativo. Breat-
nach (2020, p. 92) destaca la importante similitud de contenido con una 
estrofa preservada en el margen superior de Dublin Royal Irish Academy 
MS 23 P 16 (el Leabhar Breac) a p. 90 y en el margen superior de London 
British Library MS Harleian 5280 a f. 46v. Tanto esta estrofa como la de la 

23  Revisado el 9 de octubre de 2025, en http://www.dil.ie/9454.
24  Revisado el 9 de octubre de 2025, en http://www.dil.ie/14787.

http://www.dil.ie/9454
http://www.dil.ie/14787


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

4

Regla de los monjes grises contrastan notablemente con el entusiasmo que se 
expresa en el famoso poema Clocán binn / benar i n-aidchi gaíthe (Murphy, 
1956, pp. 4-5).

dond íarmérgiu. En irlandés, la palabra íarmérge designa a la hora canónica de mai-
tines, entre medianoche y el amanecer. Respecto al controvertido asunto de 
los nombres hibérnicos para las horas del Oficio Divino, véanse Best, 1912 
y Ó Néill, 1990. 

loisces. Breatnach (2020, p. 93) enmienda el MS loiscis (en pretérito) por loisces, el 
pres. ind. relativo del verbo loiscid («quema»). Respecto al uso del relativo 
para expresar circunstancia («cuando»), véase Breatnach, 1980. El uso de la 
terminación especial de los verbos simples relativos es un signo de compo-
sición relativamente temprana. 

dá n-ó. La palabra ó («oreja») preserva su género neut. del irlandés antiguo, como se 
observa por la nasalización después de numeral dá en el acusativo.

manid. La enmienda es de Breatnach (2020, p. 93) por MS munbad (manipad en 
irlandés antiguo; conj. condicional má- + partícula negativa ní- + 3sg. subj. 
pasado de la cópula). A decir del editor, la forma verbal munbad causaría 
problemas con la secuencia de los tiempos: en vez del presente indicativo 
ní∙tíag en la línea sucesiva, se requeriría un fut. secundario (condicional) 
después del subj. pasado. 

Fíadat find. El sust. fíadu (masc., tema dental; aquí en gen. sg.) quiere decir «cono-
cedor» y se aplica como epíteto al Dios del cristianismo en referencia a Su 
omnisciencia. El adj. find quiere decir «blanco brillante» (tema -o-).

5.  El texto restituido se ajusta al estándar del irlandés antiguo, como en Breatnach 
2020, p. 93. La datación de la estrofa se verifica por la presencia de la forma 
verbal deuterotónica con∙túaisi en el verso c. Destaca también la rima entre 
vocales largas y sus contrapartes cortas (<-í : -i; -á / -a>), que podría ser diag-
nóstica de una datación temprana. 

ro∙mersat. 3pl. pret. aumentado del verbo meraid («distrae, descarría»). Strachan 
sugiere leer la 3pl. pret. aumentada ro∙mertatar («son distraídos»), del verbo 
fuerte mairnid («traiciona, engaña»), tomando a los tres personajes de la 
línea anterior como sujeto (Strachan, 1905, p. 229), pero con la adición de 
una sílaba se incumpliría el metro. Si en cambio a mbanairli («sus consejos 
femeninos») es el sujeto, el objeto del verbo (las tres figuras bíblicas antes 
nombradas) queda implícito, con seguridad porque este está suficientemente 
identificado gracias al uso del adj. posesivo aN en a mbanairli. 

a mbanairli. La palabra banairle, aquí en el nom. pl., es un compuesto de ben («mujer») 
+ airle («consejo»), y designa un consejo dado por mujeres.

ní∙érnaba. 3sg. fut. del verbo as∙roinni («escapar»). La formación de la raíz futura tipo 
f (vs. tipo é en irlandés antiguo clásico) sería diagnóstica de composición tar-
día, pero, según Breatnach, esta innovación ya se halla atestiguada antes del 
estadio irlandés medio (Breatnach, 2020, p. 93). La enmienda propuesta por 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

5

Strachan (∙érnaba por MS ∙ernama; Strachan 1905, p. 229) es trivial, ya que 
ambos grafemas son homófonos en posición intervocálica (/v/).

6.  En su análisis, Breatnach (2020, p. 94) concluye que esta estrofa es relativamente 
tardía, a juzgar por el gen. sg. gaís («de sabiduría», nom. sg. gáes; aquí como 
gen. atributivo), declinado como un tema -o- masc. (vs. tema -ā- en irlandés 
antiguo; gen. sg. gaíse). El texto restituido se estandariza a las convenciones 
lingüísticas del irlandés medio. 

Día. Enmienda sugerida por Strachan (1905, p. 229) y aceptada por Breatnach 
(2020, p. 94), en reemplazo del MS diam.

tercda. Como nota Breatnach (2020, p. 94), el texto del MS terc dacach resulta en 
un verso octosílabo, por lo que es seguro que se está en presencia de un 
error de parte del escriba. Se elimina la palabra cach y se revisa la división 
de palabras, de lo que se obtiene el sust. abstracto tercda (Dictionary of Irish 
Language s. v. tercdae)25, derivado del adj. terc («escaso»; en este contexto, 
probablemente «infrecuente»).

óclaig. Aquí, en el dat. sg. La palabra compuesta óclach («hombre joven», a menudo 
«joven guerrero») presenta inflexión tanto masc. (tema -o-) como fem. (tema 
-ā-, como en este caso), pero la inflexión femenina parece ser la más antigua 
(Dictionary of the Irish Language s. v. óclach)26. 

r’∙icfad. 3sg. condicional de ro∙icc («alcanzar»), con la vocal del preverbio colapsada 
para ajustarse al metro.

7.  ina chaithréim ós nach glind. A este punto, mi análisis difiere del de Breatnach 
(2020: 95), quien interpreta el MS ina cothraim como hiN («cuando») + ná- 
(partícula negativa) + ∙cothraim (una forma verbal desconocida, pero cierta-
mente en la 1sg. pres. ind.). Su traducción incompleta es: since I do not ... 
above any valley. Propongo analizar ina como la preposición iN + adj. pose-
sivo aL (3sg. masc.) = «en su...», y la forma sucesiva como un sust. verbal 
funcional, fórmula que en irlandés tiene el valor de un gerundio (e.g.: i mo 
chomnaide, lit. «en mi permanencia» = «quedándome, viviendo»; en irlan-
dés moderno, i mo chónaí). Tentativamente, enmiendo cothraim a chaithréim 
(con lenición inicial después del adj. posesivo aL, para lo cual admito que 
falta una justificación paleográfica satisfactoria), y leo ina chaithréim (de 
cath + réimm, «acción marcial, triunfo, victoria») = «militando, triunfando».

8.  El texto restituido se estandariza a las convenciones ortográficas del irlandés medio, 
siguiendo a Breatnach (2020, p. 96), lo que se justifica en el carácter mono-
silábico de bíd (tanto en c como en d), y en la forma tardía ra∙láthar en el 
verso a. Nótese también el verbo prototónico tardío aithgén en el verso b. 

25  Revisado el 9 de octubre de 2025, en http://www.dil.ie/40545.
26  Recuperado el 5 de julio de 2025, de http://dil.ie/33460. 

http://www.dil.ie/40545
http://dil.ie/33460


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

6

aithgén. Enmienda de Breatnach (2020, p. 96) por aithcein en el MS. Se trata sin duda 
del verbo ad∙gnin («reconocer, darse cuenta»), 1sg. pret. ad∙gén. La ortogra-
fía en el manuscrito sugiere que se trata de una variante prototónica tardía.

fer cen grád... fer co ngrád. Lit. «hombre sin orden (sacerdotal)» (= un seglar) y «hom-
bre con orden (sacerdotal)» (= un sacerdote, en el sentido amplio que incluye 
órdenes menores y mayores). 

9.  Como subraya Breatnach (2020, pp. 96-97), existen dos variantes de esta misma 
estrofa:

–  Dublin RIA MS D iv 2 f. 52v (margen superior) (Meyer, 1910, p. 298):

Mairg dianadh bes beith diultad. 
mairg nach riaraigh a liatha. 
 olc le borb a chairuigud. 
benidh slemain a fiachu.

–  Estrofa 13 del poema Fersaighecht an tempuill tall (Meyer, 1913, pp. 172-175):

Maircc dána bēs bithagra, 
maircc nāch rīaraigh a līatha, 
nī maith borb ré cairechadh, 
beridh sleamuin a fīacha

nách∙orraim. Consideradas las variantes reportadas arriba, a decir de Breatnach 
(2020, p. 96), ∙orraim solo puede ser un verbo denominativo basado en el 
sust. airraim («honor»).

berid sleamain a ḟíacha. Respecto de la primera palabra, en el MS aparece abre-
viada bīd, pero con el sust. fíach como objeto directo, solo parece razonable 
expandirla como berid («lleva»), como se explica a continuación. Breatnach 
(2020: 96) traduce esta línea como a tactful person obtains his dues («una 
persona sensata obtiene lo que se le debe»), pero la frase berid fíach aibne (lit. 
«lleva la deuda del azote», es decir «se flagela») se emplea varias veces en El 
Monasterio de Tallaght y en la Regla de los céli Dé (Monge-Allen, 2023, pp. 
111-112). Por lo tanto, se concluye que el sentido de este verso es que «una 
persona sensata paga sus deudas». 

10.  A decir de Breatnach (2020, p. 97), la estrofa puede pertenecer al estadio irlan-
dés medio o incluso de uno más tardío, lo cual se verifica por la presencia 
de la preposición gá (vs. irlandés antiguo oca), además del verbo bíd mono-
silábico (disilábico en irlandés antiguo), el art. dat. pl. -na (vs. -naib) y el 
demostrativo sein (que rima con neim; vs. sin en irlandés antiguo). 

in sírf ̇ell. El MS tiene insire, con la -e final tachada y feall escrito sobre la línea con 
marcas de inserción. Siguiendo a Breatnach (2020, p. 97), se adopta la forma 
corregida, que se corrobora por la rima interna con dílenn en el verso b.

gá dígail. El MS tiene la forma contraída gadigb– . La enmienda adoptada es de 
Breatnach (2020, p. 97) y corresponde al dat. sg. de dígal («venganza»), que 
rima con sádail al final del verso a. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

7

sein. Forma tardía del pronombre demostrativo sin. Por sí solo, en el contexto, bien 
indica el sujeto del verbo fégaid («obedece»), que en este caso sería intransi-
tivo, o bien representa el objeto.

6. CONCLUSIONES

A diferencia de las otras «reglas métricas» breves de la Irlanda medieval, 
existe una edición reciente de la Regla de los monjes grises, con un exhaustivo estudio 
introductorio y traducción inglesa del profesor Dr. Liam Breatnach (2020). Infor-
mada por los conocimientos más actualizados en el campo de los estudios célticos 
y llevada a cabo por un experto cuya maestría de la lengua irlandesa no cabe discu-
tir, es seguro que en el futuro la de Breatnach se considerará la edición de consulta 
estándar para el estudio de este texto. Más aún, y como se ha hecho constante hin-
capié, las evidencias aportadas por Breatnach y sus conclusiones respecto del carác-
ter fabricado de la Regla de los monjes grises son convincentes en extremo, al punto 
de parecer de hecho irrefutables.

Así, el valor del presente artículo no pretende radicar en su contribución 
al estudio del texto desde el punto de vista de la lingüística histórica. En cambio, 
se lo ha llevado a cabo, primeramente, con el fin de facilitar el acceso de estudiosos 
hispanohablantes a este interesante collage de poesía irlandesa vernácula: el conte-
nido de las diferentes estrofas será de interés para quienes, en España o en América 
Latina, quieran dar sus primeros pasos en el campo de los estudios irlandeses, así 
como para quienes quieran hacer uso de este desde otras especialidades temáticas y 
disciplinas académicas. 

En segundo lugar, en varios puntos cruciales mi edición y traducción plan-
tean lecturas e interpretaciones que difieren de aquellas suscritas por Breatnach, las 
cuales se basan en la tesis de que el escriba-autor de la Regla, Uilliam mac en Leagha, 
en efecto dotó a su compilación de un unidad temática y un orden lógico: su Regla 
compuesta sería una sinfonía de voces anónimas, formada por confesiones, conse-
jos y admoniciones piadosas, legada por los ancianos anónimos de la antigua Iglesia 
irlandesa para el beneficio de sus discípulos lejanos. 

Recibido: 10/7/25; aceptado: 16/10/25



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

8

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Best, Richard Irvine (1907). «The canonical hours». Ériu, 3: 116.

Breatnach, Liam (2020). «Ríagail na Manach Líath «The Rule of the Grey Monks»: A late mediaeval 
fabrication». Celtica, 32: 77-100.

Breatnach, Liam (1980). «Some remarks on the relative in Old Irish». Ériu, 31: 1-9.

Corning, Caitlin (2006). The Celtic and Roman Traditions: Conflict and Consensus in the Early Medieval 
Church, Palgrave McMillan.

Dictionary of Irish Bibliography (proyecto de la Royal Irish Academy): http://www.dib.ie.

Dictionary of the Irish Language (proyecto de la Royal Irish Academy): http://www.dil.ie.

Diem, Albrecht (2011). «Inventing the Holy Rule: Some Observations on the History of Monastic 
Normative Observance in the Early Medieval West», en Dey, Hendrik y Fentress, Elizabeth 
(eds.), Western Monasticism Ante Litteram. The Spaces of Monastic Observance in the Late 
Antiquity and the Early Middle Ages (pp. 53-84). Brepols. 

Follett, Westley (2006). Céli Dé in Ireland. Monastic writing and identity in the Early Middle Ages, 
The Boydell Press.

Greene, David (1952). «Lapidaries in Irish». Celtica, 2: 67-95.

Herbert, Máire (1988). Iona, Kells, and Derry: The History and Hagiography of the Monastic Familia 
of Columba, Oxford University Press.

Irish Script on Screen (proyecto del Dublin Institute for Advanced Studies): http://www.isos.dias.ie.

McCone, Kim, Mc Manus, Damian, Ó Háinle, Cathal, Williams, Nicholas y Breatnach, Liam 
(coords.) (1994). Stair na Gaeilge. In ómós do Pádraig Ó Fiannachta, Saint Patrick’s College 
Maynooth.

McCone, Kim (2005). A First Old Irish Grammar and Reader, National University of Ireland Maynooth.

Meyer, Kuno (1906). The Triads of Ireland. Todd Lecture Series 13, Royal Irish Academy.

Meyer, Kuno (1910). «Mitteilungen aus irischen Handschriften (Fortsetzung)». Zeitschrift für Celtische 
Phililogie, 7: 297-312.

Meyer, Kuno (1913). «Mitteilungen aus irischen Handschriften». Zeitschrift für Celtische Philologie, 9: 
166-177.

Monge-Allen, Exequiel (2023). «Beati immaculati in via. Sin and reconciliation among the céli Dé 
of Tallaght and Terryglass» [tesis doctoral], National University of Ireland Galway. https://
researchrepository.universityofgalway.ie/entities/publication/662a4826-7aca-43af-a09e-
797dd1a38754.

Mulchrone, Kathleen (1939). Bethu Phátraic: The Tripartite Life of Patrick, Royal Irish Academy.

Murphy, Gerard (1956). Early Irish Lyrics, Oxford University Press.

Murphy, Gerard (1961). Early Irish Metrics, Royal Irish Academy.

Ó Corráin, Donnchadh (1989). «Early Irish hermit poetry?» en Ó Corráin, D., Breatnach, Liam y 
McCone, Kim (eds.), Sages, Saints and Storytellers: Celtic Studies in Honour of Professor James 
Carney (251-67), Maynooth University. 

Ó Corráin, Donnchadh, ed. (2017). Clavis litterarum Hibernensium: medieval Irish books & texts (c. 
400–c. 1600) (vol. 2 de 3), Brepols.

http://www.dib.ie
http://www.dil.ie
http://www.isos.dias.ie
https://researchrepository.universityofgalway.ie/entities/publication/662a4826-7aca-43af-a09e-797dd1a38754
https://researchrepository.universityofgalway.ie/entities/publication/662a4826-7aca-43af-a09e-797dd1a38754
https://researchrepository.universityofgalway.ie/entities/publication/662a4826-7aca-43af-a09e-797dd1a38754


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
19

-5
39

5
3

9

Ó Maidín, Uinseann (1996). The Celtic Monk. Rules and Writings of Early Irish Monks, Cistercian 
Publications.

Ó Néill, Pádraig (1990). «Welsh anterth, Old Irish anteirt». Ériu, 41: 1-11.

O’Dwyer, Peter (1977). Céli Dé. Spiritual reform in Ireland 750-900, Tailliura.

Strachan, John (1905). «Two Monastic Rules». Ériu, 2: 227-229.

Strachan, John y Stokes, Whitley (1903), Thesaurus Palaeohibernicus (vo1. de 2), Dublin Institute 
for Advanced Studies.

Stokes, Whitley (1872). Goidelica: Old and Early-Middle-Irish Glosses, Prose and Verse.

Thurneysen, Rudolf (1949). A Grammar of Old Irish, Dublin Institute for Advanced Studies (trad. 
inglesa).




