
C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.21
Cuadernos del CEMyR, 34; enero 2026, pp. 541-573; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

POBREZA, OBEDIENCIA, CASTIDAD Y GÉNERO. LA VIDA 
SEXUAL DE MONJES Y FRAILES EN CASTILLA ENTRE 

EL SIGLO XIII E INICIOS DEL XVI

Ana E. Ortega Baún
Universidad de Burgos

E-mail: anae.ortegabaun@hotmail.com
ORCID: 0000-0001-9295-8467

Resumen

Este trabajo busca conocer la vida sexual de los monjes y frailes castellanos entre el siglo xiii 
e inicios del xvi, pues es un tema que ha recibido poca atención debido a diferentes dificul-
tades documentales. Primero se estudian las normas que se crearon para limitar al máximo el 
contacto entre monjes, frailes y mujeres y que el deseo sexual no surgiera. Luego se examinan 
diferentes casos de clérigos regulares que no guardaron castidad, lo que da pie a analizar quié-
nes eran ellos, quiénes sus amantes y qué tipo de relaciones mantenían. También se analizan 
casos de monjes y frailes homosexuales. A continuación, se ahonda en el por qué se castigaba 
a estos hombres, más allá de por su transgresión, y en el cómo. Finalmente se compara la 
vida sexual de monjes, frailes y monjas, evidenciando una tolerancia hacia las transgresiones 
sexuales de los hombres, pero no de las mujeres.
Palabras clave: sexo, Castilla, Edad Media, monjes, frailes, monjas, castidad, género.

POVERTY, OBEDIENCE, CHASTITY, AND GENDER. THE SEXUAL LIFE OF MONKS 
AND FRIARS IN CASTILE BETWEEN THE 13TH AND EARLY 16TH CENTURIES

Abstract

This article seeks to understand the sexual life of Castilian monks and friars between the 
13th and early 16th centuries, as this topic has received little attention due to various doc-
umentary difficulties. First, it studies the norms that were created to limit contact between 
monks, friars, and women as much as possible, preventing sexual desire from arising. It 
then examines different cases of regular clerics who did not observe chastity, which leads to 
an analysis of who they were, who their lovers were, and what types of relationships they 
maintained. It also analyzes cases of homosexual monks and friars. It then delves into why 
these men were punished, beyond their transgression, and how. Finally, it compares the sexual 
lives of monks, friars, and nuns, revealing tolerance toward sexual transgressions among men 
but not among women.
Keywords: sex, Castile, Middle Ages, monks, friars, nuns, chastity, gender.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.21
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:anae.ortegabaun%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9295-8467


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

2

0. INTRODUCCIÓN

Cuenta el Arcipreste de Hita que, tras los juglares, quienes van a recibir a Don 
Amor no son las personas casadas o las jóvenes y solteras, sino las dedicadas a servir 
a Dios: curas, monjes, frailes, freiles de las órdenes militares y monjas (Ruiz, 1992, 
estrofas 1234-1241). Este es uno de los testimonios más conocidos sobre la sexua-
lidad del clero, pero no el único. Los hay de los siglos x y xi sacados de diferentes 
archivos, protagonizados por monjes y monjas incastos. También del xiii como las 
Cantigas de Santa María, con relatos donde la vida sexual activa de clérigos regula-
res de ambos géneros es protagonista (Rucquoi, 2008, pp.164-167). Por su parte, el 
Sínodo de Santiago de Compostela de 1320 denunció que mujeres y hombres per-
tenecientes a órdenes religiosas engendraban hijos pese a sus votos (García y García, 
1981, pp.297-298). Más de siglo y medio después, los Reyes Católicos hacían una 
denuncia parecida, al afirmar que en el Reino de Galicia existían monjas y monjes 
que no acataban ninguna de las normas que, como pertenecientes al clero regular, 
debían respetar (García-Fernández, 2016, p.125, n. 10). 

Un somero repaso por el estado de la cuestión de este tema arroja como 
resultado que se conoce bastante la vida sexual de los clérigos seculares1. Esto ocurre 
tanto en Castilla como fuera, donde incluso hay investigadores/as como Armstrong-
Partida o Cossar que mantienen líneas de investigación abiertas sobre la poca casti-
dad de los clérigos de órdenes sagradas2. Mientras, el clero regular parece olvidado. 
Sobre la vida sexual de monjes y frailes la bibliografía escasea, y no es raro que la 
mayoría de las reflexiones se centren en las monjas. Esto se puede ver claramente en 
la inmensa La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa medieval, publicada en 
1987, donde en la mayor parte de capítulos dedicados al clero se habla sobre todo 
del secular, siendo pocas las ocasiones donde los datos permiten hablar del regular 
(Brundage, 1987, pp.121-123, 159-161, 216-222, 260-261, 300-302, 375-378, 
453-454, 516-518). La situación se repite en Sexuality in Medieval Europe. Doing 
Unto Others, en cuyas páginas centradas en la sexualidad de estos hombres y muje-
res, la autora tiene que recurrir a fuentes primarias y no a estudios de medievalistas 
como ocurre en otras secciones (Karras, 2005, pp. 37-43). Otro tanto pasa en Aimer 
dans l’Espagne médiévale. Plaisirs licites et illicites. Aquí Adeline Rucquoi, pese a su 
gran barrido bibliográfico, tiene que auxiliarse de fuentes primarias para hablar de 
la vida sexual de quienes prometían pobreza, obediencia y castidad (Rucquoi, 2008, 

1  Sin ánimo de ser exhaustos, pasamos a mencionar algunos trabajos donde se trata la falta 
de continencia del clero secular, algunos dedicados exclusivamente a este tema. Para Castilla: Córdoba 
de la Llave, 1986; Muro Abad, 1993; Aznar Gil, 1998; Salvador Miguel, 2001; Sánchez Herrero, 2008; 
Arranz Guzmán, 2008; Ortega Baún, 2018. Compárese con el escaso número de obras que tratan esta 
temática de manera específica o en obras generales, para el clero regular castellano: Pérez Celada, 1998; 
Reglero de la Fuente, 2021.

2  Para el Reino de Navarra: Jimeno Aranguren, 2011. Para la Corona de Aragón: Kelle-
her, 2002; Armstrong-Partida, 2017. Para Italia: Bornstein, 1997; Cossar, 2017. Para Inglaterra: Wer-
ner, 2010. Para una perspectiva desde la Canonística, la Escolástica y la Teología, Wertheimer, 2006. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

3

pp. 164-171). Como bien dice Ruth Mazo Karras, «la literatura sobre el monacato 
es extensa, y la mayor parte no se centra específicamente en la castidad, que era un 
hecho. La mayoría de los estudios abordan el aprendizaje y la espiritualidad, o bien la 
propiedad y la estructura institucional» (Karras, 2005, p. 164). A día de hoy se han 
incorporado nuevos temas a los trabajos sobre el clero regular, aunque la castidad, o 
más bien su falta, no es uno de los recurrentes3. No obstante, pese a las dificultades 
al respecto, con mayor o menor profundidad, este tema sí ha sido tratado (Valous, 
1970, t.1, 70; Pacaut, 1986, p. 244; Pérez Celada, 1998; Reglero de la Fuente 2014, 
pp. 205-213; Reglero de la Fuente, 2021, pp. 279-281, 331-337, 345-347), incluso 
por medievalistas provenientes de otras especialidades como la literatura o la historia 
de género (Salvador Miguel, 2001; García-Fernández, 2016, 2022). 

Pese a los esfuerzos al respecto, sigue faltando un trabajo centrado en la viven-
cia sexual de monjes y frailes. No es raro que así sea. Las fuentes, generosas y seria-
das para otros temas, no lo son para este. Las de este trabajo basculan entre noticias 
desperdigadas en el tiempo y el espacio, y cinco grupos documentales más amplios. 
Estos últimos se detallan a continuación. En primer lugar, las declaraciones de las 
integrantes del monasterio femenino de las Dueñas de Zamora sobre lo ocurrido 
dentro de esos muros con los dominicos de la ciudad en la segunda mitad del siglo 
xiii (Linehan, 2000, pp. 175-191). En segundo, las Actas de las visitas y las de los 
Capítulos generales de la Orden cluniacense referentes a sus cenobios en Castilla 
desde finales del xiii y durante todo el xiv (Robert, 1892). La importancia de este 
grupo documental se ve reflejada en que han sido la fuente más estudiada para hablar 
de las faltas de castidad del clero regular (Pérez Celada, 1998; Reglero de la Fuente, 
2014, pp. 205-213; Reglero de la Fuente, 2021, pp. 279-281, 333-334, 345-347). 
En tercer lugar, las constituciones para la reforma de diferentes monasterios bene-
dictinos de Asturias, escritas tras la visita a esos lugares de su obispo, Gutierre de 
Toledo, entre los años 1377 y 1389 (Fernández Conde, 1978). Cuarto, los procesos 
de reforma abiertos a diferentes monasterios benedictinos gallegos, y alguno astu-
riano, a finales del xv e inicios del xvi con el fin de que se sumaran a la Observancia 
(Zaragoza Pascual, 1996, 1997, 1998, 1999, 2000, 2006). En quinto y último lugar, 
las reformas impuestas por Diego de Sahagún, abad de San Benito de Valladolid y 
general de la Congregación del mismo nombre, a los monasterios de Sopetrán, San 
Millán y Silos entre 1522 y 1523 (Zaragoza Pascual, 1983).

Como se puede ver, estos cinco corpus documentales no pertenecen a una 
única orden monástica, sino a tres diferentes, cada cual con su idiosincrasia, problema 
al que hay que añadir el hecho de que se sitúan en diferentes registros temporales, 
dificultades que comparten con esas otras noticas sueltas sobre clérigos regulares 
poco castos. No es lo mismo estudiar a los dominicos en pleno auge en el siglo xiii 
(Reglero de la Fuente, 2021, p. 208) que a los cluniacenses en un momento de crisis 
institucional como el que va desde finales del xiii hasta finales del xiv (Pérez Celada, 

3  Ver un rápido estado de la cuestión sobre este tema para la Alta y Plena Edad Media en 
Reglero (2022, pp. 28-29).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

4

1998, pp. 301-303), o a los benedictinos, también en crisis, tanto en sus primeros 
momentos de reforma en la segunda mitad del xiv como ya imbuidos en el movi-
miento de la Observancia, impulsada por los Reyes Católicos (Diago Hernando, 
2014, pp. 359-361). A esto hay que añadir las propias dificultades metodológicas 
de cada documento, y que comprometen su fiabilidad. Por ejemplo, lo que ocurrió 
entre los dominicos y las monjas de las Dueñas de Zamora es relatado por solo una 
parte de la comunidad femenina, pues la otra, las supuestas amantes de los frailes, 
huyeron del convento antes del interrogatorio del obispo, y esto pone en duda la 
veracidad de los testimonios (Linehan, 2000, pp. 80-81).

Por su parte, la información que nos ofrecen las Actas de las visitas y de los 
Capítulos cluniacenses es rica, pero es imposible detectar en ella prejuicios hacia 
los acusados o diferentes versiones sobre lo ocurrido, ya que su información es muy 
escueta, y no va mucho más allá de informar del año, el lugar y la falta cometida. 
No obstante, debido a que son visitas y capítulos, podemos dar por hecho que hubo 
una investigación previa y un «juicio» justo, inteligente y desinteresado y, por tanto, 
dar por cierto lo que condenan. Lo mismo podemos decir de las reformas impuestas 
por el obispo Gutierre de Toledo en el xiv y por el general de la Congregación de 
San Benito de Valladolid en el xvi, Diego de Sahagún, pues sus propuestas fueron 
realizadas tras la visita a los monasterios. A su vez, la documentación que se con-
serva de la reforma de los abades benedictinos, reformados o no, de San Mamed de 
Seavia, de San Juan de Corias, de San Julián de Samos y de San Vicente del Pino en 
Monforte (estos dos últimos bajo la misma persona) contiene o está generada gra-
cias a las respuestas a las preguntas que dieron diferentes testigos sobre el comporta-
miento de estos clérigos, una documentación rica pero en la cual se pudieron haber 
deslizado rumores y animadversiones hacia los investigados. Aun así, todos los inte-
rrogados parecen sinceros en sus declaraciones al coincidir sus testimonios, aunque 
esto no se pueda asegurar completamente. 

Vistos estos problemas con las fuentes, se puede afirmar que la poca aten-
ción dada hasta ahora a las faltas contra la castidad del clero regular masculino no 
es fruto del desinterés, sino más bien de la ausencia de una cantidad de fuentes sufi-
ciente para hacer un trabajo solvente. Así pues, hay que elegir entre uno centrado en 
una sola orden u otro dedicado a un periodo de tiempo relativamente corto como la 
crisis de Cluny del siglo xiv o la llegada de la Observancia a los monasterios bene-
dictinos en el xv y el xvi. Hay una tercera posibilidad, un trabajo equilibrado, en 
tanto en cuanto cada uno de los temas a tratar cubra toda la cronología propuesta, 
aunque sea combinando diferentes tiempos y órdenes. Las fuentes consultadas por 
quien firma este estudio solo posibilitan hacer uno donde las órdenes y los momen-
tos de esplendor y de crisis se mezclan, y donde muchos de sus epígrafes no tienen 
un equilibrio temporal, ni consigo mismos ni con los demás. Esto lleva a reflexionar 
si, con estas dificultades, es necesario, aquí y ahora, un trabajo sobre la sexualidad 
del clero regular masculino pese a esos problemas de representatividad. Entiendo 
que sí, es necesario, y por tres motivos. Primero, porque su incasto comportamiento 
afectaba al buen nombre de todo el clero (Arranz Guzmán, 2014, pp. 106-107). 
Segundo, porque como representantes de la Iglesia debían dar buen ejemplo a los 
legos de su entorno, y si ellos no cumplían con las normas eclesiásticas los laicos se 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

5

veían animados a saltárselas también (Aznar Gil 1998, pp. 516-518; Ortega Baún, 
2018, p. 13). Tercero, por la abismal diferencia que había a la hora de castigar la fal-
tas contra la castidad entre el clero regular masculino y el femenino, siendo la Iglesia 
mucho más dura con ellas, una brecha de género bastante interesante de explorar.

Así pues, y pese a las dificultades con la representatividad de las fuentes, 
en las siguientes páginas se examinarán algunos aspectos de la sexualidad del clero 
regular. En primer lugar, las normas para eliminar o evitar el peligroso trato de estos 
hombres con cualquier mujer. En segundo, la transgresión de esas normas, descu-
briendo quiénes eran ellos en sus cenobios, con qué mujeres caían en la tentación 
y qué relación tenían con ellas. En tercer lugar, la existencia de clérigos regulares 
homosexuales. En cuarto lugar, el por qué los transgresores eran castigados y cómo. 
Para finalizar, los motivos por los que el clero regular masculino era menos castigado 
que el femenino ante las mismas o peores faltas contra la castidad.

1. LOS PELIGROS DEL CONTACTO ENTRE GÉNEROS: 
EL CAMINO DEL DESEO

El monacato fue el principal valedor de la castidad en la Iglesia medieval. Se 
esperaba de ellos que guardaran abstinencia sexual, pero también que renunciaran a 
la comida, las ropas bellas, las comodidades y las relaciones sociales por el bien de su 
alma (Karras, 2005, p. 37). Por esto mismo, uno de sus pilares fue apartarse de las 
tentaciones del mundo. Quienes deseaban entregarse a Dios a través de la contem-
plación y de la oración debían confinarse en monasterios cerrados al exterior (Brun-
dage y Makowski, 1994, pp. 144-145). Pero el hecho de que debían vivir retirados 
del mundo para dedicar su vida a Dios tenía un efecto secundario: que si un clérigo 
regular era heterosexual, si no salía del cenobio, guardaba forzosamente castidad. El 
sexo entre personas es casi imposible si previamente no han tomado contacto entre 
ellas. No se puede desear sexualmente lo que no se conoce. Por eso, tanto las reglas 
monásticas como las normas impuestas por obispos y superiores de las órdenes tras 
una visita tenían entre sus objetivos el reducir los contactos de los religiosos con el 
género femenino a la mínima expresión para que su castidad no fuera desafiada de 
ninguna manera.

Pese a la obligación de respetar la clausura, en ocasiones los monjes se veían 
en la necesidad de salir para atender asuntos de la comunidad o personales, lo cual 
era el primer paso de un camino que los llevaba a ser sexualmente activos, algo de 
lo que solían advertirles sus superiores. En la segunda mitad del siglo xiv el obispo 
de Oviedo, Gutierre de Toledo, tuvo que recordar a los integrantes de San Juan de 
Corias y San Salvador de Cornellana4 que su Regla, la benedictina, prohibía a cual-
quiera de ellos, incluidos el abad y el prior, salir del coto del monasterio solos y sin 

4  Al parecer esta abadía perteneció a la orden cluniacense hasta 1291 (Pérez Celada, 1998, 
p. 297, n. 23).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

6

permiso. Ante la imposibilidad de acompañarse de otro monje se les permitía salir 
con un clérigo secular o, en último caso, con un laico (Fernández Conde, 1978, pp. 
398 y 414). Pero la realidad de las salidas de los monjes que se encontró el obispo 
distaba mucho del ideal. En el monasterio de San Vicente de Oviedo vio que los 
hermanos salían para asistir a bautizos, lo cual le pareció muy alarmante: dijo que 
al acceder a ser padrinos se convertían en vagabundos y el mero contacto con las 
madrinas de bautismo podía ser peligroso (Fernández Conde, 1978, p. 387). Siglo 
y medio después, en 1522, eran los monjes benedictinos de San Millán de la Cogo-
lla los que iban a celebraciones al pueblo de San Miguel del Pedroso, pero a bodas y 
convites, para escándalo del general de la Congregación de San Benito de Vallado-
lid. Estos regocijos no solo no eran para un benedictino, sino que eran peligros por 
el contacto entre géneros que surgía en ellos, pues hasta el simple hecho de que las 
mujeres sirviesen la comida a estos hombres en estas celebraciones podía acabar en 
la aparición del deseo sexual en el clérigo o, incluso, en un encuentro sexual (Zara-
goza Pascual, 1983, p. 371). 

Había monjes que, al haberse ordenado sacerdotes, podían ejercer deter-
minadas funciones sacramentales tanto dentro como fuera del monasterio (Can-
tera Montenegro, 2013, p. 248). Esto ocurría en el de Nuestra Señora de Sopetrán, 
donde algunos monjes administraban los sacramentos del bautismo y de la confe-
sión a dos parroquias cercanas. Pero como esto conllevaba el contacto con el género 
femenino, en 1522 el abad del monasterio de San Benito de Valladolid prohibió que 
realizaran estas tareas, obligando a que las parroquias afectadas buscasen un capellán. 
Es más que probable que el visitador pensase que los monjes estarían mejor protegi-
dos si no administraban ningún sacramento, pero hacerlo suponía un peligro para 
las almas de los legos. Por eso, si faltaba el capellán, los monjes podían ir a reem-
plazarlo (Zaragoza Pascual, 1983, p. 366). Mientras, los monjes de Nájera podían 
entrar en las casas de los legos, pero solo para confesar a los enfermos (Reglero de la 
Fuente, 2023, p. 44). Así pues, el visitador debía confiar en que estos no mirasen en 
exceso a las madrinas de bautismo o, peor aún, que no aprovechasen la intimidad 
de la confesión para excitarse o incluso seducir, proponer y hasta mantener relacio-
nes sexuales con las penitentes o sus familiares. Y es que no hay que olvidar que la 
historia de la solicitación, pese a eclosionar con la reforma de Trento, debió empezar 
en el mismo momento en el que se impuso la confesión anual a todos los cristianos 
en 1215 (Sarrión Mora, 1994, p. 363). 

A veces los monjes no tenían que salir del monasterio para atender sus asun-
tos o los del cenobio, pues quienes tenían que hablar con ellos se presentaban a sus 
puertas. Las normas impuestas en la visita de 1522 del abad del monasterio valliso-
letano de San Benito a los de Sopetrán, San Millán de la Cogolla y Santo Domingo 
de Silos dejan claro que era peligroso que quien viniese a resolver estos asuntos fuese 
una mujer. Por eso obligó a que, bajo ningún concepto, la conversación fuese cara a 
cara, por ejemplo, en la puerta del monasterio o a través de las rejas que en la igle-
sia separan el coro del resto del templo. Si tenían que hablar debían hacerlo con 
permiso del abad y en lugares donde o bien la comunicación visual era inexistente, 
como en el torno, o bien estaba entorpecida, como en los confesionarios (Zaragoza 
Pascual, 1983, pp. 366, 368, 370).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

7

Pese a la prohibición, había mujeres que entraban y salían regularmente de 
los monasterios masculinos. En 1374, los visitadores franciscanos que inspecciona-
ron la provincia de Santiago se encontraron con que no era raro que se permitiese 
acceder a la clausura a mujeres para que se hicieran cargo de la cocina (Reglero de 
la Fuente, 2021, p. 336). Lo mismo parece que ocurría en 1519 en Santa María de 
Piasca, ya que el visitador obligó a los monjes a tener un cocinero (Solórzano Tele-
chea, 2010, p. 245). No mucho antes, a finales del xv, tres testigos afirmaban que la 
abadía benedictina de San Vicente tenía una mujer contratada, de nombre Leonor, 
que accedía al interior para hacer no se sabe bien qué (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 
444, 450, 453). En un mundo donde los roles de género estaban tan marcados, es 
difícil pensar que frailes y monjes se encargasen siempre de determinadas activida-
des calificadas de femeninas. A no ser que tuviesen sirvientes del género masculino 
que se dedicasen a las labores asociadas a las mujeres, tendrían que contratar a fémi-
nas para estas tareas. Caso excepcional es el de la duquesa de Nájera con sus hijas y 
nueras, pues tenían permiso para entrar en el monasterio cluniacense masculino de 
la villa najerillense por ser quienes eran (Reglero de la Fuente, 2023, p. 44). Men-
ción aparte merece la visita que realizó la abadesa de Lobios al monasterio de San 
Vicente del Pino en Monforte. Se desconoce el objetivo de tal encuentro, pero comió, 
cenó y pernoctó dentro del cenobio, aunque esto último lo hizo en una habitación 
aparte, tal y como relata el testigo ocular fray Gonzalo de Pombeiro (Zaragoza Pas-
cual 2000, pp. 442, 450).

En cualquier monasterio o convento masculino había una norma básica: 
que en ese espacio no debían vivir mujeres. El obispo Pedro de Cuéllar menciona 
esta norma, por la cual donde habiten monjes o frailes no han de residir mujeres, 
una alusión que permite pensar que, pese a estar prohibido, esto ocurría (Martín y 
Linage Conde, 1987, p. 238). ¿Y quiénes eran ellas y por qué estaban en un monas-
terio? No parece raro que los clérigos seculares viviesen con mujeres que eran de su 
familia (Pérez, 2002, pp. 337-338), porque a veces eran el único familiar, o el más 
cercano, de una mujer que se había quedado sola. Ellas eran sus madres, abuelas, 
tías, hermanas o sobrinas, las cuales ya no podían valerse por sí mismas, y no les que-
daba más remedio que acudir a estos hombres para sobrevivir. Esto mismo se puede 
suponer que le podía suceder a un clérigo regular. Si bien es cierto que muchos ceno-
bios sostenían a familiares y racioneros fuera de sus muros, la denuncia del obispo 
Pedro de Cuéllar es clara: esas mujeres están dentro de los monasterios y conventos. 
Además, el prelado especifica que no se pueden hacer excepciones ni siquiera por la 
extrema juventud o vejez de ellas (Martín y Linage Conde, 1987, p. 238). Dentro 
de un cenobio, incluso la fémina más insospechada puede representar una tentación 
para un hermano con dificultades con el voto de castidad. Indistintamente del peli-
gro que suponía una mujer dentro de esos muros, tal vez la denuncia del obispo no 
se dirigiese a esos casos donde la piedad y la solidaridad familiar se imponían sobre 
las normas. Como se verá, hay muchos testimonios de monjes que vivían con sus 
parejas dentro de los monasterios.

Hasta el momento se ha hablado sobre todo de monjes. Pero el siglo xiii 
asistió al nacimiento de las órdenes mendicantes, las cuales tenían una forma muy 
diferente de vida. También hacían voto de castidad, pero su nueva forma de espi-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

8

ritualidad no los recluía en sus cenobios. Los frailes dominicos o franciscanos, por 
ejemplo, debían estar entre los laicos para cumplir con sus tareas de predicación, 
evangelización o ayuda al necesitado. Este estilo de vida imposibilitaba que viviesen 
en un mundo segregado por géneros, al contrario que los monjes tras los muros de 
sus monasterios. Obligatoriamente trataban con mujeres, pese a que el contacto entre 
géneros es el primer paso para que una relación sexual heterosexual pueda cumplirse. 
Es por ello por lo que los consejos y normas para no romper el voto de castidad no 
podían ser iguales para ambos tipos de órdenes. Efectivamente, a los frailes se les 
instaba a no mantener contactos de proximidad e intimidad con las mujeres. Por 
ejemplo, se les pedía que no creasen lazos de amistad. Pedro de Cuéllar así lo afirma 
(Martín y Linage Conde, 1987, p. 251). Dos siglos después Alonso de Covarrubias 
lo repite. Es más, este último hace hincapié en que es mucho peor la amistad de un 
clérigo regular con una monja que con una lega5. Además, no hay que olvidar que 
era difícil hablar con cierta intimidad con una mujer que ha profesado en una orden 
monástica, pues las normas para hacerlo eran muy estrictas (Ortega Baún, 2019, p. 
284). Pero al igual que los laicos, también ellos se saltaban estas reglas, tal y como 
afirmaba Pedro de Cuéllar (Martín y Linage Conde, 1987, p. 251)6. Lo hicieron los 
dominicos que supuestamente accedieron al monasterio de las Dueñas de Zamora, 
cruzando sin ninguna necesidad las puertas de la clausura, tal y como contaron 
Xemena Pérez, María Martínez y Sol Martínez (Linehan, 2000, pp. 185-187). De 
manera parecida obraron los frailes a los que las Cortes de Madrid de 1563 denun-
ciaron por vivir en, o visitar en exceso, los monasterios femeninos (Sánchez Ortega, 
1992, p. 39, n. 21). Esta petición de Cortes también menciona que los hermanos 
se encargaban de administrar lo que parecen penitencias corporales a las monjas, lo 
cual no estaba libre de una sustancial carga erótica a la par del tan peligroso contacto 
entre géneros (Sánchez Ortega, 1992, p. 39).

La voluntad de eliminar por completo cualquier contacto entre clérigos regu-
lares y mujeres llegó a crear situaciones que pueden parecer rocambolescas, pero que 
tienen su lógica, pues su objetivo era el evitar la aparición del deseo sexual. En 1522, 
durante la visita del abad de San Benito de Valladolid a San Millán de la Cogolla, 
este descubrió horrorizado que los días de procesión los monjes abandonaban el coro 
para internarse en la nave de la iglesia, mezclándose así con las mujeres que estaban 
allí, siendo este un contacto entre géneros que podía derivar en algo más (Zaragoza 
Pascual, 1983, p. 370). Pero más extremo es el caso de los monjes jerónimos de El 
Parral de Segovia, quienes en 1503 consiguieron que se prohibiera a las mujeres lavar 
en las orillas del Eresma próximas al monasterio. Su sola visión desde las ventanas de 
su cenobio podía suponer una tentación para algunos y, en vez de tapiar los vanos, 
decidieron cargar con su problema a las lavanderas. No obstante, es posible que no 
solo la contemplación de estas mujeres provocase problemas en su castidad. Desde 
sus ventanas los monjes podían tanto escuchar sus conversaciones como observar-

5  Memorial de pecados..., 50r.
6  Ver también Ortega Baún, 2019, p. 284.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
4

9

las en un espacio femenino, es decir, hablando y actuando con una libertad que las 
mujeres no tenían cuando había hombres presentes (Asenjo González, 1984, p. 123, 
n. 45). Por lo tanto, eran situaciones a las que era mejor que los jerónimos no se 
expusieran, pues podían hacer que en ellos naciera el deseo sexual. 

El contacto entre géneros puede traer la aparición del deseo sexual o su 
aumento si este ya existía, de ahí todas esas restricciones para evitarlo. Ver, oír, hablar 
con o escuchar a una mujer eran por lo tanto un problema. Añadían más madera a 
un fuego difícil de apagar. Había monjes y frailes que luchaban a diario por sobre-
ponerse a la llamada de la sexualidad. Al respecto, Martín Pérez cuenta la historia 
de un monje joven que se siente apesadumbrado por su escaso éxito para eliminar 
las tentaciones sexuales, y para consolarle uno más anciano le confiesa que él tiene 
que lidiar con muchas más (Pérez, 2002, p. 368). La biología juega en contra de los 
seres humanos, pues estos suelen sentir deseos sexuales, algo a lo cual algunos qui-
sieron poner un remedio definitivo. Gundisalvo, un franciscano cordobés, decidió 
cortarse los genitales a mediados del siglo xv para dejar de sentir impulsos sexuales 
(Tamburini, 1995, p. 123). Tal vez, como Abelardo, encontró la forma de dejar atrás 
los deseos de la carne (Ferroul, 1997, p. 134), aunque lo más seguro es que su tardía 
castración no tuviera el efecto deseado (Karras, 2005, p. 39). Lo que es seguro es 
que tal acto le llevó a pedir perdón al Papado, pues el castrarse para evitar la lujuria 
estaba prohibido desde los tiempos de Orígenes, el primer cristiano que se sabe se 
automutiló con este objetivo (Brundage, 2000, p. 103). Pero lo normal es encontrar 
en la documentación a monjes y frailes menos fuertes, que se daban por vencidos o 
nunca intentaban ser castos excusándose en que Dios los hizo así, en que el demo-
nio fue muy persuasivo, que sus esfuerzos no fueron suficientes o que Dios no quiso 
ayudarlos a apagar su deseo sexual7.

2. PROTAGONISTAS DE LA SEXUALIDAD 
MONÁSTICA MASCULINA

En las próximas páginas se va a conocer a un buen número de clérigos regu-
lares que, espoleados por el deseo, acabaron por romper su voto de castidad. Pero 
más allá de saber de su existencia, lo verdaderamente interesante es descubrir quié-
nes eran, quiénes sus amantes y qué clase de uniones establecían. Es decir, conocer 
la dimensión social de su sexualidad.

7  Aviso de confesión para religiosos, 7r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

0

2.1. Los protagonistas

Dentro de un cenobio había una diferenciación muy clara: o se pertenecía 
a los órganos de gobierno de la institución o no, o se tenía poder y acceso al dinero 
o no, o se era de los que castigan o de los castigados. Durante la segunda mitad del 
siglo xiii y todo el xiv, los visitadores que desde Cluny se desplazaban a Castilla para 
controlar los monasterios de la orden encontraron que el número de priores que no 
respetaban el voto de castidad era bastante alto, pese a que en proporción su número 
era menor que el de monjes rasos: 24 frente a 16 respectivamente8.

Esto se puede explicar por varios motivos. El primero, que el tamaño de las 
comunidades cluniacenses en Castilla era muy pequeño, tanto que no era raro que 
lo formasen tres, dos o incluso una persona (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31). El 
segundo motivo, porque los abades y priores tenían que atender muchos negocios 
de los monasterios, lo que les permitía conocer a un buen número de mujeres. Si 
«olvidaban» salir acompañados o lo hacían con monjes tan interesados como ellos 
en el género femenino, el tener sexo se volvía más sencillo. El tercero, que ellos y 
los hermanos que por su cargo manejaban dinero tenían más posibilidades de caer 
en la tentación (Pérez Celada, 1998, p. 301, n. 41). Por ejemplo, podían con más 
facilidad contratar prostitutas, hacer regalos a mujeres poco convencidas o mante-
ner concubinas. El cuarto motivo, que eran ellos los que imponían la disciplina en 
los prioratos castigando a quienes habían incumplido la Regla (Cantera Montene-
gro, 2013, p. 227). Así que si eran ellos mismos los que se saltaban las normas, no 
había nadie de dentro que los corrigiese. Puesto que ellos eran la ley, eran inmunes 
a ella hasta la llegada de los visitadores, si es que llegaban. Ahí está el caso del prior 
cluniacense de Carrión en 1387, que metía mujeres en el monasterio sin esconderse 
(Pérez Celada, 1987, p. 215). 

El que los priores fuesen mayoría en el grupo de incastos puede deberse a 
otros factores. Los movimientos de abades y priores no pasaban desapercibidos ni 
dentro del monasterio ni fuera, al ser personas conocidas; y no hay que olvidar que 
la gente en la Edad Media también chismorreaba, así que todo lo que hacían fuera 
del cenobio acababa conociéndose fuera y dentro. La vida sexual de un monje raso 
y, por tanto, más anónimo no circulaba tanto de boca en boca como la de alguien 
bien conocido y que debía ser un buen ejemplo. También hay que tener en cuenta 
que, en ocasiones, aunque los superiores de un monasterio eran acusados de faltar 
al voto de castidad, los visitadores no encontraban suficientes pruebas para castigar-

8  Robert, 1892. Número de monjes denunciados, al menos 16: Pombeiro 1259 (número 
indeterminado, «muchos»), Pombeiro 1269 (dos monjes), Budiño 1291 (dos), Jubia 1291 (siete), Jubia 
1312 (dos), Salamanca 1349 (uno), Carrión 1387 (uno), Dueñas 1349 (número indeterminado), Sam-
boal 1349 (uno). Número de priores y subpriores denunciados, 24: Ciudad Rodrigo 1259, Jubia 1259, 
Budiño 1261, Pombeiro 1285, Monforte 1285, Nájera 1291, Valverde 1292-1293, Dueñas 1300, 
Jubia 1314, Dueñas 1349, Samboal 1349, Samboal 1387, Dueñas 1387 (dos), Carrión 1387, Due-
ñas 1392, Samboal 1392, Zamora 1392, Valverde 1392, Pombeiro 1392, Entrepeñas 1392, Valverde 
1396, Tábara 1396, Samboal 1396. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

1

los, tal y como ocurrió en el monasterio cluniacense de Nájera en 1291. Denunciar 
a un prior de incontinencia era una forma de eliminar a un rival en la lucha por el 
poder dentro de la comunidad, sobre todo entre los cluniacenses, donde los supe-
riores solo podían ser trasladados por graves faltas o porque era beneficioso llevarlos 
a otro monasterio (Reglero de la Fuente, 2014, pp. 208-210). 

El hecho de que el superior de un convento o monasterio transgrediera las 
normas podía ser la diferencia entre un cenobio que no destacaba entre los de su 
entorno y otro con graves problemas. Y es que, cuando estos hombres eran un mal 
ejemplo para sus subalternos, era fácil que estos imitasen sus malos comportamien-
tos y que, además, no fuesen castigados por ello. Por eso no es raro que en 1349, en 
San Isidro de Dueñas, un monje cluniacense viviese en el monasterio con su con-
cubina e hijos, pues lo mismo hacía su prior (Robert, 1892, pp. 398-400). A fina-
les de ese siglo en los cenobios benedictinos asturianos de San Juan de Corias y San 
Salvador de Cornellana pasaba lo mismo. El obispo Gutierre de Toledo encontró 
que tanto los abades como muchos monjes, tenían mancebas e hijos (Fernández 
Conde, 1978, pp. 391, 408). 

Estos casos palidecen ante lo que ocurría en San Vicente del Pino en 1498. Su 
abad, de nombre Fernando Castelo, mantuvo relaciones sexuales con cuatro mujeres 
que le dieron tres hijos varones y una niña, siendo una de ellas Mayor, viuda de un 
zapatero. También con la viuda Aldara de Villamartín, con la abadesa de Lobios, con 
la mujer del mayordomo del monasterio, con Leonor, que trabajaba en el lugar y que 
tal vez era su sobrina, con la mujer del granjero de Doade y hasta con la manceba del 
prior de San Pedro de Valverde, a la que parece que violó por las circunstancias que 
se relatan (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 441-442, 444, 446-448, 450, 453). Si 
el abad tenía una vida sexual más que activa, sus subalternos no eran menos porque 
consentía que sus monjes hiciesen la misma vida que él (Zaragoza Pascual, 2000, 
p. 430). Fray Vicente y fray Álvaro tenían mancebas, el primero al menos dos. Fray 
Luis tenía una aventura con una casada y otro miembro de esa reducida comunidad 
era muy lujurioso (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445, 447, 451, 454). Hay 
que tener en cuenta que los rumores se pudieron cebar con el abad y aumentar el 
número de amantes conocidas (que no reales, un número que solo él podía saber), 
ya que era famoso por su lujuria. De ahí que no quede claro si era él o su compañero 
fray Juan el amante de la abadesa de Lobios9 (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 450, 
453) o de quién era manceba Aldara, si del abad, si de fray Vicente, o si ella era man-
ceba del primero pero el segundo la violó (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 444-445).

La ubicación geográfica de estos hombres también ofrece datos reveladores. 
Entre los prioratos cluniacenses y hasta 1270, los monjes que se encontraban más 
lejos de Cluny y de la sede de la camarería hispana, que primero estuvo en Carrión 
y en el xiv pasó a Nájera, eran los que más faltas contra la castidad acumulaban 

9  Curiosamente, la testigo que habló en el proceso de reforma contra la abadesa de Lobios no 
sabía nada de los supuestos amoríos que tenía esta en Monforte de Lemos, pero sí de otros (Zaragoza 
Pascual, 1996, p. 375), siendo la misma mujer, Constanza Vázquez (Zaragoza Pascual, 2000, p. 450).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

2

(Reglero de la Fuente, 2008, pp. 542-543; Reglero de la Fuente, 2023, p. 32). Esto 
quiere decir que, cuanto más alejados se encontraban del núcleo de poder y de cas-
tigo, menos caso hacían a las normas. No es por lo tanto raro que sea de 1289 y de 
un lugar tan periférico como Galicia de donde provenga el primer testimonio de 
clérigos regulares viviendo junto a sus parejas e hijos dentro de los cenobios (García 
y García, 1981, p. 294).

2.2. Las protagonistas

Ya se ha visto quiénes eran esos monjes y frailes que, espoleados por el deseo, 
incumplían el voto de castidad. Ahora es momento de ver quiénes eran las mujeres 
con las que lo rompían. Los datos que se tienen sobre ellas se centran en dos aspec-
tos: cuál era su relación con el cenobio y cuál era su situación marital.

Tanto la proximidad geográfica a un cenobio como el contacto directo con 
él aumentaban las posibilidades de tener sexo con una persona de religión. Por eso 
las mujeres con las cuales parece que era más fácil que un fraile o un monje tuvieran 
sexo eran las que trabajaban dentro de los muros de los cenobios. Lo que se ve se 
puede desear, y se ve antes lo que está más a nuestro alcance. Aparte de porque no 
había que salir para encontrarse con ellas ni meterlas con discreción, eran unas can-
didatas muy atractivas porque no era necesario pensar muchas excusas para entablar 
una conversación sin levantar sospechas y, si estaban dispuestas, era fácil encontrar 
un lugar discreto para consumar el deseo de ambos. En 1314, en Villafranca del 
Bierzo, se decía que la paternidad de los dos hijos que había tenido una mujer que 
trabajaba en Santa María de Cluniaco había que buscarla entre los monjes clunia-
censes de ese mismo lugar (Robert, 1892, p. 369). A finales del xv es del abad de 
San Vicente del Pino del que se dice que había tenido sexo con una joven que servía 
en el monasterio (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 444, 450, 453). 

Otras candidatas bastante idóneas eran las mujeres de los hombres que tra-
bajaban para los monjes. Tanto las visitas de ellas al monasterio como las de ellos a 
sus casas se podían justificar con facilidad. Puesto que los maridos engañados tra-
bajaban para estas comunidades, es posible que no dijeran nada para no perder su 
medio de vida. Volviendo a San Vicente del Pino, en Monforte, los testigos no solo 
relacionaban al abad con la mujer de su mayordomo, sino también con la del gran-
jero de su finca de Doade (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 446-447, 453).

El simple hecho de mantener relaciones sexuales con una fémina podía abrir 
las puertas para conocer a otras de su entorno: una amiga, una compañera de tra-
bajo, una familiar. Según el fiscal y el testigo Alfonso Yáñez, el abad reformado a la 
Observancia de San Mamed de Sevi, tuvo sexo con una mujer y luego con la her-
mana de esta, con una madre y una hija, siendo posiblemente esta última la mujer 
de uno de sus sobrinos (Zaragoza Pascual, 1997, pp. 190, 205). 

Otra forma indirecta de conocer mujeres era frecuentando las casas de los 
habitantes de las proximidades. Según dos testigos, tanto el abad como dos de los 
integrantes de la comunidad de San Vicente del Pino tenían tal fama de mujeriegos 
en Monforte y sus alrededores, que nadie quería recibirlos ni acogerlos (Zaragoza 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

3

Pascual, 2000, pp. 447, 454). Razón no les faltaba, pues incluso a un compañero 
benedictino suyo como era fray Juan, prior de Valverde, el abad de San Vicente le 
«robó» la amante. Lo cuentan el afectado y al menos dos testigos, por lo cual las ver-
siones varían. En la de fray Juan, el prior invitó al abad a dormir en su casa y este, 
en mitad de la noche, se levantó, cogió una espada y salió de la casa rumbo a la de 
la manceba del prior, donde acabó teniendo sexo con ella. Como parece que esto 
fue una violación, ella se puso a gritar y unos criados del prior sacaron al abad de la 
cama de la mujer y lo dejaron desnudo en la calle. Pero en la versión de Diego de 
Guayans y de Alonso Pérez, lo relatado sucede en el priorato de Valverde, por lo cual 
monje y manceba vivían juntos (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 428-429, 448, 453).

Pese a dedicarse a Dios, estos hombres seguían teniendo familia. Las visitas de 
familiares o a familiares debían resultar normales. A veces la relación era tan estrecha 
que las bodas de las sobrinas se celebraban en los cenobios, como fue el caso de la de 
la sobrina de fray Luis de San Vicente del Pino, el cual dispuso tan a su antojo del 
edificio que se bailó en todas sus estancias (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 445, 455). 
Cierto es que una amante podía hacerse pasar por una sobrina muy cariñosa. Pero 
el incesto también era una realidad. No se saben los detalles, pero en 1259 un clu-
niacense de San Vicente de Pombeiro, Pedro Ibáñez, fue acusado de incesto (Robert, 
1892, p. 335). El abad de San Mamed tuvo un hijo con su sobrina política, la mujer 
del hijo de su hermana (Zaragoza Pascual, 1997, pp. 190, 205). A veces esas fami-
liares trabajaran en el monasterio. Por ejemplo, en Monforte un testigo afirmó que 
la criada que entraba al monasterio benedictino y con la que el abad había tenido 
un hijo era realmente su sobrina (Zaragoza Pascual, 2000, p. 444).

Como cualquier otro hombre, un monje o un fraile podía recurrir a una 
prostituta, sobre todo si tenía dinero. Aunque todos los integrantes de las órdenes 
monásticas hacían voto de pobreza, la institución no tenía por qué ser pobre y alguien 
debía administrar sus bienes. En 1349 el camarero del monasterio cluniacense de San 
Vicente de Salamanca fue acusado de frecuentar a mujeres sospechosas y de jugar a 
los dados (Robert, 1892, p. 399). Pese a que el texto no indica que ellas fueran pros-
titutas, no era raro que estas mujeres acudieran a los lugares donde se servía alcohol 
y/o donde se jugaba a juegos de azar10. Si este camarero jugaba de forma regular a los 
dados fuera del monasterio, es más que seguro que también tuviera dinero para tener 
sexo con una prostituta. Una opción más discreta para mantener relaciones sexuales 
pagando era recurrir a los servicios de una alcahueta para que arreglase estos encuen-
tros, o que una persona de confianza lo hiciera (Ortega Baún, 2020, pp. 77-78). El 
caso de María de Zayas y María Velázquez, aunque tardío (1591), seguramente no 
fue raro en siglos anteriores; no hay que olvidar a Trotaconventos, la alcahueta del 
Libro de Buen Amor y su evocador nombre. Ambas fueron acusadas ante el obispo 

10  Uno de los mejores ejemplos de esto es uno visual, y se encuentra acompañando a la can-
tiga 140 del Códice Rico del Escorial. En él se puede ver la representación de lo que parece una taberna 
por la noche, donde los dados y el alcohol abundan y donde las únicas mujeres presentes parecen pros-
titutas, dada la actitud que una de ellas tiene hacia un hombre, así porque se ve acompañada por un 
diablo: Cantigas de Santa María. Códice Rico del Escorial, 196r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

4

de Coria de proporcionar parejas sexuales a sus hermanos frailes cuando iban a visi-
tarlas (Rodríguez Sánchez, 1998, p. 83). Es imposible saber con cuánta frecuencia 
el clero regular recurría a la prostitución, aunque en las ciudades francesas de Tou-
louse y Cahors parece que era habitual (Roby, 2021, p. 284).

Trabajadoras del cenobio, mujeres de los alrededores, familiares... pero todas 
con su propia historia personal. Entre las varias amantes del abad de San Vicente del 
Pino, están representados todos los estadios de la vida marital. Hay solteras anónimas 
(Zaragoza Pascual, 2020, p. 428), casadas como la mujer del granjero de Doade o 
la del mayordomo (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 429, 446-447, 453), viudas como 
Aldara o la hija de Juan Lorenzo (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 428, 444, 446-447) y 
mujeres con las que empezó cuando ellas eran casadas y ahora han enviudado como 
Mayor (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 446-447). No obstante, hay testigos que no se 
aclaran con el estado de alguna de ellas, como el de la hija de Juan Lorenzo, casada 
o viuda (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 444, 453). El de Jubia también alterna entre 
casadas y solteras (Zaragoza Pascual, 1999, p. 93). Mientras, Alonso Yáñez cuenta 
que el sobrino del abad de San Mamed se encontró a su tío «entre las piernas de su 
mujer» (Zaragoza Pascual, 1997, p. 205).

Solteras, casadas, viudas... y también monjas. Como clérigos que eran, no 
era extraño que monjes y frailes tuviesen cierta relación con mujeres que también 
pertenecían al clero. Pero tanto Pedro de Cuéllar en las primeras décadas del xiv 
(Martín y Linage Conde, 1987, p. 251) como doscientos años después el confesor 
Pedro de Covarrubias mencionan lo poco recomendable que es que los religiosos se 
relacionen con monjas11. Nunca se sabrá qué excusa utilizaban los frailes dominicos 
de Zamora para entrar frecuentemente al interior del monasterio de Santa María de 
las Dueñas, pero cualquiera hubiera resultado sospechosa al cruzar el umbral de la 
clausura. Si sus contactos se hubieran limitado a confesarlas, por ejemplo, las suspi-
cacias hubieran sido menores, pero no nulas. Como ya se dijo, la simple adminis-
tración de este sacramento permitía conocer a muchas mujeres de manera íntima, 
ocasión que algunos aprovechaban. Así parece que hizo el abad de San Mamed de 
Seavia en 1498, pues fue acusado por el fiscal de haber tenido sexo con una mujer 
tras confesarla (Zaragoza Pascual, 1997, p. 190). Lo que no cuentan los testigos 
es cómo el abad de San Vicente del Pino, o su compañero fray Juan, acabó siendo 
amante de una abadesa, la de Lobios (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 450, 453).

2.3. Tipos de relaciones

Pese a vivir en comunidad, estar sujetos a reglas monásticas y haber prome-
tido pobreza y castidad, la vida sexual de monjes y frailes podía ser bastante ajetreada. 
Los había que practicaban sexo de manera esporádica, mientras que otros saltaban 
de una pareja sexual a otra o tenían varias a la vez. Los había que tenían una pareja 

11  Memorial de pecados, 50r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

5

estable con la que no convivían y otros vivían con ellas dentro de los propios ceno-
bios. Algunos eran hombres de una sola mujer con la que permanecían años, mientras 
que otros mantenían más de una, o estas parejas estables les duraban poco tiempo. 
Incluso algunos recurrían a la violación para calmar sus deseos sexuales. Fuese como 
fuese, la vida sexual de monjes y frailes no tenía mucho que envidiar a la de los laicos.

Los clérigos regulares que solo mantenían relaciones sexuales de manera espo-
rádica son los que menos han transcendido en las fuentes. Tal vez porque su pecado 
fue menos visible, por tanto menos conocido en el cenobio y los alrededores; lo que 
no se sabe no se puede transmitir a otros y tampoco denunciar. O tal vez porque, 
vistas las enormes faltas contra la castidad de algunos, las pequeñas transgresiones 
eran pasadas por alto. Pero sí se conoce algún caso de estos «pecadillos». Gonzalo 
de Pombeiro confesó a los visitadores que, una noche de finales del xv, salió del 
monasterio y se fue a la villa, donde tuvo sexo con Inés Salgada, acto que no engen-
dró ningún hijo ni volvió a repetirse (Zaragoza Pascual, 2000, p. 442). No sabemos 
qué empujó al hermano Álvaro a confesar su aventura sexual, pero hay que tener en 
cuenta que su nombre no aparece mencionado por el resto de los testigos, los cuales 
conocían muy bien la vida de sus compañeros de monasterio.

La pequeña experiencia sexual de Gonzalo de Pombeiro, si fue como la contó, 
tal vez esté más cerca de la normalidad que la de otras personas. Como se ha dicho, 
los pequeños «deslices» o se conocían poco o se denunciaban poco. Y es que no es 
raro que en la documentación aparezcan los testimonios de monjes y frailes promis-
cuos, que saltan de una pareja sexual a otra o que tienen varias a la vez, más o menos 
pasajeras. En el monasterio zamorano de Las Dueñas, el dominico Juan de Aviancos 
tuvo sexo con María Domínguez de Toro, con Inés Domínguez y no se sabe si tam-
bién lo tuvo con dos monjas anónimas ante las cuales se desnudó (Linehan, 2000, 
pp. 186-187). Más o menos un siglo después, en 1392, fue el prior cluniacense de 
San Vicente de Pombeiro el que no estaba contento con tener solo una pareja sexual 
(Robert, 1892, p. 413). Cien años más tarde son los benedictinos de Galicia los que 
demuestran su promiscuidad a través de diferentes relaciones pasajeras. En base a 
diferentes testigos entre los que se encontraba Alfonso Yáñez, el fiscal acusó al abad 
de San Mamed de haber tenido sexo con una madre y una hija, con una mujer tras 
confesarla y con la esposa de su sobrino (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 190, 205). 
Del de Jubia se rumoreaba que, aparte de con sus seis concubinas, tuvo sexo espo-
rádico con un número indeterminado de casadas y solteras, incluso con una esclava 
(Zaragoza Pascual, 1999, p. 93). No hay que olvidar el caso ya comentado de Fer-
nando Castelo, abad de San Julián de Samos y de San Vicente del Pino, que de sus 
al menos nueve parejas sexuales conocidas es imposible distinguir qué relaciones 
fueron esporádicas y cuáles permanecieron en el tiempo.

Xemena Pérez, una de las monjas del monasterio zamorano de Las Dueñas 
y testigo de lo que supuestamente ocurrió con los dominicos en la segunda mitad 
del xiii, mencionó que algunos frailes formaron parejas sexuales estables con algu-
nas de las integrantes de aquel monasterio (Linehan, 2000, pp. 186-187). Ya no se 
trata de una relación esporádica, un error, sino de algo premeditado y que se man-
tiene a lo largo del tiempo. Estables, pero no convivientes. Hay que tener en cuenta 
que el clero regular estaba sujeto a unas reglas monásticas que lo obligaba a vivir en 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

6

comunidad, lo cual prohibía que estos hombres conviviesen en la misma casa con su 
pareja. En esta situación parece que se encontraba el monje que se ahoga en un río 
de camino a la casa de su amada y cuya alma es salvada por la Virgen en los Mila-
gros de Berceo y en las Cantigas de Santa María (Berceo, 1992, estrofa 81; Alfonso 
X, Cantigas, cantiga 11). Pero en ninguna ocasión se informa de dónde reside ella 
fuera del monasterio. Tal vez lo hacía con sus padres, como Teresa Alemán en el año 
1501, pues según algunos testigos su segundo hijo era fruto de su relación con un 
franciscano12.

Entre las parejas de legos que no convivían, parece que era normal que ellos 
ayudaran a ellas con el pago de la vivienda, los alimentos y el vestido, como aparece 
en La Celestina (Rojas, 2002, pp. 289-290). Por esas fechas y según un testigo tal 
vez no muy bien enterado, el prior benedictino de Santa Conba de Bande consiguió 
que su hermano alojase a su manceba en su casa (Zaragoza Pascual, 1998, p. 831). 
En Monforte, según un testigo, el hermano Vicente instaló en casa de un conocido 
a su manceba, Aldara, probablemente pagando por ello (Zaragoza Pascual, 2000, p. 
445). El voto de pobreza dificultaba a estos hombres el tener bienes, los cuales eran 
necesarios si querían mantener a una concubina. Pero los monasterios tenían pro-
piedades. Por eso otro monje de Monforte, Álvaro, ubicó a su pareja portuguesa en 
el coto de Sober, que era propiedad del monasterio, motivo que lo enfrentó con su 
abad (Zaragoza Pascual, 2000, p. 442). Este caso es un claro ejemplo de compro-
miso, pues se conocieron en Lisboa cuando él visitó esa ciudad. El esfuerzo econó-
mico, los problemas materiales y morales a los que tuvo que enfrentarse Álvaro y 
la inseguridad que tuvo que vivir ella al estar lejos de sus amigos y familiares hacen 
pensar que si hubieran podido casarse lo hubieran hecho.

Entre las parejas estables, todo resultaba más fácil en lo económico y en lo 
personal si convivían. En el caso de que ellos fuesen monjes o frailes, el lugar más 
sencillo y hasta más discreto para vivir juntos era el cenobio al que ellos pertene-
cían. Estaba prohibido, pero prohibir no es impedir. Así lo demuestra el Sínodo de 
Santiago de 1289, que impuso la excomunión automática y graves penas de cárcel a 
los religiosos que vivían con sus parejas femeninas dentro de los monasterios, señal 
de que era verdad que estaba ocurriendo (García y García, 1981, p. 294). Efectiva-
mente, en 1313 el visitador de Cluny recabó testimonios de que el prior de San Mar-
tín de Jubia vivía dentro del monasterio con su concubina y con los hijos que tenían 
en común (Reglero de la Fuente, 2014, p. 209, n. 143). Es posible que no fuesen 
la única pareja en el lugar, pues en el Capítulo General del año anterior se comentó 
que allí había monjes que «tenían mujeres como si fuesen laicos» (Robert, 1892, p. 
367). Esto coincide con un arco temporal, tras 1270 y al menos hasta 1379, en el 
que las fuentes cluniacenses dan testimonio de la secularización de muchos monjes, 
abandonando la vida monástica pero dentro del propio monasterio, acabando por 
adquirir vicios del clero secular como el vivir con sus concubinas y prole bajo un 
mismo techo (Reglero de la Fuente, 2014, pp. 207-209). De los pocos integrantes 

12  ARCHV, RR.EE., 161, 11, 1501, 4r, 08-1501.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

7

del monasterio cluniacense de San Isidro de Dueñas en el año 1349, uno de ellos era 
padre de una prole numerosa y otro era concubinario (Robert, 1892, pp. 398-399).

A finales de ese siglo xiv el problema persistía al menos en los monasterios de 
Castilla, especialmente en las comunidades de un solo integrante, donde este podía 
hacer y deshacer a placer. En Santa María de Monfero el prior vivía tranquilamente 
con su concubina y sus hijos hasta que llegaron los visitadores (Robert, 1892, p. 418). 
Lo mismo ocurría en el monasterio de San Miguel de Tábara, en Zamora, poblado 
por el prior y su familia (Robert, 1892, p. 418). Un siglo después el panorama era 
el mismo en los monasterios gallegos benedictinos, pero estas no eran comunidades 
unipersonales. El abad de San Mamed de Seavia no tenía compañía masculina, pero 
los testimonios que llegaron al fiscal decían que aliviaba su soledad a base de dife-
rentes concubinas (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 190, 202-203). El de San Vicente 
del Pino permitía que sus monjes tuviesen concubinas tanto fuera como, tal vez, 
dentro del monasterio, mientras que él sí tuvo a su lado al menos a una de sus com-
pañeras mientras estuvo embarazada (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445, 
450-451). El prior de San Pedro de Valverde vivía con su concubina cuando Fer-
nando Castelo intentó violarla, aunque quiso ocultarlo en el interrogatorio (Zara-
goza Pascual, 2000, pp. 428-429, 448). Por su parte, el de Santa Conba de Bande 
parece que también vivía con su pareja, pues los testigos no se aclaraban (Zaragoza 
Pascual, 1998, pp. 830-831).

El que un clérigo regular viviese en un cenobio con una concubina era una 
forma muy evidente de romper con el voto de castidad. Pero también era una cues-
tión de género, pues es un comportamiento que no se encuentra entre las monjas 
castellanas medievales (Ortega Baún, 2019, pp. 287-288). Ni siquiera entre aquellas 
que vivían solas. Por ejemplo, aunque la priora benedictina de Pesqueiras, Inés de 
Guitián, tenía dos hijos del capellán Juan Rodríguez, otro de Pero Gato y un cuarto 
en camino, ni el cuestionario ni los testigos mencionan que hiciesen vida en común 
en el monasterio con alguno de sus amantes pese a tener la oportunidad al vivir sola 
(Zaragoza Pascual, 1996, pp. 366-367, 369-372). La misma ocasión tenía la abadesa 
de Lobios, Inés de Sanabria, en soledad desde que llegó al monasterio, pues, además 
de decirlo un testigo, no hay ninguna monja entre estos (Zaragoza Pascual, 2002, 
pp. 103-106). Negar que esto no ocurría en otros monasterios es imposible, puesto 
que no se puede saber qué había en la documentación que se ha perdido. Pero parece 
que el que una monja conviviese con un hombre en un monasterio era algo más 
bien extraordinario. Tal vez esto no ocurría por miedo a los castigos que la Orden 
y la sociedad les imponían, mucho más duros que si fuesen hombres, como se verá.

Si así lo deseaban, el hecho de no poder acceder al matrimonio permitía a 
los clérigos regulares el vivir en una poligamia consecutiva. Esto consiste en cambiar 
de pareja estable con bastante frecuencia, tal y como hacía el abad de San Mamed a 
finales del xv. Según la pregunta cuatro del interrogatorio que se realizó a los testigos, 
vivía en concubinato dentro del monasterio, pero cambiaba con asiduidad de pareja, 
más o menos cada año, según Alonso Yáñez (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 202, 204). 
La vida de su coetáneo y compañero de orden, el prior de Jubia, era parecida. Los 
testigos calculan que Antonio López tuvo entre 12 y 16 hijos de seis parejas diferen-
tes, lo cual denota cierta estabilidad con buena parte de ellas al tener de media dos 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

8

hijos con cada una de esa parejas (Zaragoza Pascual, 1999, pp. 90-93). Pero si estos 
religiosos tuvieron muchas parejas o concubinas de forma consecutiva o incluso a 
la vez, fue gracias a que disponían de los recursos de los monasterios. Así se podían 
permitir mantener a muchas mujeres e hijos, incluso casarlas cuando querían dar la 
relación por finalizada. El que parece que sí fue un concubinario bígamo fue Vicente 
de Monforte, benedictino del monasterio de esa misma localidad. De él siempre 
se decía que tuvo mancebas, en plural, aunque parece que todas vivieron fuera del 
monasterio al comentarse que salía a visitarlas. Se llamaban Cecilia y María, a las que 
supuestamente habría que añadir a Aldara, y esta situación era conocida en todo el 
pueblo (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445, 447, 451, 454).

El hecho de que algunos de estos clérigos sean polígamos consecutivos deja 
claro que las relaciones de concubinato que mantenían tenían un final, aparente-
mente. A veces parece que este no era un drama para ellas, sino que era beneficioso. 
Cuenta el testigo Pedro Pita que el prior de Jubia obligó a un hombre del lugar a 
casarse con una de sus concubinas. Por lo que se puede entender de las respuestas 
de este testigo a varias preguntas, el prior solía gastar los bienes del monasterio tanto 
en casar a sus vástagos como a sus exparejas (o, tal vez, todavía parejas). Esto indica 
que este era su modus operandi para deshacerse de ellas con el menor número de pro-
blemas al pasar a mantenerlas otro hombre, o bien para darles un futuro más res-
petable (Zaragoza Pascual, 1999, pp. 90-93). La misma estrategia seguía el abad de 
San Mamed para poder cambiar de pareja con asiduidad, pues, según Alonso Yáñez 
escuchó decir al abad que, al casarlas, se «infeudava» de ellas. Esto quiere decir que 
las enfeudaba, del verbo enfeudar, que daba a estas mujeres a otra persona como si 
se tratara de un feudo (Zaragoza Pascual, 2006, p. 204). El prior Juan de Valverde, 
por ejemplo, vivía en el priorato con una concubina y con dos hijos de una relación 
anterior con Catalina, que en ese año de 1498 estaba casada (Zaragoza Pascual, 2000, 
p. 448). Lo que no sabemos es si estas relaciones acababan y por eso ellas se casaban, 
o continuaban en el tiempo, siendo el matrimonio una pantomima orquestada por 
el clérigo y en connivencia, más o menos aceptada, con el marido. De ahí tal vez esa 
referencia a que el prior de Jubia había obligado a un hombre, tal vez un trabajador 
del monasterio, a casarse con una de sus antiguas parejas (Zaragoza Pascual, 1999, 
pp. 90-93), una práctica que décadas después no era desconocida en otras regiones 
(García y García, 1990, p. 224).

La violación no es un tipo de relación, pero sí es una forma de acceder al 
cuerpo de una mujer que el clero regular practicaba. Ya se ha mencionado que el abad 
de San Vicente del Pino intentó violar o violó a la concubina del prior de Valverde. 
Pero entre los habitantes de ese monasterio no era la primera vez que esto ocurría. 
Un testigo escuchó a Aldara, no se sabe si manceba del abad o de fray Vicente, decir 
que este último la persiguió y la violó cuando ella se negó a mantener relaciones 
sexuales. Otro cuenta que el mismo fray Vicente acudió un día armado a la casa de 
un clérigo enemigo, donde violó a su criada y la secuestró (Zaragoza Pascual, 2000, 
pp. 445, 447).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
5

9

2.4. Sexo homosexual entre clérigos regulares

Al igual que ocurría en los monasterios femeninos, el sexo homosexual era 
una «expectativa natural» en los masculinos (Payer, 1984, pp. 40 y ss.). Era fácil que 
dos hombres tuvieran sexo. Ya las primeras normas monásticas y otros textos cristia-
nos de los siglos iii y iv presentaban esta preocupación (Espejo, 1991). Por ejemplo, 
entre los Padres del desierto es recurrente la idea de que la proximidad entre personas 
del mismo género provocaba atracción física (Burgwinkle, 2004, pp. 33-34). Ade-
más, en los cenobios podía haber niños. Por ejemplo, los había en el de Santa María 
de Nájera y en el de San Zoilo (Cantera Montenegro, 2013, pp. 246-247). A los más 
pequeños era más sencillo silenciarlos por su edad: como hasta no hace mucho, o 
nadie los creía si lograban expresar lo que estaba pasando, o no sabían qué les esta-
ban haciendo. En cambio, los adolescentes, en plena efervescencia sexual, podían 
ser convencidos de diferentes maneras para un contacto íntimo. Así, la Regla de San 
Fructuoso de Braga, redactada en el siglo vii, condena con la pérdida de la tonsura, 
la humillación pública y la cárcel al hermano que bese o sea encontrado en un acto 
sexual con un niño o un joven (Testón Turiel, 2015, p. 339). La existencia de estas 
relaciones sexuales preocupaba, aunque no eran las únicas (Burgwinkle, 2004, p. 33).

La preocupación por el sexo homosexual siguió latente durante el resto de 
la Edad Media. Por eso se van a repetir normas antiguas, como cuando el obispo 
Gutierre de Toledo recuerda a los monjes benedictinos de San Juan de Corias y de 
San Salvador de Cornellana que deben dormir todos en el mismo dormitorio bajo 
la vigilancia de su superior, con una vela encendida y vestidos (Fernández Conde, 
1978, pp. 393, 410). No hay que olvidar que los dormitorios, y en especial las 
camas, eran en la Edad Media espacios que evocaban la unión sexual, también 
para los que guardaban castidad (Mohedano Hernández, 1951, p. 125). Con estas 
medidas se intentaba evitar que una pareja de hermanos tuviera sexo ni en esa sala 
ni en ningún otro lugar del cenobio, pues tenían que burlar la vigilancia de todos 
sus compañeros. 

Pero pese a las posibilidades que daba el vivir en una comunidad habitada 
por personas del mismo género, las muestras de preocupación por el sexo homosexual 
en los conventos castellanos no parecen ser muchas. Los confesores apenas las men-
cionan, incluidos aquellos que son religiosos y que escriben manuales para confesar 
a sus hermanos. Solo Martín Pérez lo hace, pero no debemos olvidar que su manual 
es muy extenso y completo. Además, su referencia al sexo homosexual entre mon-
jes y frailes hace desestimar que fuese una actividad que él creyese que ocurría con 
frecuencia. Más que preocupación, lo que hay es un ánimo completista, pues lo que 
hace es resumir algunos viejos penitenciales que tiene en su poder y que hablan del 
tema (Pérez, 2002, p. 604). Los casos de concubinato heterosexual eran mucho más 
conocidos, y tal vez por ello acaparaban toda la atención y volvían invisibles otras 
actividades sexuales como las homosexuales. Por ejemplo, los monjes benedictinos 
de San Juan de Corias y San Salvador de Cornellana no destacaban en la segunda 
mitad del xiv por su sodomía latente, sino por vivir en concubinato con mujeres. 

Aun así, hay que suponer que correrían rumores sobre monjes sodomitas 
en tal o cual comunidad, como ocurría en el resto de Europa. Tras escribir el Liber 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

0

Gomorrhianus donde denunciaba que la sodomía se había extendido entre todo el 
clero, Pedro Damián se dedicó en su De laude flagellorum a afirmar que esta estaba 
institucionalizada en los monasterios y que las recomendaciones de los penitencia-
les eran inconsistentes porque quienes los escribían eran también sodomitas (Bur-
gwinkle, 2004, pp. 53 y 55). A finales del xiii en Toulouse se extendió el rumor 
más o menos verídico de que los frailes menores se entregaban a la sodomía (Le Roy 
Ladurie, 1981, p. 208). 

Probablemente los rumores aumentaban si las comunidades no sufrían nin-
gún escándalo sexual de índole heterosexual. Pero el caso de Diego de Valladolid, del 
monasterio de San Salvador de Oña, no fue un rumor infundado. En 1501 pidió 
la absolución al papa por oficiar estando en pecado mortal, abandonar el monaste-
rio y por haber tenido sexo con legos, con curas y con otros religiosos (Tamburini, 
1995, pp. 205-206). Un abanico tan variado como el de sus compañeros hetero-
sexuales. Nunca sabremos las circunstancias bajo las cuales este monje se inició en el 
sexo homosexual. Tal vez, y como contaba en 1435 el guardián del convento de los 
frailes menores de Isle-sur-la-Sorgue, pudo ser iniciado en su niñez o preadolescen-
cia por otro hermano más mayor (Chiffoleau, 1984, p. 192). Tampoco sabremos si 
fue él el que inició a otros entre los muros de San Salvador. Lo único sólido es que 
no era el único clérigo regular que tenía sexo con otros hombres, ni en Oña ni en el 
resto de Castilla, aunque solo sea su testimonio el que nos ha llegado.

3. CASTIGAR AL INCASTO: LA FAMA Y EL BUEN EJEMPLO

Que un monje o un fraile se saltase el voto de castidad que había prometido 
guardar era muy grave. Lo dice claramente el obispo Pedro Gómez Barroso en su 
confesional: son apóstatas por haber abandonado algo tan consustancial a las órdenes 
monásticas13. Por su parte, Martín Pérez opina que es más condenable que un monje 
tenga un hijo que el que lo tenga un presbítero (Pérez, 2002, pp. 249-250). Razón 
no le faltaba. Se transformaba en un mal ejemplo para sus compañeros de dentro del 
cenobio, un ejemplo pernicioso que no era raro que se reprodujera, especialmente 
si no se castigaba y/o los transgresores eran los propios superiores del lugar. Ya se 
ha hablado del prior y del monje, ambos concubinarios y con hijos, que vivían en 
1349 en San Isidro de Dueñas (Robert, 1892, pp. 398-400). También de los abades 
y monjes asturianos que estaban en la misma situación a finales del xiv (Fernández 
Conde, 1978, pp. 391, 408). Un siglo después, pero en Galicia, era el abad de San 
Vicente del Pino el que consentía que sus monjes faltasen a la castidad del mismo 
modo que él (Zaragoza Pascual, 2000, p. 430). No se castigaba nada porque el abad 
hacía lo mismo, tal y como dijo Juan de Villachaa, uno de vecinos de este cenobio 
(Zaragoza Pascual, 2000, p. 447).

13  Gómez Barroso, 68v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

1

Pero estos hombres no solo eran un mal ejemplo dentro de los cenobios, sino 
también fuera de ellos. La vida sexualmente activa de un monje o un fraile debía 
ejercer de mal ejemplo entre los laicos, tal y como hacía la de los clérigos seculares 
que vivían en concubinato (Aznar Gil, 1998, pp. 516-518; Ortega Baún, 2018, p. 
13). Incluso debía ser un peor ejemplo, pues ellos prometían castidad. Así era difícil 
que los creyentes respetasen las prohibiciones sexuales de la Iglesia. Por este motivo 
también se intentaba que los escarmientos a estos hombres incastos no se conocie-
sen en el exterior de los cenobios. Dar publicidad al castigo servía para que los legos 
que cometían pecados parecidos siguiesen actuando del mismo modo al saber que 
no eran los únicos. Pero también para que aquellos legos que no habían pecado, 
sabiendo el ejemplo pero no siendo espectadores del castigo, se viesen tentados a 
actuar del mismo modo14.

Aun así, a veces el clero regular no ayudaba. Es sorprendente ver cómo los 
testigos laicos saben tanto de la vida sexual de algunos monjes y frailes. En Mon-
forte dicen que todo el mundo sabe de las andanzas de los benedictinos, y no ya en 
la localidad, sino en toda la comarca, pero lo sorprendente es que cuentan que son 
los propios clérigos los que van hablando de su vida sexual, la propia y la de sus com-
pañeros (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 446-447, 450, 454). Por eso no es raro que 
se conozcan perfectamente los nombres de estas mujeres, como los de las seis con-
cubinas del prior de Jubia (a saber: María García, Teresa de Grana, Aldonza Díaz, 
María Amiga, María das Filgueiras y María Ferreira; Zaragoza Pascual, 1999, p. 93). 
Ni tampoco que, ante una de esas conversaciones donde los clérigos hablan directa 
o indirectamente de su vida sexual, Juan de Villachaa le respondiera a fray Álvaro 
que «vosotros tenéys las mancebas e nos las pagamos» (Zaragoza Pascual, 2000, p. 
447). Este comentario tan cargado de crítica y de razón recuerda a otro pronunciado 
un siglo antes de boca de un predicador ante los habitantes de Alcalá de Guadaíra, 
a los que dijo claramente que sus limosnas iban a parar a los bolsillos de las con-
cubinas de los curas (Ortega Baún, 2018, p. 28). El mal ejemplo era evidente, y se 
criticaba. Tampoco era raro que ante tanta publicidad, las justicias actuaran contra 
una de las muchas concubinas de los monjes monfortinos, arrestándola (Zaragoza 
Pascual, 2000, p. 451). Su existencia no era un secreto, y podía llegar un punto en 
que fuera difícil a las justicias civiles el explicar por qué no hacían nada15. Pero pro-
bablemente el peor ejemplo de todos lo daba el abad de San Mamed de Seavia, pues 
nunca hizo ningún caso a las quejas sobre su vida sexual que le hicieron los visita-
dores de su orden y, encima, se adhirió al movimiento de la Observancia (Zaragoza 
Pascual, 1997, pp. 185, 202).

Más allá del mal ejemplo, había otros motivos para censurar la falta de cas-
tidad de un clérigo regular. Exactamente, que su comportamiento lo difamaba a él 
y a todos sus compañeros de Orden entre las gentes del pueblo, tal y como ocu-

14  Aviso de confesión para religiosos, 28v.
15  Sobre la represión hacia estas mujeres ver Córdoba de la Llave, 1986, pp. 604-611; Sán-

chez Herrero, 2008, pp. 126-132; Arranz Guzmán, 2008, p. 232; Ortega Baún, 2018, pp. 29-33.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

2

rría con los clérigos seculares (Arranz Guzmán, 2014, pp. 106-107). Así lo dijo el 
Capítulo General cluniacense de 1349 al descubrir que los priores de San Isidro de 
Dueñas, San Baudilio del Pinar en Samboal y algunos de sus compañeros eran con-
cubinarios públicos y padres de familia (Robert, 1892, p. 400). Este pensamiento 
es compartido por el autor del Aviso de confesión para religiosos, ya que advierte de 
que hay pecados que se cometen secretamente por un solo individuo, como la here-
jía o la lujuria, pero que si salen a la luz pueden difamar a toda la comunidad16. Por 
esto mismo, por el miedo a que los legos pensasen que si en un convento había un 
monje lujurioso sus compañeros podían o debían serlo, este anónimo autor pide que 
los castigos sean discretos, que no se sepa fuera que un hermano ha sido castigado17.

El clérigo regular que rompía su voto de castidad debía ser punido. Esto 
podía hacerse de diferentes formas, pero siempre en primer lugar por sus superiores, 
como abades o priores (Cantera Montenegro, 2013, p. 227). Si estos no hacían su 
trabajo, eran los siguientes en la jerarquía los que debían aplicar los castigos. En el 
caso de órdenes jerarquizadas, eran los superiores regionales quienes tenían la obli-
gación de castigar, tal y como se ve en las visitas realizadas a los prioratos de la pro-
vincia hispana de Cluny (Robert, 1892). Entre los benedictinos, los encargados de 
corregir lo que abades y priores no habían sabido enderezar eran los obispos, por 
eso Gutierre de Toledo intervino en tantos monasterios benedictinos de su diócesis 
(Fernández Conde, 1978).

Había varias formas de punir al monje o fraile lujurioso. Parece que la peni-
tencia era la más básica (Alfonso X, 1988, iv, viii, ii), un castigo que consistía en 
ayunos, oraciones e incluso encierros, correctivos que recibieron algunas monjas 
incastas (Ortega Baún, 2019, p. 289-290). A partir de aquí la dureza del castigo 
aumentaba. Cuando el Aviso de confesión para religiosos pide que no se puna pública-
mente, nos dice que algunas correcciones podían ser físicas o tener una parte visual 
como una condena oral ante el resto de la comunidad, la imposición de una señal o 
la privación del hábito18. Entre los cluniacenses, la incontinencia sexual de los her-
manos sin cargo alguno era, como mínimo, castigada con el traslado a otro monas-
terio19. Si se trataba de priores al menos se les privaba de su puesto20. El problema es 
que no sabemos si estos castigos eran aplicados tanto al que había tenido una única 

16  Aviso de confesión para religiosos, 23v.
17  Aviso de confesión para religiosos, 27v.
18  Aviso de confesión para religiosos, 28v.
19  Robert, 1892: año 1264, prior de Nájera difamado, destituido y trasladado, 337; año 

1269, dos monjes de Pombeiro disfamados, castigados y trasladados, 339; año 1291, los monjes de 
San Salvador de Budiño no están muy disfamados pero son trasladados, 342; año 1291, siete mon-
jes de Jubia están disfamados y son castigados y trasladados, 349; año 1387, en Carrión el enfermero 
es concubinario, 406-407; año 1392, en Dueñas el enfermero también es concubinario y se le castiga 
con el traslado, 409.

20  Robert, 1892: año 1259, el prior de Jubia es despojado de su cargo, 336; año 1261, el 
prior de Budiño es despojado de su cargo por incontinente, 336; año 1264, el prior de Nájera es des-
tituido y trasladado, 337; año 1285, el prior de Pombeiro es cesado por ser incontinente, al igual que 
el de Monfero, 344-345; año 1396, el prior de Valverde es depuesto por vivir con su concubina, 418.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

3

aventura sexual como al que tenía la promiscuidad por hábito. Al menos parece que 
los peores eran corregidos con más fuerza, de ahí tal vez que en 1392 el prior de San 
Isidro de Dueñas fuese obligado a personarse en la abadía de Cluny para recibir su 
castigo, aunque hay que tener en cuenta que es posible que no todas sus faltas fue-
sen sexuales (Robert, 1892, p. 409).

Aquellos que tenían concubinas o que incluso convivían con ellas merecían 
mayores penas por la reiteración de su pecado. A las ya mencionadas, se añadían 
otras para que abandonasen este estilo de vida. Gutierre de Toledo amenazó con la 
excomunión y con la cárcel a los monjes benedictinos y a los abades de San Vicente, 
San Juan y San Salvador con la privación de su cargo y beneficio eclesiástico si no 
abandonaban a sus amantes (Fernández Conde, 1978, pp. 385, 391 y 408). El hecho 
de no castigarlos cuando habían perdido la castidad y hacerlo solo si persistían en 
su comportamiento es idéntico a como se trataba a los clérigos seculares, los cuales 
nunca habían prometido renunciar al sexo (Aznar Gil, 1998, pp. 509-512; Sánchez 
Herrero, 2008, pp. 127-132). 

La estrategia contra los concubinarios cluniacenses adoptada por sus visita-
dores por esas mismas fechas, finales del xiv, se puede tildar de pobre. Al prior de 
Santa María de Valverde, hoy Santa María de Monfero, solo se le amenaza con pri-
varle de su puesto si no abandona a su concubina, y al de San Román de Entrepeñas 
únicamente se le pide que se aparte de ella (Robert, 1892, pp. 413-414). Parece que 
no solo los religiosos se habían convertido en clérigos seculares, también sus casti-
gos habían sufrido la misma transformación en la Orden de Cluny. Estas condenas 
no son nada duras si las comparamos con las que se aplicaban a los hermanos que 
servían en el hospital de Notre-Dame d’Ypres en el siglo xiv: exclusión durante un 
año si mantenían relaciones sexuales y para siempre si engendraban un hijo (Tous-
saert, 1963, p. 376).

Los concilios y sínodos también mencionan penas para los monjes y frailes 
incastos. A los castigos impuestos desde dentro de sus comunidades aparecía una 
nueva amenaza o, al menos, un nuevo recordatorio de que su comportamiento debía 
ser punido. Pero no el de todos. El Concilio de Valladolid de 1228 únicamente cas-
tigó a los clérigos regulares que además eran sacerdotes o poseían un beneficio ecle-
siástico y, dentro de estos, solo punió a los que eran concubinarios, suspendiéndolos 
o despojándoles del beneficio (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 325-326). Es decir, solo 
castigaba a una minoría. Un siglo después y también en Valladolid, en el Concilio 
de 1322, se siguió corrigiendo a los mismos, aunque esta vez también se sancionó 
el que oficiasen los bautizos y bodas de sus hijos o utilizasen los bienes de la Iglesia 
para ayudarles cuando se casasen (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 482-483). Hay que 
esperar hasta el Concilio de Palencia de 1388 para que, por fin, todo el clero regu-
lar sea castigado, exactamente en el momento de su muerte, negándoles el entierro 
cristiano (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 612-615). 

El hecho de que se imponga un castigo no significa que este funcione. Y 
es que no son pocos los ejemplos de clérigos regulares sancionados que no cambia-
ron su comportamiento. Algunos eludían los castigos huyendo a otro monasterio 
de la orden, como hacían muchos cluniacenses a mediados del xiii al abandonar sus 
monasterios de origen y presentarse ante el prior de San Vicente de Pombeiro, el 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

4

cual los aceptaba sin hacer ninguna pregunta. Con toda probabilidad, ese era uno 
de los mejores monasterios a los que podían ir, pues uno de sus habitantes, el inces-
tuoso Pedro Ibáñez, es descrito como rebelde y desobediente a los mandatos de los 
visitadores (Robert, 1892, p. 335). El hecho de que fueran trasladados era un cas-
tigo habitual que recibían los monjes de Cluny por tener sexo, pero está claro que 
era una práctica de dudosa utilidad (Reglero de la Fuente, 2014, p. 209). 

El pequeño tamaño de las comunidades castellanas impedía controlar a los 
infractores (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31). El mejor ejemplo de esto es de 1387, 
cuando el enfermero de San Zoilo de Carrión fue trasladado por, entre otras cosas, ser 
concubinario (Robert, 1892, pp. 405-407). Muy probablemente acabó en el monas-
terio de Dueñas, ya que cinco años después aparece en este lugar un enfermero con-
cubinario. Si ambos son la misma persona, Fernando González tuvo la suerte de ser 
enviado a un monasterio donde en 1392 solo vivían tres individuos y el prior tenía 
muchos hijos, un lugar perfecto para él (Robert, 1892, pp. 409-410). Pese a que los 
visitadores pidieron que este monje fuese trasladado, es posible que no se corrigiera 
o, peor aún, que extendiera nuevas malas costumbres (Reglero de la Fuente, 2014, 
p. 209). Por todo esto, es interesante preguntarse qué destino vivieron los tres mon-
jes que el Capítulo cluniacense trasladó desde Auvernia a España por sus muchas 
faltas, incluidas la incontinencia (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31).

Finalmente, los había que no atendían a castigos, como los benedictinos de 
San Juan de Corias en 1529, que siguieron la estela de sus antepasados de finales 
del xiv, a los que Gutierre de Toledo intentó reformar. A estos concubinarios recal-
citrantes les dio lo mismo ser detenidos, marcados, tratados «peor que a rufianes» y 
obligados a ayudar a pagar las penas económicas que debían abonar sus compañe-
ras. No cambiaron de vida (Zaragoza Pascual, 2006, p. 46).

4. LA CASTIDAD DEL CLERO REGULAR: 
UNA CUESTIÓN DE GÉNERO

La renuncia al sexo de los monjes y frailes del Medievo era algo matizable: 
se les exigía que fueran castos, pero el escándalo no era muy grande si no lo logra-
ban. Porque eran hombres, personas del género masculino, no del femenino. En la 
Plena y Baja Edad Media se exigía a las monjas que fueran vírgenes porque era esa 
la virtud, la única virtud, que las definía como tales; la monja debía ser virgen por-
que era monja. Pero esto no ocurría con el clero regular masculino, pues a ellos lo 
que les caracterizaba era la humildad (Salih, 2001, p. 124; Karras, 2005, pp. 37, 
41). Puesto que la castidad de estos hombres tenía un valor secundario, su virgi-
nidad valía menos aún. Incluso en las vidas de los santos hombres, su virginidad y 
su castidad no se enfatizan, porque ellos demostraban su cercanía a Dios de otras 
maneras (Salih, 2001, pp. 17-18). 

El origen de este orden de valores masculino tan diferente al femenino se 
encuentra en la Alta Edad Media, cuando la virginidad sufrió un proceso de femi-
nización. En la Antigüedad, el mantenerse virgen era algo tan bien considerado por 
el cristianismo que se tenía como una hazaña propia del género masculino. Por eso 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

5

a las mujeres vírgenes se las alababa poniéndolas a la altura de los hombres, pues por 
la voluntad que demostraban estaban actuando como tales. Pero en la Alta Edad 
Media el estatus virginal se denigró y dejó de ser una práctica de piedad masculina. 
Debido a esto el mantenimiento de la virginidad en los hombres desapareció como 
práctica religiosa (Salih, 2001, pp. 10-11). Menos entre los cluniacenses (Pacaut, 
1985, p. 357). De ahí que en las hagiografías de santos de género masculino, ras-
gos como la virginidad o la castidad no se enfatizasen, apareciendo en un segundo 
plano. Ya no era necesario que se dijera que eran vírgenes porque ellos demostraban 
su cercanía a Dios a través de su humildad, fe inquebrantable, capacidad de hacer 
milagros o defendiendo los derechos de la Iglesia, quedando la virginidad como algo 
remarcable solo en las mujeres que aspiraban a la santidad (Salih, 2001, pp. 17-18; 
Karras, 2025, p. 41). Así pues, si los ejemplos en los que se debía mirar el clero regu-
lar no se resaltaba la castidad como un valor a seguir, está claro que su importancia 
se diluía. Había otras prácticas en las que centrar su vida de santidad y, sobre todo, 
mucho más masculinas.

Las dificultades biológicas para guardar castidad las presentaban tanto mon-
jes y frailes como monjas, aunque de estas últimas no nos hayan llegado testimonios. 
Pero, a diferencia de ellos, a ellas la sociedad las había aleccionado a que las buenas 
mujeres, indistintamente de su piedad, guardaban su virginidad hasta el matrimonio, 
y a partir de ese momento solo tenían sexo con su marido (Ortega Baún, 2016: 77). 
Por esto mismo, cuando una mujer entraba en un monasterio independientemente 
del motivo por el que entrara, su vida sexual no cambiaba con respecto a la que había 
llevado hasta ese momento21.

Pero no ocurría lo mismo con un hombre, pues su cambio de vida a nivel 
sexual sí debía ser completamente radical. Este era un gran motivo por el cual a mon-
jes y frailes les costaba cumplir con el voto de castidad, porque fuera de la clausura, 
la sociedad les decía que la obligación cristiana de ser castos no era algo masculino. 
Si ser mujer significaba tener una vida sexual muy limitada, ser hombre era casi todo 
lo contrario (Ortega Baún, 2016, pp. 78-79). Había masculinidades laicas que se 
distinguían de otras por el acceso al matrimonio, por tener una sexualidad activa 
(Salih, 2001, pp. 17-18). Incluso la medicina justificaba que los hombres tuviesen 
más problemas para guardar castidad. Hubo médicos que afirmaron que como la 
naturaleza de los hombres era caliente y por tanto sexual, esto hacía que tuviesen 
que purgar sus humores mediante el sexo para mantenerse sanos (Murray, 2002, pp. 
14-15). De este modo, la medicina hizo a la actividad sexual algo consustancial al 
género masculino, reafirmando así un discurso social que nada tenía que ver con la 
religión y haciendo que los médicos fuesen parte de él.

Si además de a la castidad a un hombre se le obligaba a la pobreza y a la 
obediencia, la vida del clérigo regular dinamitaba varios pilares de la masculinidad 
(Karras, 2003, pp. 160-162). Esta vida no era difícil para los oblatos que se habían 

21  Para saber más sobre los motivos que llevaban a una mujer a profesar en un monasterio 
ver Prieto Sayagués, 2021.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

6

criado dentro de los monasterios y, por tanto, dentro de un grupo social con un 
modelo de masculinidad monacal. Era especialmente dificultosa para los hombres 
que, de adultos, ingresaban en una orden monástica y, por tanto, habían vivido su 
infancia y adolescencia en el mundo seglar. En este habían aprendido que ser un 
hombre consistía en generar riquezas, ejercer la violencia, tener personas que te obe-
decían y mujeres con las que tener sexo (Swanson, 1999, p. 176). Guardar castidad 
era biológicamente difícil para estos hombres, como para las mujeres, pero sus difi-
cultades eran mejor comprendidas fuera del cenobio. Iglesia y sociedad no exigían 
a monjes y frailes que guardasen castidad absoluta a lo largo de toda su vida como 
a las monjas, pese a que todos pertenecían al clero.

Para la sociedad, la vida sexualmente activa de frailes y monjes no importaba 
tanto como la de las monjas. Esta diferencia también se encuentra entre las jerarquías 
eclesiásticas, las que han de castigar al clero regular que no guarda castidad. Ambos 
géneros pronunciaban los mismos votos y, aun así, la vida sexual de ellos aparece en 
las fuentes menos mencionada y por tanto menos controlada. 

Este doble rasero puede comprobarse en las acciones que emprendió Gutie-
rre de Toledo contra los monasterios de su diócesis, la de Oviedo, donde había des-
cubierto graves ofensas contra el voto de castidad, pues fue muy diferente su modo 
de actuar cuando los implicados fueron clérigos del género masculino o del feme-
nino. En el monasterio de hombres de San Vicente de Oviedo, como en el también 
ovetense de San Pelayo, pero de mujeres, encontró la misma irregularidad: sus inte-
grantes salían para asistir a bautizos. En las constituciones de ambos monasterios 
Gutierre de Toledo condenó estas acciones, pero los castigos que impuso no fue-
ron los mismos. Los de San Vicente se llevaron poco más que una reprimenda por 
sus salidas, y las monjas de San Pelayo, nuevas normas para apuntalar su encierro 
(Fernández Conde, 1978, pp. 387, 419). Exactamente las de la decretal Periculoso, 
sobre las que se volverá inmediatamente. El obispo también actuó en los monasterios 
femeninos de Santa María de Villamayor y de San Martín de Soto de Dueñas y en 
el masculino de San Juan de Corias. Pese a cometer similares faltas, los monasterios 
femeninos fueron cerrados y sus monjas enviadas a otros para que se reformaran, 
pero los dos masculinos de San Juan y San Vicente siguieron en activo y sus monjes 
no fueron trasladados. Las hermanas de Santa María y de San Martín, con sus hijos 
y sus amantes, no eran peores que los habitantes de San Vicente, donde era público 
que algunos monjes tenían concubinas e hijos, o los de San Juan, donde estos eran 
mayoría e incluían al abad. Pero aun así ellos no fueron castigados, sino que se les 
concedió un periodo de gracia en el cual debían abandonar a sus concubinas, cosa 
que si finalmente no hacían, entonces sí, eran punidos. Nadie los castigó por sus 
pecados pasados, como si la ruptura del voto de castidad solo contase a partir de la 
visita del obispo. Al contrario que en el caso de las monjas (Fernández Conde, 1978, 
pp. 462-463, 385, 408). 

En conclusión, o las faltas contra los votos de pobreza y obediencia de las 
monjas asturianas fueron mucho más graves que las de sus homólogos masculi-
nos, o la única explicación a esta diferencia de castigos radica exclusivamente en el 
género de los pecadores. Se puede pensar que este trato diferente entre géneros es 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

7

una excepción, algo que solo hizo el obispo Gutierre de Toledo. Pero, al contrario, 
era una práctica institucionalizada. 

En el año 1298 Bonifacio VIII publicó la decretal Periculoso. En ella exigía 
a todas monjas que no dejasen acceder a nadie del exterior a sus comunidades y que 
permaneciesen estrictamente encerradas dentro, salvo en caso de enfermedad conta-
giosa. Esta norma era innecesaria, pues, con las reglas monásticas, la clausura de las 
monjas ya estaba asegurada. Aun así, para reforzarla, el papa se excusó en que existían 
ciertos monasterios en donde las monjas salían con total libertad y se iban a casas 
de seglares o, peor incluso, que dejaban entrar a personas sospechosas dentro de los 
cenobios (Brundage y Makowski, 1994, p. 145). Al romper de esta manera con su 
aislamiento, estas mujeres iniciaban un camino que las llevaba a quebrar sus votos 
de castidad (Linehan, 2000, p. 142, n. 31; Brundage y Makowski, 1994, p. 154).

Esta justificación no era inventada, esas monjas incastas existían y, tal vez, 
el monasterio que impulsó la aparición de la Periculoso fue el de las Dueñas de 
Zamora (Linehan, 2000, p. 142). Pero en los monasterios y conventos masculinos 
pasaba lo mismo o peor y nunca nadie decidió pedir o escribir una decretal como 
la Periculoso, que apuntalase las reglas monásticas masculinas en materia de visitas, 
salidas y contactos con mujeres en general. Así que cuando Bonifacio VIII creó la 
Periculoso, impuso esta norma a todas las monjas católicas, mientras que esas mis-
mas prohibiciones o similares que tenían el objetivo de dificultar el contacto con 
el otro género fueron también impuestas en los monasterios masculinos, pero por 
voluntad de sus obispos o superiores tras una visita a esos lugares, visita que pudo 
ocurrir en los siglos xiv, xv o xvi, o no ocurrir. La diferencia entre géneros es clara 
al no realizarse ni desde el Papado ni para todos los monasterios desde el siglo xiii 
como en el caso femenino.

Nunca nadie criticó el estricto encierro que exigía la Periculoso porque la 
decretal ahonda tácitamente en la creencia de que la abstinencia sexual y la virgini-
dad eran valores centrales para una monja, que su importancia era mayor que otras 
virtudes cristianas y que su protección debía ser absoluta; como si la vida en religión 
de una mujer se limitase a conservar su castidad (Brundage y Makowski, 1994, pp. 
152-153). Por tanto, los actos de los monjes y frailes que no respetaban el voto de 
castidad eran más tolerados que los de las mujeres consagradas a Dios. Un último 
ejemplo de ello es la diferencia con la que se trató a los benedictinos y benedictinas 
de Galicia a finales del xv. Todos los monasterios femeninos fueron clausurados y 
sus habitantes trasladadas a San Paio de Antealtares, pero no por el mal comporta-
miento de monjas, abadesas y prioras, sino porque ya estaba decidido antes de cono-
cer la situación de cada cenobio (García-Fernández, pp. 125-127). A las monjas se las 
agrupó y se las encerró lejos de sus hogares, reforzando su vida en clausura, mientras 
que muchos monasterios masculinos permanecieron pese al comportamiento de sus 
integrantes, eso sí, ahora sujetos a la Observancia (García-Fernández, pp. 133-135). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

8

5. CONCLUSIONES

A lo largo de estas páginas se ha intentado completar el vacío de conocimien-
tos sobre la vida sexual del clero regular masculino en Castilla, entre el siglo xiii e 
inicios del xvi. El análisis de las normas que evitaban el trato de estos hombres con 
cualquier mujer deja claro que el problema residía en el nacimiento del deseo sexual. 
El estudio de las transgresiones de estos hombres nos ha dado un amplio abanico de 
datos sociales sobre ellos, sus parejas y las relaciones que entablaban, principalmente 
heterosexuales, pero también homosexuales. Se ha descubierto que más interesante 
que el hecho de que estos hombres fuesen castigados era el que recibieran ese cas-
tigo por las repercusiones sociales de sus transgresiones, convirtiéndose en un mal 
ejemplo tanto para sus compañeros como para los legos, además de dar mala fama 
al clero regular en general. Pero, sobre todo, es muy significativo que estos castigos 
eran menores si se comparaban con los que recibían las monjas en la misma situa-
ción, siendo la aplicación de la perspectiva de género en este tema muy reveladora. 

Ha quedado demostrado que, pese a las limitaciones, se puede hacer un tra-
bajo sobre la vida sexual del clero regular sin caer en lo anecdótico. No obstante, el 
vacío historiográfico en torno al tema tratado no ha terminado de ser llenado. Esta-
mos ante una línea de trabajo sobre la cual esta es una primera aportación. Más allá 
de las limitaciones impuestas por las fuentes, parece claro que hay un fructífero mar-
gen para cubrir huecos espaciales y temporales, pero, sobre todo, para la incorpora-
ción de nuevos enfoques en torno a los comportamientos sexuales del clero regular 
y su disciplinamiento en la Castilla de la Baja Edad Media.

Recibido: 31/7/25; aceptado: 24/10/25



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
6

9

FUENTES

ARCHV, RR.EE., 161, 11, 1501.

Alfonso X el Sabio, Cantigas de Santa María. Códice Rico del Escorial, Ms. escurialense T.I.1. 

Alfonso X el Sabio (1988). Leyes de Alfonso X. 2, Fuero real. Fundación Sánchez Albornoz; ed. y 
análisis crítico por G. Martínez Diez, con la col. de J.M. Ruiz Asencio, C. Hernández Alonso, 
Fundación Sánchez Albornoz. 

Aviso de confesion para religiosos, RBME &-IV-32, 7r.

Berceo, Gonzalo de (1992). Los milagros de Nuestra Señora. Edición de Claudio García Turza. Espasa 
Calpe. 

Fernández Conde, Francisco Javier (1978). Gutierre de Toledo, obispo de Oviedo (1377- 1389). Reforma 
eclesiástica en la Asturias bajomedieval. Universidad de Oviedo. 

García y García, Antonio (Dir.) (1981). Synodicon Hispanum I. Galicia. Biblioteca de Autores 
Cristianos.

García y García, Antonio (Dir.) (1990). Synodicon Hispanum V. Badajoz, Coria-Cáceres y Plasencia. 
Biblioteca de Autores Cristianos.

Gómez Barroso, Pedro, Confesional, BNE, MSS 9299.

Linehan, Peter (2000). Las Dueñas de Zamora: secreto, estupro y poderes en la Iglesia española del siglo xiii. 
Península.

Martín, José Luis; Linage Conde, Antonio (1987). Religión y sociedad medieval: el catecismo de Pedro 
de Cuéllar (1325). Junta de Castilla y León, Consejería de Cultura y Bienestar Social.

Memorial de pecados y aviso de la vida christiana copioso, muy complido e puechoso assi para los confessores 
como para los penitentes. Conpilado e agora nuevamete corregido por el reverendo padre fray Pedro 
de covarrubias, maestro en santa Theologia, de la orde de los predicadores. Confessor de la muy 
yllustre señora duquesa de Frias, 1520 o 1528 (1a edición en 1515), BNE, MSS R/27988. 

Mohedano Hernández, José María (1951). El espéculo de los legos. Texto inédito del siglo xv. Edición, 
estudio e investigación de fuentes. Instituto Miguel de Cervantes.

Pérez, Martín (2002). Libro de las confesiones. Una radiografía de la sociedad medieval española. Edición 
crítica, introducción y notas por Antonio García y García, Bernardo Alonso Rodríguez y 
Francisco Cantelar Rodríguez. Biblioteca de Autores Cristianos. 

Pérez Celada, Julio A. (1987). Documentación del monasterio de San Zoilo de Carrión (1301-1400). 
Ediciones J. M. Garrido Garrido.

Robert, Ulysse (1892). État des monastères espagnols de l´Ordre de Cluny, aun xiiie-xve siècles, d´après 
les actes des visites et des chapitres généraux. Boletín de la Real Academia de la Historia, xx, 
321-431.

Rojas, Fernando de (2002) La Celestina, edición de Marta Haro Cortés y Juan Carlos Conde. Castalia.

Ruiz, Arcipreste de Hita, Juan (1992). Libro de buen amor. Edición de Alberto Blecua. Cátedra.

Sánchez, Ambrosio (Ed.) (1999). Un sermonario castellano medieval. Estudio y edición. Universidad 
de Salamanca.

Tamburini, Filippo (1995). Santi e peccatori. Confessioni e suppliche dai Registri della Penitenzieria dell 
’Archivio Segreto Vaticano (1451-1586). Instituto di Propaganda Libraria.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
7

0

Tejada y Ramiro, Juan (1861). Colección de cánones y de todos los Concilios de la Iglesia de España y de 
América: (en latín y castellano). III, Concilios del siglo ix en adelante. Imprenta de Pedro Montero. 

Zaragoza Pascual, Ernesto (1983). Visitas de Fray Diego de Sahagún a los monasterios de Sopetrán, San 
Millán y Silos (1522-1523). Wad-Al-Hayara: revista de estudios de Guadalajara, 10, 365-372.

Zaragoza Pascual, Ernesto (1996). Procesos de reforma contra la abadesa de Lobios y la priora de 
Pesqueiras. Compostellanum, 41, 357-386. 

Zaragoza Pascual, Ernesto (1997). Proceso de reforma contra el abad de San Mamed de Seavia 
(1498-1499). Compostellanum, 42, 1-2, 185-209

Zaragoza Pascual, Ernesto (1998) Documentos inéditos sobre la reforma de los monasterios bene-
dictinos gallegos (1496-1499). Estudios Mindonienses, 14, 807-844. 

Zaragoza Pascual, Ernesto (1999). Documentos inéditos sobre la reforma de los monasterios bene-
dictinos gallegos (1493-1513). Compostellanum, 44, 1-2, pp. 77-103.

Zaragoza Pascual, Ernesto (2000). Proceso de reforma contra el abad de Samos y Monforte. Estudios 
Mindonienses, 16, 421-465.

Zaragoza Pascual, Ernesto (2002). Reforma de los monasterios de Lobás, Dozón y Ansemil (1498-
1499). Cuaderno de Estudios Gallegos, xlix-115, 81-124. 

Zaragoza Pascual, Ernesto (2006). Proceso de reforma del monasterio de San Juan de Corias (1529-
1530). Boletín de letras del Real Instituto de Estudios Asturianos, 60, 168, 41-104.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
7

1

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Armstrong-Partida, Michelle (2017). Defiant priests. Domestic unions, violence, and clerical masculinity 
in fourteenth-century Catalunya. Cornell University Press. 

Arranz Guzmán, Ana (2008). Amores desordenados y otros pecadillos del clero. En Carrasco 
Manchado, Ana Isabel; Rábade Obradó, María del Pilar (Eds.), Pecar en la Edad Media 
(pp. 227-262). Silex.

Arranz Guzmán, Ana (2014). La buena fama del clero y el peligro de escándalo público: un tema de 
preocupación episcopal. En Beceiro Pita, Isabel (Coord.). Poder, piedad y devoción. Castilla y 
su entorno (siglos xii-xv) (pp. 359-388). Silex.

Asenjo González, María (1984). Las mujeres en el medio urbano a fines de la Edad Media: el caso 
de Segovia. En VV. AA., Las mujeres e las ciudades mediecales. Actas de las IIII Jornadas de 
Investigación Interdisciplinaria (pp. 109-124). Seminario de Estudios de la Mujer, Universidad 
Autónoma de Madrid.

Aznar Gil, Federico R. (1998). La penalización de los clérigos concubinarios en la Península Ibérica 
(siglos xiii-xvi). Revista española de derecho canónico, 55/145, 503-546.

Bornstein, Daniel E. (1997). Parish priest in Late Medieval Cortona: the urban and rural clergy. Preti 
nel medioevo. Quaderni di Storia Religiosa, 4, 165-193.

Brundage, James A. y Makowski, Elizabeth M. (1994). Enclosure of nuns: the decretal Periculoso 
and its commentators. Journal of Medieval History, 20, 143-155. 

Brundage, James A. (2000). La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa medieval. Fondo de 
Cultura Económica.

Burgwinkle, William E. (2004). Sodomy, masculinity and law in medieval literature: France and England, 
1050-1230. Cambridge University Press.

Cantera Montenegro, Margarita (2013). La comunidad monástica de Santa María de Nájera durante 
la Edad Media. En la España medieval, 36, 225-262.

Córdoba De la Llave, Ricardo (1986). Las relaciones extraconyugales en la sociedad castellana 
bajomedieval. Anuario de estudios medievales, 16, 571-620.

Cossar, Roisin (2020). The marginality of clerics’ concubines in the Middle Ages: a reappraisal. En 
Zimo, Ann E.; Vann Sprecher, Tiffany D.; Reyerson, Kathryn; Blumenthal, Debra (Eds.). 
Rethinking Medieval Margins and Marginality (pp. 129-145). Routledge. 

Diago Hernando, Máximo (2014). El papel de la alta nobleza en el proceso de reforma de los mo-
nasterios benedictinos de la Corona de Castilla a fines del Medievo. En Beceiro Pita, Isabel 
(Coord.). Poder, piedad y devoción. Castilla y su entorno (siglos xii-xv) (pp. 359-388). Silex.

Espejo Muriel, Carlos, (1991). El deseo negado. Aspectos de la problemática homosexual en la vida 
monástica (siglos iii-vi d.C.). Universidad de Granada.

Ferroul, Yves (1997). Abelard´s blissful castration. En Cohen, Jeffrey Jerome; Wheeler, Bonnie (eds.), 
Becoming male in the Middle Ages (pp. 129-144). Garland.

Flandrin, Jean-Louis (1984). La moral sexual en Occidente. Evolución de las actitudes y comportamientos. 
Juan Granica.

García-Fernández, Miguel (2016). ¿Libertinaje o libertad? Rompiendo la(s) Regla(s) en los monasterios 
de monjas benedictinas de la Galicia bajomedieval. En Cacheda Barreiro, Rosa Margarita; 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
7

2

Fernández Martínez, Carla (Coords.). Universos en orden I. las órdenes religiosas y el patrimonio 
cultural iberoamericano (pp. 121-152). Alvarellos.

García-Fernández, Miguel (2022). Beyond the wall: power, parties, and sex in late medieval Galician 
nunneries. En Pérez Vidal, Mercedes (Ed.). Women Religious Crossing between Cloister and the 
World: Nunneries in Europe and the Americas, ca. 1200-1700 (pp. 61-86). Arc Humanities Press.

Jimeno Aranguren, Roldán (2011). Concubinato, matrimonio y adulterio de los clérigos: notas 
sobre la regulación jurídica y praxis en la Navarra medieval. Anuario de Historia del derecho 
español, 81, 543-574.

Karras, Ruth Mazo (2005). Sexuality in medieval Europe. Doing unto others. Routledge.

Karras, Ruth Mazo (2003). From boys to men. Formations of masculinity in Late Medieval Europe. 
University of Pennsylvania Press.

Kelleher, Marie (2002). ‘Like Man and Wife’: Clerics’ Concubines in the Diocese of Barcelona. 
Journal of Medieval History, 28, 349-360.

Le Roy Ladurie, Emmanuel (1981). Montaillou, aldea occitana de 1294 a 1324. Taurus.

Muro Abad, Juan Robert (1993). La castidad del clero bajomedieval en la diócesis de Calahorra. 
Historia, instituciones, documentos, 20, 261-282.

Murray, Jacqueline (2002). «The law of sin that is in my members». The problem of male embodi-
ment». En Riches, Samantha J.E.; Salih, Sarah (Eds.), Gender and holiness. Men, women and 
saint in late medieval Europe (pp. 9-22). Routledge. 

Ortega Baún, Ana E. (2017). Honor femenino, manipulación de la fama y sexualidad en la Castilla 
de entre 1200 y 1550. Clio & Crimen, 13, 75-98. 

Ortega Baún, Ana E. (2018). Luz y oscuridad: apuntes sobre el concubinato de clérigos en Castilla 
(siglos xi-xv). Hispania, lxxviii, 258, 11-38. 

Ortega Baún, Ana E. (2019). Camino a la perdición. Monjas en Castilla que rompieron el voto de 
castidad, siglos xiii al xv. En Del Val Valdvieso, María Isabel; Martín Cea, Juan Carlos; Carvajal 
de la Vega, David (Eds.), Expresiones del poder en la Edad Media: homenaje al profesor Juan 
Antonio Bonachía Hernando (pp. 281-290). Ediciones Universidad de Valladolid.

Ortega Baún, Ana E. (2020). La otra delincuencia femenina relacionada con la sexualidad en la 
Castilla medieval: lesbianismo, huida del cónyuge, alcahuetería, colaboración en violación, 
concubinato clerical y aborto. Clio & Crimen. Revista del Centro de Historia del Crimen de 
Durango, 17, pp. 67-92. 

Pacaut, Marcel (1986). L’Ordre de Cluny (909-1789). Fayard.

Payer, Pierre J. (1984). Sex and the penitentials the development of a sexual code, 550-1150. University 
of Toronto. 

Pérez Celada, Julio A. (1998). Algunas consideraciones sobre la conducta de los monjes cluniacenses 
ibéricos en la Baja Edad Media. En VV. AA., La vida cotidiana en la Edad Media. VIII Semana 
de Estudios Medievales (pp. 289-303). Instituto de Estudios Riojanos.

Prieto Sayagués, Juan Antonio (2021). Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías 
urbanas en la castilla bajomedieval. Causas, dinámicas, privilegios y donaciones. Espacio, 
tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, 34, 745-814.

Reglero De la Fuente, Carlos M. (2008). Cluny en España: los prioratos de la provincia y sus redes 
sociales (1073-ca.1270). Centro de Estudios e Investigación San Isidoro.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 5
41

-5
73

5
7

3

Reglero De la Fuente, Carlos M. (2014). Amigos exigentes, servidores infieles: la crisis de la Orden de 
Cluny en España (1270-1379). CSIC.

Reglero De la Fuente, Carlos M. (2021). Monasterios y monacato en la España medieval. Marcial 
Pons Historia.

Reglero De la Fuente, Carlos M. (2022). El monacato en los reinos de León y Castilla (siglos ix-
xiii). SVMMA. Revista de cultures medievals 19, 20-38.

Reglero De La Fuente, Carlos M. (2023). La reforma de los prioratos cluniacenses castellanos en la 
Baja Edad Media: de Cluny a Valladolid. Archivo ibero-americano, 83, 27-56.

Rodríguez Sánchez, Ángel (1998). Hacerse nadie. Sometimiento, sexo y silencio en la España de finales 
del siglo xvi. Milenio.

Roby, Agathe (2021). La prostitution au Moyen Âge. Le commerce charnel en Midi toulousain du XIIIe 
au xvie siècle. Loubatieres. 

Rucquoi, Adeline (2008). Aimer dans l ’Espagne médiévale. Plaisirs licites et illicites. Les Belles Lettres. 

Salih, Sarah (2001). Versions of virginity in late medieval England. Brewer.

Salvador Miguel, Nicasio (2001). Soltería devota y sexo en la literatura medieval (los clérigos). En 
Iglesia Duarte, Jose Ignacio de la (Coord.), La familia en la Edad Media. XI Semana de Estudios 
Medievales (pp. 317-348). Instituto de Estudios Riojanos.

Sánchez Herrero, José (2008). Amantes, barraganas, compañeras, concubinas clericales. Clío & 
Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 5, 106-137.

Sánchez Ortega, María Helena (1992). La mujer y la sexualidad en el Antiguo Régimen: la perspectiva 
inquisitorial. Akal.

Sarrión Mora, Adelina (1994). Sexualidad y confesión. La solicitación ante el Tribunal del Santo Oficio 
(siglos xvi-xix). Alianza.

Solórzano Telechea, Jesús Á. (2010). Concubinarios, herejes y usurpadores: justicia eclesiástica, 
comunicación y ‘propaganda’ en Las Montañas del obispado de Burgos en el siglo xv. En la 
España Medieval, 33, 233-257.

Swanson, Robert N. (1999). Angels incarnate: clergy and masculinity from gregorian reform to 
reformation. En Hadley, D.M. (Ed.), Masculinity in Medieval Europe (160-177). Longman.

Testón Turiel, Juan Antonio (2015). La vivencia monástica en las tradiciones regulares de San Isidoro 
de Sevilla y San Fructuoso de Braga: origen y diferencia de una doble corriente espiritual en la 
Antiguedad Tardía hispana. Publicaciones de la Facultad de Teología del Norte de España, 
Sede Burgos, 2015.

Toussaert, Jacques (1963). Le sentiment religieux en Flandre à la fin du Moyen-Age. Plon.

Valous, Guy de (1970). Le monachisme clunisien des orígenes au xv e siècle. Picard

Werner, Janelle (2010). Promiscuous priests and vicarage children: clerical sexuality and masculinity 
in late medieval England. En Thibodeaux, Jennifer D. (Ed.), Negotiating Clerical Identities: 
Priests, Monks and Masculinity in the Middle Ages, (pp. 159-181). Palgrave Macmillan. 

Wertheimer, Laura (2006). Children of disorder. Clerical parentage, illegitimacy, and reform in the 
Middle Ages. Journal of the History of Sexuality, 15-3, 382-407.




