POBREZA, OBEDIENCIA, CASTIDAD Y GENERO. LA VIDA
SEXUAL DE MONJES Y FRAILES EN CASTILLA ENTRE
EL SIGLO XIII E INICIOS DEL XVI

Ana E. Ortega Batin
Universidad de Burgos
E-mail: anae.ortegabaun@hotmail.com

ORCID: 0000-0001-9295-8467

RESUMEN

Este trabajo busca conocer la vida sexual de los monjes y frailes castellanos entre el siglo x1r1
e inicios del xv1, pues es un tema que ha recibido poca atencién debido a diferentes dificul-
tades documentales. Primero se estudian las normas que se crearon para limitar al méximo el
contacto entre monjes, frailes y mujeres y que el deseo sexual no surgiera. Luego se examinan
diferentes casos de clérigos regulares que no guardaron castidad, lo que da pie a analizar quié-
nes eran ellos, quiénes sus amantes y qué tipo de relaciones mantenfan. También se analizan
casos de monjes y frailes homosexuales. A continuacion, se ahonda en el por qué se castigaba
a estos hombres, mds alld de por su transgresién, y en el como. Finalmente se compara la
vida sexual de monjes, frailes y monjas, evidenciando una tolerancia hacia las transgresiones
sexuales de los hombres, pero no de las mujeres.

PALABRAS CLAVE: sexo, Castilla, Edad Media, monjes, frailes, monjas, castidad, género.

POVERTY, OBEDIENCE, CHASTITY, AND GENDER. THE SEXUAL LIFE OF MONKS
AND FRIARS IN CASTILE BETWEEN THE 13™ AND EARLY 16" CENTURIES

ABSTRACT

This article seeks to understand the sexual life of Castilian monks and friars between the
13th and early 16th centuries, as this topic has received little attention due to various doc-
umentary difficulties. First, it studies the norms that were created to limit contact between
monks, friars, and women as much as possible, preventing sexual desire from arising. It
then examines different cases of regular clerics who did not observe chastity, which leads to
an analysis of who they were, who their lovers were, and what types of relationships they
maintained. It also analyzes cases of homosexual monks and friars. It then delves into why
these men were punished, beyond their transgression, and how. Finally, it compares the sexual
lives of monks, friars, and nuns, revealing tolerance toward sexual transgressions among men
but not among women.

Keyworbps: sex, Castile, Middle Ages, monks, friars, nuns, chastity, gender.

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.21
Cuapernos DEL CEMYR, 34; enero 2026, pp. 541-573; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

o0¢e

PP 541-573 541

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl


https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.21
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:anae.ortegabaun%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9295-8467

542

o]

o]

541-57

EMYR, 34; 2026, PP. 5

SDELC

N
)

CUADERN

026

Je

0. INTRODUCCION

Cuenta el Arcipreste de Hita que, tras los juglares, quienes van a recibir a Don
Amor no son las personas casadas o las jévenes y solteras, sino las dedicadas a servir
a Dios: curas, monjes, frailes, freiles de las 6rdenes militares y monjas (Ruiz, 1992,
estrofas 1234-1241). Este es uno de los testimonios mds conocidos sobre la sexua-
lidad del clero, pero no el tnico. Los hay de los siglos x y x1 sacados de diferentes
archivos, protagonizados por monjes y monjas incastos. También del x111 como las
Cantigas de Santa Maria, con relatos donde la vida sexual activa de clérigos regula-
res de ambos géneros es protagonista (Rucquoi, 2008, pp.164-167). Por su parte, el
Sinodo de Santiago de Compostela de 1320 denuncié que mujeres y hombres per-
tenecientes a 6rdenes religiosas engendraban hijos pese a sus votos (Garcia y Garcia,
1981, pp.297-298). Mds de siglo y medio después, los Reyes Catdlicos hacian una
denuncia parecida, al afirmar que en el Reino de Galicia existian monjas y monjes
que no acataban ninguna de las normas que, como pertenecientes al clero regular,
debian respetar (Garcia-Fernandez, 2016, p.125, n. 10).

Un somero repaso por el estado de la cuestién de este tema arroja como
resultado que se conoce bastante la vida sexual de los clérigos seculares'. Esto ocurre
tanto en Castilla como fuera, donde incluso hay investigadores/as como Armstrong-
Partida o Cossar que mantienen lineas de investigacién abiertas sobre la poca casti-
dad de los clérigos de 6rdenes sagradas’. Mientras, el clero regular parece olvidado.
Sobre la vida sexual de monjes y frailes la bibliografia escasea, y no es raro que la
mayoria de las reflexiones se centren en las monjas. Esto se puede ver claramente en
la inmensa La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa medieval, publicada en
1987, donde en la mayor parte de capitulos dedicados al clero se habla sobre todo
del secular, siendo pocas las ocasiones donde los datos permiten hablar del regular
(Brundage, 1987, pp.121-123, 159-161, 216-222, 260-261, 300-302, 375-378,
453-454, 516-518). La situacion se repite en Sexwuality in Medieval Europe. Doing
Unto Others, en cuyas paginas centradas en la sexualidad de estos hombres y muje-
res, la autora tiene que recurrir a fuentes primarias y no a estudios de medievalistas
como ocurre en otras secciones (Karras, 2005, pp. 37-43). Otro tanto pasa en Aimer
dans UEspagne médiévale. Plaisirs licites et illicites. Aqui Adeline Rucquoi, pese a su
gran barrido bibliografico, tiene que auxiliarse de fuentes primarias para hablar de
la vida sexual de quienes prometian pobreza, obediencia y castidad (Rucquoi, 2008,

! Sin dnimo de ser exhaustos, pasamos a mencionar algunos trabajos donde se trata la falta
de continencia del clero secular, algunos dedicados exclusivamente a este tema. Para Castilla: Cérdoba
dela Llave, 1986; Muro Abad, 1993; Aznar Gil, 1998; Salvador Miguel, 2001; Sdnchez Herrero, 2008;
Arranz Guzmdn, 2008; Ortega Batin, 2018. Compdrese con el escaso nimero de obras que tratan esta
temdtica de manera especifica o en obras generales, para el clero regular castellano: Pérez Celada, 1998;
Reglero de la Fuente, 2021.

? Para el Reino de Navarra: Jimeno Aranguren, 2011. Para la Corona de Aragén: Kelle-
her, 2002; Armstrong-Partida, 2017. Para Italia: Bornstein, 1997; Cossar, 2017. Para Inglaterra: Wer-
ner, 2010. Para una perspectiva desde la Canonistica, la Escoldstica y la Teologfa, Wertheimer, 2006.



pp- 164-171). Como bien dice Ruth Mazo Karras, «la literatura sobre el monacato
es extensa, y la mayor parte no se centra especificamente en la castidad, que era un
hecho. La mayoria de los estudios abordan el aprendizaje y la espiritualidad, o bien la
propiedad y la estructura institucional» (Karras, 2005, p. 164). A dia de hoy se han
incorporado nuevos temas a los trabajos sobre el clero regular, aunque la castidad, o
mds bien su falta, no es uno de los recurrentes®. No obstante, pese a las dificultades
al respecto, con mayor o menor profundidad, este tema si ha sido tratado (Valous,
1970, t.1, 70; Pacaut, 1980, p. 244; Pérez Celada, 1998; Reglero de la Fuente 2014,
pp- 205-213; Reglero de la Fuente, 2021, pp. 279-281, 331-337, 345-347), incluso
por medievalistas provenientes de otras especialidades como la literatura o la historia
de género (Salvador Miguel, 2001; Garcia-Ferndndez, 2016, 2022).

Pese a los esfuerzos al respecto, sigue faltando un trabajo centrado en la viven-
cia sexual de monjes y frailes. No es raro que asi sea. Las fuentes, generosas y seria-
das para otros temas, no lo son para este. Las de este trabajo basculan entre noticias
desperdigadas en el tiempo y el espacio, y cinco grupos documentales mds amplios.
Estos altimos se detallan a continuacién. En primer lugar, las declaraciones de las
integrantes del monasterio femenino de las Duenas de Zamora sobre lo ocurrido
dentro de esos muros con los dominicos de la ciudad en la segunda mitad del siglo
xu1 (Linehan, 2000, pp. 175-191). En segundo, las Actas de las visitas y las de los
Capitulos generales de la Orden cluniacense referentes a sus cenobios en Castilla
desde finales del x111 y durante todo el x1v (Robert, 1892). La importancia de este
grupo documental se ve reflejada en que han sido la fuente més estudiada para hablar
de las faltas de castidad del clero regular (Pérez Celada, 1998; Reglero de la Fuente,
2014, pp. 205-213; Reglero de la Fuente, 2021, pp. 279-281, 333-334, 345-347).
En tercer lugar, las constituciones para la reforma de diferentes monasterios bene-
dictinos de Asturias, escritas tras la visita a esos lugares de su obispo, Gutierre de
Toledo, entre los anos 1377 y 1389 (Ferndndez Conde, 1978). Cuarto, los procesos
de reforma abiertos a diferentes monasterios benedictinos gallegos, y alguno astu-
riano, a finales del xv e inicios del xv1 con el fin de que se sumaran a la Observancia
(Zaragoza Pascual, 1996, 1997, 1998, 1999, 2000, 2006). En quinto y dltimo lugar,
las reformas impuestas por Diego de Sahagiin, abad de San Benito de Valladolid y
general de la Congregacién del mismo nombre, a los monasterios de Sopetrdn, San
Milldn y Silos entre 1522 y 1523 (Zaragoza Pascual, 1983).

Como se puede ver, estos cinco corpus documentales no pertenecen a una
tinica orden mondstica, sino a tres diferentes, cada cual con su idiosincrasia, problema
al que hay que anadir el hecho de que se sittian en diferentes registros temporales,
dificultades que comparten con esas otras noticas sueltas sobre clérigos regulares
poco castos. No es lo mismo estudiar a los dominicos en pleno auge en el siglo x111
(Reglero de la Fuente, 2021, p. 208) que a los cluniacenses en un momento de crisis
institucional como el que va desde finales del x1ir hasta finales del x1v (Pérez Celada,

3 Ver un rdpido estado de la cuestidn sobre este tema para la Alta y Plena Edad Media en
Reglero (2022, pp. 28-29).

3 543

o]

41-57

3:\“ 5

6,

34; 202

O

MYR,

DELC

CUADERNOS



OS DEL CE

JADERN

Cl

MVYR, 34

1998, pp. 301-303), o a los benedictinos, también en crisis, tanto en sus primeros
momentos de reforma en la segunda mitad del x1v como ya imbuidos en el movi-
miento de la Observancia, impulsada por los Reyes Catélicos (Diago Hernando,
2014, pp. 359-361). A esto hay que anadir las propias dificultades metodolégicas
de cada documento, y que comprometen su fiabilidad. Por ejemplo, lo que ocurrié
entre los dominicos y las monjas de las Duefias de Zamora es relatado por solo una
parte de la comunidad femenina, pues la otra, las supuestas amantes de los frailes,
huyeron del convento antes del interrogatorio del obispo, y esto pone en duda la
veracidad de los testimonios (Linehan, 2000, pp. 80-81).

Por su parte, la informacidon que nos ofrecen las Actas de las visitas y de los
Capitulos cluniacenses es rica, pero es imposible detectar en ella prejuicios hacia
los acusados o diferentes versiones sobre lo ocurrido, ya que su informacién es muy
escueta, y no va mucho mds alld de informar del afo, el lugar y la falta cometida.
No obstante, debido a que son visitas y capitulos, podemos dar por hecho que hubo
una investigacién previa y un «juicio» justo, inteligente y desinteresado y, por tanto,
dar por cierto lo que condenan. Lo mismo podemos decir de las reformas impuestas
por el obispo Gutierre de Toledo en el x1v y por el general de la Congregacién de
San Benito de Valladolid en el xv1, Diego de Sahagun, pues sus propuestas fueron
realizadas tras la visita a los monasterios. A su vez, la documentacién que se con-
serva de la reforma de los abades benedictinos, reformados o no, de San Mamed de
Seavia, de San Juan de Corias, de San Julidn de Samos y de San Vicente del Pino en
Monforte (estos dos tltimos bajo la misma persona) contiene o estd generada gra-
cias a las respuestas a las preguntas que dieron diferentes testigos sobre el comporta-
miento de estos clérigos, una documentacién rica pero en la cual se pudieron haber
deslizado rumores y animadversiones hacia los investigados. Aun asi, todos los inte-
rrogados parecen sinceros en sus declaraciones al coincidir sus testimonios, aunque
esto no se pueda asegurar completamente.

Vistos estos problemas con las fuentes, se puede afirmar que la poca aten-
cién dada hasta ahora a las faltas contra la castidad del clero regular masculino no
es fruto del desinterés, sino mds bien de la ausencia de una cantidad de fuentes sufi-
ciente para hacer un trabajo solvente. Asi pues, hay que elegir entre uno centrado en
una sola orden u otro dedicado a un periodo de tiempo relativamente corto como la
crisis de Cluny del siglo x1v o la llegada de la Observancia a los monasterios bene-
dictinos en el xv y el xvi. Hay una tercera posibilidad, un trabajo equilibrado, en
tanto en cuanto cada uno de los temas a tratar cubra toda la cronologia propuesta,
aunque sea combinando diferentes tiempos y érdenes. Las fuentes consultadas por
quien firma este estudio solo posibilitan hacer uno donde las 6rdenes y los momen-
tos de esplendor y de crisis se mezclan, y donde muchos de sus epigrafes no tienen
un equilibrio temporal, ni consigo mismos ni con los demds. Esto lleva a reflexionar
si, con estas dificultades, es necesario, aqui y ahora, un trabajo sobre la sexualidad
del clero regular masculino pese a esos problemas de representatividad. Entiendo
que si, es necesario, y por tres motivos. Primero, porque su incasto comportamiento
afectaba al buen nombre de todo el clero (Arranz Guzmdn, 2014, pp. 106-107).
Segundo, porque como representantes de la Iglesia debian dar buen ejemplo a los
legos de su entorno, y si ellos no cumplian con las normas eclesidsticas los laicos se



vefan animados a saltdrselas también (Aznar Gil 1998, pp. 516-518; Ortega Baun,
2018, p. 13). Tercero, por la abismal diferencia que habia a la hora de castigar la fal-
tas contra la castidad entre el clero regular masculino y el femenino, siendo la Iglesia
mucho més dura con ellas, una brecha de género bastante interesante de explorar.

Asi pues, y pese a las dificultades con la representatividad de las fuentes,
en las siguientes pdginas se examinardn algunos aspectos de la sexualidad del clero
regular. En primer lugar, las normas para eliminar o evitar el peligroso trato de estos
hombres con cualquier mujer. En segundo, la transgresién de esas normas, descu-
briendo quiénes eran ellos en sus cenobios, con qué mujeres cafan en la tentacién
y qué relacién tenian con ellas. En tercer lugar, la existencia de clérigos regulares
homosexuales. En cuarto lugar, el por qué los transgresores eran castigados y cémo.
Para finalizar, los motivos por los que el clero regular masculino era menos castigado
que el femenino ante las mismas o peores faltas contra la castidad.

1. LOS PELIGROS DEL CONTACTO ENTRE GENEROS:
EL CAMINO DEL DESEO

El monacato fue el principal valedor de la castidad en la Iglesia medieval. Se
esperaba de ellos que guardaran abstinencia sexual, pero también que renunciaran a
la comida, las ropas bellas, las comodidades y las relaciones sociales por el bien de su
alma (Karras, 2005, p. 37). Por esto mismo, uno de sus pilares fue apartarse de las
tentaciones del mundo. Quienes deseaban entregarse a Dios a través de la contem-
placién y de la oracién debian confinarse en monasterios cerrados al exterior (Brun-
dage y Makowski, 1994, pp. 144-145). Pero el hecho de que debian vivir retirados
del mundo para dedicar su vida a Dios tenia un efecto secundario: que si un clérigo
regular era heterosexual, si no salia del cenobio, guardaba forzosamente castidad. El
sexo entre personas es casi imposible si previamente no han tomado contacto entre
ellas. No se puede desear sexualmente lo que no se conoce. Por eso, tanto las reglas
mondsticas como las normas impuestas por obispos y superiores de las érdenes tras
una visita tenian entre sus objetivos el reducir los contactos de los religiosos con el
género femenino a la minima expresién para que su castidad no fuera desafiada de
ninguna manera.

Pese a la obligacién de respetar la clausura, en ocasiones los monjes se vefan
en la necesidad de salir para atender asuntos de la comunidad o personales, lo cual
era el primer paso de un camino que los llevaba a ser sexualmente activos, algo de
lo que solian advertirles sus superiores. En la segunda mitad del siglo x1v el obispo
de Oviedo, Gutierre de Toledo, tuvo que recordar a los integrantes de San Juan de
Corias y San Salvador de Cornellana* que su Regla, la benedictina, prohibia a cual-
quiera de ellos, incluidos el abad y el prior, salir del coto del monasterio solos y sin

* Al parecer esta abadia pertenecié a la orden cluniacense hasta 1291 (Pérez Celada, 1998,

p. 297, n. 23).

545

PP. 541-573

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



546

o}

o]

541-57

3:“‘ 5

OS DEL CE

JADERN

Cl

MVYR, 34

permiso. Ante la imposibilidad de acompafarse de otro monje se les permitia salir
con un clérigo secular o, en tltimo caso, con un laico (Ferndndez Conde, 1978, pp.
398 y 414). Pero la realidad de las salidas de los monjes que se encontré el obispo
distaba mucho del ideal. En el monasterio de San Vicente de Oviedo vio que los
hermanos salfan para asistir a bautizos, lo cual le parecié muy alarmante: dijo que
al acceder a ser padrinos se convertian en vagabundos y el mero contacto con las
madrinas de bautismo podia ser peligroso (Ferndndez Conde, 1978, p. 387). Siglo
y medio después, en 1522, eran los monjes benedictinos de San Milldn de la Cogo-
lla los que iban a celebraciones al pueblo de San Miguel del Pedroso, pero a bodas y
convites, para escindalo del general de la Congregacién de San Benito de Vallado-
lid. Estos regocijos no solo no eran para un benedictino, sino que eran peligros por
el contacto entre géneros que surgia en ellos, pues hasta el simple hecho de que las
mujeres sirviesen la comida a estos hombres en estas celebraciones podia acabar en
la aparicién del deseo sexual en el clérigo o, incluso, en un encuentro sexual (Zara-
goza Pascual, 1983, p. 371).

Habia monjes que, al haberse ordenado sacerdotes, podian ejercer deter-
minadas funciones sacramentales tanto dentro como fuera del monasterio (Can-
tera Montenegro, 2013, p. 248). Esto ocurria en el de Nuestra Sefiora de Sopetrdn,
donde algunos monjes administraban los sacramentos del bautismo y de la confe-
sién a dos parroquias cercanas. Pero como esto conllevaba el contacto con el género
femenino, en 1522 el abad del monasterio de San Benito de Valladolid prohibié que
realizaran estas tareas, obligando a que las parroquias afectadas buscasen un capelldn.
Es mds que probable que el visitador pensase que los monjes estarfan mejor protegi-
dos si no administraban ningtin sacramento, pero hacerlo suponia un peligro para
las almas de los legos. Por eso, si faltaba el capelldn, los monjes podian ir a reem-
plazarlo (Zaragoza Pascual, 1983, p. 366). Mientras, los monjes de Ndjera podian
entrar en las casas de los legos, pero solo para confesar a los enfermos (Reglero de la
Fuente, 2023, p. 44). Asi pues, el visitador debia confiar en que estos no mirasen en
exceso a las madrinas de bautismo o, peor ain, que no aprovechasen la intimidad
de la confesion para excitarse o incluso seducir, proponer y hasta mantener relacio-
nes sexuales con las penitentes o sus familiares. Y es que no hay que olvidar que la
historia de la solicitacién, pese a eclosionar con la reforma de Trento, debié empezar
en el mismo momento en el que se impuso la confesion anual a todos los cristianos
en 1215 (Sarrién Mora, 1994, p. 363).

A veces los monjes no tenfan que salir del monasterio para atender sus asun-
tos o los del cenobio, pues quienes tenfan que hablar con ellos se presentaban a sus
puertas. Las normas impuestas en la visita de 1522 del abad del monasterio valliso-
letano de San Benito a los de Sopetrdn, San Milldn de la Cogolla y Santo Domingo
de Silos dejan claro que era peligroso que quien viniese a resolver estos asuntos fuese
una mujer. Por eso oblig a que, bajo ningtin concepto, la conversacién fuese cara a
cara, por ejemplo, en la puerta del monasterio o a través de las rejas que en la igle-
sia separan el coro del resto del templo. Si tenian que hablar debian hacerlo con
permiso del abad y en lugares donde o bien la comunicacién visual era inexistente,
como en el torno, o bien estaba entorpecida, como en los confesionarios (Zaragoza

Pascual, 1983, pp. 366, 368, 370).



Pese a la prohibicién, habia mujeres que entraban y salian regularmente de
los monasterios masculinos. En 1374, los visitadores franciscanos que inspecciona-
ron la provincia de Santiago se encontraron con que no era raro que se permitiese
acceder a la clausura a mujeres para que se hicieran cargo de la cocina (Reglero de
la Fuente, 2021, p. 336). Lo mismo parece que ocurria en 1519 en Santa Maria de
Piasca, ya que el visitador obligé a los monjes a tener un cocinero (Sol6rzano Tele-
chea, 2010, p. 245). No mucho antes, a finales del xv, tres testigos afirmaban que la
abadia benedictina de San Vicente tenfa una mujer contratada, de nombre Leonor,
que accedia al interior para hacer no se sabe bien qué (Zaragoza Pascual, 2000, pp.
444, 450, 453). En un mundo donde los roles de género estaban tan marcados, es
dificil pensar que frailes y monjes se encargasen siempre de determinadas activida-
des calificadas de femeninas. A no ser que tuviesen sirvientes del género masculino
que se dedicasen a las labores asociadas a las mujeres, tendrian que contratar a fémi-
nas para estas tareas. Caso excepcional es el de la duquesa de Ndjera con sus hijas y
nueras, pues tenfan permiso para entrar en el monasterio cluniacense masculino de
la villa najerillense por ser quienes eran (Reglero de la Fuente, 2023, p. 44). Men-
cién aparte merece la visita que realiz6 la abadesa de Lobios al monasterio de San
Vicente del Pino en Monforte. Se desconoce el objetivo de tal encuentro, pero comid,
cend y pernocté dentro del cenobio, aunque esto tltimo lo hizo en una habitacién
aparte, tal y como relata el testigo ocular fray Gonzalo de Pombeiro (Zaragoza Pas-
cual 2000, pp. 442, 450).

En cualquier monasterio o convento masculino habia una norma bdsica:
que en ese espacio no debian vivir mujeres. El obispo Pedro de Cuéllar menciona
esta norma, por la cual donde habiten monjes o frailes no han de residir mujeres,
una alusién que permite pensar que, pese a estar prohibido, esto ocurria (Martin y
Linage Conde, 1987, p. 238). ;Y quiénes eran ellas y por qué estaban en un monas-
terio? No parece raro que los clérigos seculares viviesen con mujeres que eran de su
familia (Pérez, 2002, pp. 337-338), porque a veces eran el tinico familiar, o el mds
cercano, de una mujer que se habfa quedado sola. Ellas eran sus madres, abuelas,
tias, hermanas o sobrinas, las cuales ya no podian valerse por si mismas, y no les que-
daba mds remedio que acudir a estos hombres para sobrevivir. Esto mismo se puede
suponer que le podia suceder a un clérigo regular. Si bien es cierto que muchos ceno-
bios sostenfan a familiares y racioneros fuera de sus muros, la denuncia del obispo
Pedro de Cuéllar es clara: esas mujeres estdn dentro de los monasterios y conventos.
Ademds, el prelado especifica que no se pueden hacer excepciones ni siquiera por la
extrema juventud o vejez de ellas (Martin y Linage Conde, 1987, p. 238). Dentro
de un cenobio, incluso la fémina m4s insospechada puede representar una tentacién
para un hermano con dificultades con el voto de castidad. Indistintamente del peli-
gro que suponfa una mujer dentro de esos muros, tal vez la denuncia del obispo no
se dirigiese a esos casos donde la piedad y la solidaridad familiar se imponian sobre
las normas. Como se verd, hay muchos testimonios de monjes que vivian con sus
parejas dentro de los monasterios.

Hasta el momento se ha hablado sobre todo de monjes. Pero el siglo xi
asistié al nacimiento de las érdenes mendicantes, las cuales tenfan una forma muy
diferente de vida. También hacian voto de castidad, pero su nueva forma de espi-

026, PP, 5641-573 547

&V

OS DEL CEMYR, 34;

JADERN

Cl



548

o]

o)

541-57

3:“‘ 5

R
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

ritualidad no los reclufa en sus cenobios. Los frailes dominicos o franciscanos, por
ejemplo, debian estar entre los laicos para cumplir con sus tareas de predicacidn,
evangelizacion o ayuda al necesitado. Este estilo de vida imposibilitaba que viviesen
en un mundo segregado por géneros, al contrario que los monjes tras los muros de
sus monasterios. Obligatoriamente trataban con mujeres, pese a que el contacto entre
géneros es el primer paso para que una relacién sexual heterosexual pueda cumplirse.
Es por ello por lo que los consejos y normas para no romper el voto de castidad no
podian ser iguales para ambos tipos de érdenes. Efectivamente, a los frailes se les
instaba a no mantener contactos de proximidad e intimidad con las mujeres. Por
ejemplo, se les pedia que no creasen lazos de amistad. Pedro de Cuéllar asi lo afirma
(Martin y Linage Conde, 1987, p. 251). Dos siglos después Alonso de Covarrubias
lo repite. Es més, este tltimo hace hincapié en que es mucho peor la amistad de un
clérigo regular con una monja que con una lega’. Ademds, no hay que olvidar que
era dificil hablar con cierta intimidad con una mujer que ha profesado en una orden
mondstica, pues las normas para hacerlo eran muy estrictas (Ortega Badn, 2019, p.
284). Pero al igual que los laicos, también ellos se saltaban estas reglas, tal y como
afirmaba Pedro de Cuéllar (Martin y Linage Conde, 1987, p. 251)°. Lo hicieron los
dominicos que supuestamente accedieron al monasterio de las Duefias de Zamora,
cruzando sin ninguna necesidad las puertas de la clausura, tal y como contaron
Xemena Pérez, Marfa Martinez y Sol Martinez (Linehan, 2000, pp. 185-187). De
manera parecida obraron los frailes a los que las Cortes de Madrid de 1563 denun-
ciaron por vivir en, o visitar en exceso, los monasterios femeninos (Sdnchez Ortega,
1992, p. 39, n. 21). Esta peticién de Cortes también menciona que los hermanos
se encargaban de administrar lo que parecen penitencias corporales a las monjas, lo
cual no estaba libre de una sustancial carga erdtica a la par del tan peligroso contacto
entre géneros (Sdnchez Ortega, 1992, p. 39).

La voluntad de eliminar por completo cualquier contacto entre clérigos regu-
lares y mujeres lleg6 a crear situaciones que pueden parecer rocambolescas, pero que
tienen su légica, pues su objetivo era el evitar la aparicién del deseo sexual. En 1522,
durante la visita del abad de San Benito de Valladolid a San Milldn de la Cogolla,
este descubrié horrorizado que los dias de procesién los monjes abandonaban el coro
para internarse en la nave de la iglesia, mezcldndose asi con las mujeres que estaban
alli, siendo este un contacto entre géneros que podia derivar en algo mds (Zaragoza
Pascual, 1983, p. 370). Pero mds extremo es el caso de los monjes jerénimos de El
Parral de Segovia, quienes en 1503 consiguieron que se prohibiera a las mujeres lavar
en las orillas del Eresma préximas al monasterio. Su sola vision desde las ventanas de
su cenobio podia suponer una tentacién para algunos y, en vez de tapiar los vanos,
decidieron cargar con su problema a las lavanderas. No obstante, es posible que no
solo la contemplacién de estas mujeres provocase problemas en su castidad. Desde
sus ventanas los monjes podian tanto escuchar sus conversaciones como observar-

5 Memorial de pecados..., 50r.
¢ Ver también Ortega Batn, 2019, p. 284.



las en un espacio femenino, es decir, hablando y actuando con una libertad que las
mujeres no tenfan cuando habia hombres presentes (Asenjo Gonzdlez, 1984, p. 123,
n. 45). Por lo tanto, eran situaciones a las que era mejor que los jerénimos no se
expusieran, pues podian hacer que en ellos naciera el deseo sexual.

El contacto entre géneros puede traer la aparicion del deseo sexual o su
aumento si este ya existia, de ahi todas esas restricciones para evitarlo. Ver, or, hablar
con o escuchar a una mujer eran por lo tanto un problema. Afadian mds madera a
un fuego dificil de apagar. Habia monjes y frailes que luchaban a diario por sobre-
ponerse a la llamada de la sexualidad. Al respecto, Martin Pérez cuenta la historia
de un monje joven que se siente apesadumbrado por su escaso éxito para eliminar
las tentaciones sexuales, y para consolarle uno mds anciano le confiesa que él tiene
que lidiar con muchas mds (Pérez, 2002, p. 368). La biologia juega en contra de los
seres humanos, pues estos suelen sentir deseos sexuales, algo a lo cual algunos qui-
sieron poner un remedio definitivo. Gundisalvo, un franciscano cordobés, decidié
cortarse los genitales a mediados del siglo xv para dejar de sentir impulsos sexuales
(Tamburini, 1995, p. 123). Tal vez, como Abelardo, encontrd la forma de dejar atrés
los deseos de la carne (Ferroul, 1997, p. 134), aunque lo més seguro es que su tardia
castracién no tuviera el efecto deseado (Karras, 2005, p. 39). Lo que es seguro es
que tal acto le llevé a pedir perdén al Papado, pues el castrarse para evitar la lujuria
estaba prohibido desde los tiempos de Origenes, el primer cristiano que se sabe se
automutilé con este objetivo (Brundage, 2000, p. 103). Pero lo normal es encontrar
en la documentacion a monjes y frailes menos fuertes, que se daban por vencidos o
nunca intentaban ser castos excusdndose en que Dios los hizo asi, en que el demo-
nio fue muy persuasivo, que sus esfuerzos no fueron suficientes o que Dios no quiso
ayudarlos a apagar su deseo sexual’.

2. PROTAGONISTAS DE LA SEXUALIDAD
MONASTICA MASCULINA

En las préximas pdginas se va a conocer a un buen niimero de clérigos regu-
lares que, espoleados por el deseo, acabaron por romper su voto de castidad. Pero
mis alld de saber de su existencia, lo verdaderamente interesante es descubrir quié-
nes eran, quiénes sus amantes y qué clase de uniones establecian. Es decir, conocer
la dimensidn social de su sexualidad.

7 Aviso de confesion para religiosos, 7.
g

549

PP. 541-573

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



550

o]

o]

541-57

PP 5

A OO0,
) J

OS DEL CEMYR, 34

JADERN

Cl

6

2.1. Los PROTAGONISTAS

Dentro de un cenobio habia una diferenciacién muy clara: o se pertenecia
a los 6rganos de gobierno de la institucién o no, o se tenia poder y acceso al dinero
0 no, o se era de los que castigan o de los castigados. Durante la segunda mitad del
siglo x111 y todo el x1v, los visitadores que desde Cluny se desplazaban a Castilla para
controlar los monasterios de la orden encontraron que el nimero de priores que no
respetaban el voto de castidad era bastante alto, pese a que en proporcién su niimero
era menor que el de monjes rasos: 24 frente a 16 respectivamente®.

Esto se puede explicar por varios motivos. El primero, que el tamafo de las
comunidades cluniacenses en Castilla era muy pequefio, tanto que no era raro que
lo formasen tres, dos o incluso una persona (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31). El
segundo motivo, porque los abades y priores tenian que atender muchos negocios
de los monasterios, lo que les permitia conocer a un buen nimero de mujeres. Si
«olvidaban» salir acompafiados o lo hacian con monjes tan interesados como ellos
en el género femenino, el tener sexo se volvia més sencillo. El tercero, que ellos y
los hermanos que por su cargo manejaban dinero tenfan mds posibilidades de caer
en la tentacién (Pérez Celada, 1998, p. 301, n. 41). Por ejemplo, podian con mids
facilidad contratar prostitutas, hacer regalos a mujeres poco convencidas o mante-
ner concubinas. El cuarto motivo, que eran ellos los que imponian la disciplina en
los prioratos castigando a quienes habian incumplido la Regla (Cantera Montene-
gro, 2013, p. 227). Asi que si eran ellos mismos los que se saltaban las normas, no
habia nadie de dentro que los corrigiese. Puesto que ellos eran la ley, eran inmunes
a ella hasta la llegada de los visitadores, si es que llegaban. Ahi estd el caso del prior
cluniacense de Carrién en 1387, que metia mujeres en el monasterio sin esconderse
(Pérez Celada, 1987, p. 215).

El que los priores fuesen mayoria en el grupo de incastos puede deberse a
otros factores. Los movimientos de abades y priores no pasaban desapercibidos ni
dentro del monasterio ni fuera, al ser personas conocidas; y no hay que olvidar que
la gente en la Edad Media también chismorreaba, asi que todo lo que hacian fuera
del cenobio acababa conociéndose fuera y dentro. La vida sexual de un monje raso
y, por tanto, mds anénimo no circulaba tanto de boca en boca como la de alguien
bien conocido y que debia ser un buen ejemplo. También hay que tener en cuenta
que, en ocasiones, aunque los superiores de un monasterio eran acusados de faltar
al voto de castidad, los visitadores no encontraban suficientes pruebas para castigar-

8 Robert, 1892. Numero de monjes denunciados, al menos 16: Pombeiro 1259 (nimero
indeterminado, «<muchos»), Pombeiro 1269 (dos monjes), Budifio 1291 (dos), Jubia 1291 (siete), Jubia
1312 (dos), Salamanca 1349 (uno), Carrién 1387 (uno), Duefias 1349 (nimero indeterminado), Sam-
boal 1349 (uno). Ntimero de priores y subpriores denunciados, 24: Ciudad Rodrigo 1259, Jubia 1259,
Budifio 1261, Pombeiro 1285, Monforte 1285, Ndjera 1291, Valverde 1292-1293, Duefias 1300,
Jubia 1314, Duefas 1349, Samboal 1349, Samboal 1387, Duefas 1387 (dos), Carrién 1387, Due-
fias 1392, Samboal 1392, Zamora 1392, Valverde 1392, Pombeiro 1392, Entrepefias 1392, Valverde
1396, Tabara 1396, Samboal 1396.



los, tal y como ocurrié en el monasterio cluniacense de Ndjera en 1291. Denunciar
a un prior de incontinencia era una forma de eliminar a un rival en la lucha por el
poder dentro de la comunidad, sobre todo entre los cluniacenses, donde los supe-
riores solo podian ser trasladados por graves faltas o porque era beneficioso llevarlos
a otro monasterio (Reglero de la Fuente, 2014, pp. 208-210).

El hecho de que el superior de un convento o monasterio transgrediera las
normas podia ser la diferencia entre un cenobio que no destacaba entre los de su
entorno y otro con graves problemas. Y es que, cuando estos hombres eran un mal
ejemplo para sus subalternos, era ficil que estos imitasen sus malos comportamien-
tos y que, ademds, no fuesen castigados por ello. Por eso no es raro que en 1349, en
San Isidro de Duenas, un monje cluniacense viviese en el monasterio con su con-
cubina e hijos, pues lo mismo hacfa su prior (Robert, 1892, pp. 398-400). A fina-
les de ese siglo en los cenobios benedictinos asturianos de San Juan de Corias y San
Salvador de Cornellana pasaba lo mismo. El obispo Gutierre de Toledo encontré
que tanto los abades como muchos monjes, tenfan mancebas e hijos (Ferndndez
Conde, 1978, pp. 391, 408).

Estos casos palidecen ante lo que ocurria en San Vicente del Pino en 1498. Su
abad, de nombre Fernando Castelo, mantuvo relaciones sexuales con cuatro mujeres
que le dieron tres hijos varones y una nina, siendo una de ellas Mayor, viuda de un
zapatero. También con la viuda Aldara de Villamartin, con la abadesa de Lobios, con
la mujer del mayordomo del monasterio, con Leonor, que trabajaba en el lugar y que
tal vez era su sobrina, con la mujer del granjero de Doade y hasta con la manceba del
prior de San Pedro de Valverde, a la que parece que violé por las circunstancias que
se relatan (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 441-442, 444, 446-448, 450, 453). Si
el abad tenfa una vida sexual mds que activa, sus subalternos no eran menos porque
consentia que sus monjes hiciesen la misma vida que él (Zaragoza Pascual, 2000,
p. 430). Fray Vicente y fray Alvaro tenfan mancebas, el primero al menos dos. Fray
Luis tenfa una aventura con una casada y otro miembro de esa reducida comunidad
era muy lujurioso (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445, 447, 451, 454). Hay
que tener en cuenta que los rumores se pudieron cebar con el abad y aumentar el
ndimero de amantes conocidas (que no reales, un nimero que solo ¢l podia saber),
ya que era famoso por su lujuria. De ahi que no quede claro si era él o su companero
fray Juan el amante de la abadesa de Lobios’ (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 450,
453) o de quién era manceba Aldara, si del abad, si de fray Vicente, o si ella era man-
ceba del primero pero el segundo la viol6 (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 444-445).

La ubicacién geogréfica de estos hombres también ofrece datos reveladores.
Entre los prioratos cluniacenses y hasta 1270, los monjes que se encontraban mds
lejos de Cluny y de la sede de la camareria hispana, que primero estuvo en Carrién
y en el x1v pasé a Nijera, eran los que mds faltas contra la castidad acumulaban

? Curiosamente, la testigo que hablé en el proceso de reforma contra la abadesa de Lobios no
sabia nada de los supuestos amorios que tenia esta en Monforte de Lemos, pero si de otros (Zaragoza
Pascual, 1996, p. 375), siendo la misma mujer, Constanza Vizquez (Zaragoza Pascual, 2000, p. 450).

PR 541-575 551

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



552

o]

o]

541-57

3:“‘ 5

AN OAOR
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

(Reglero de la Fuente, 2008, pp. 542-543; Reglero de la Fuente, 2023, p. 32). Esto
quiere decir que, cuanto més alejados se encontraban del nicleo de poder y de cas-
tigo, menos caso hacian a las normas. No es por lo tanto raro que sea de 1289 y de
un lugar tan periférico como Galicia de donde provenga el primer testimonio de
clérigos regulares viviendo junto a sus parejas e hijos dentro de los cenobios (Garcia
y Garcia, 1981, p. 294).

2.2. LAS PROTAGONISTAS

Ya se ha visto quiénes eran esos monjes y frailes que, espoleados por el deseo,
incumplian el voto de castidad. Ahora es momento de ver quiénes eran las mujeres
con las que lo rompian. Los datos que se tienen sobre ellas se centran en dos aspec-
tos: cudl era su relacién con el cenobio y cudl era su situacién marital.

Tanto la proximidad geografica a un cenobio como el contacto directo con
él aumentaban las posibilidades de tener sexo con una persona de religion. Por eso
las mujeres con las cuales parece que era mds ficil que un fraile o un monje tuvieran
sexo eran las que trabajaban dentro de los muros de los cenobios. Lo que se ve se
puede desear, y se ve antes lo que estd mds a nuestro alcance. Aparte de porque no
habia que salir para encontrarse con ellas ni meterlas con discrecién, eran unas can-
didatas muy atractivas porque no era necesario pensar muchas excusas para entablar
una conversacion sin levantar sospechas vy, si estaban dispuestas, era ficil encontrar
un lugar discreto para consumar el deseo de ambos. En 1314, en Villafranca del
Bierzo, se decfa que la paternidad de los dos hijos que habia tenido una mujer que
trabajaba en Santa Marfa de Cluniaco habia que buscarla entre los monjes clunia-
censes de ese mismo lugar (Robert, 1892, p. 369). A finales del xv es del abad de
San Vicente del Pino del que se dice que habia tenido sexo con una joven que servia
en el monasterio (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 444, 450, 453).

Otras candidatas bastante idéneas eran las mujeres de los hombres que tra-
bajaban para los monjes. Tanto las visitas de ellas al monasterio como las de ellos a
sus casas se podian justificar con facilidad. Puesto que los maridos engafiados tra-
bajaban para estas comunidades, es posible que no dijeran nada para no perder su
medio de vida. Volviendo a San Vicente del Pino, en Monforte, los testigos no solo
relacionaban al abad con la mujer de su mayordomo, sino también con la del gran-
jero de su finca de Doade (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 446-447, 453).

El simple hecho de mantener relaciones sexuales con una fémina podia abrir
las puertas para conocer a otras de su entorno: una amiga, una compafera de tra-
bajo, una familiar. Segtin el fiscal y el testigo Alfonso Ydnez, el abad reformado a la
Observancia de San Mamed de Sevi, tuvo sexo con una mujer y luego con la her-
mana de esta, con una madre y una hija, siendo posiblemente esta tltima la mujer
de uno de sus sobrinos (Zaragoza Pascual, 1997, pp. 190, 205).

Otra forma indirecta de conocer mujeres era frecuentando las casas de los
habitantes de las proximidades. Segtin dos testigos, tanto el abad como dos de los
integrantes de la comunidad de San Vicente del Pino tenian tal fama de mujeriegos
en Monforte y sus alrededores, que nadie queria recibirlos ni acogerlos (Zaragoza



Pascual, 2000, pp. 447, 454). Razdn no les faltaba, pues incluso a un compafiero
benedictino suyo como era fray Juan, prior de Valverde, el abad de San Vicente le
«robd» la amante. Lo cuentan el afectado y al menos dos testigos, por lo cual las ver-
siones varfan. En la de fray Juan, el prior invité al abad a dormir en su casa y este,
en mitad de la noche, se levantd, cogié una espada y salié de la casa rumbo a la de
la manceba del prior, donde acabé teniendo sexo con ella. Como parece que esto
fue una violacidn, ella se puso a gritar y unos criados del prior sacaron al abad de la
cama de la mujer y lo dejaron desnudo en la calle. Pero en la versién de Diego de
Guayans y de Alonso Pérez, lo relatado sucede en el priorato de Valverde, por lo cual
monje y manceba vivian juntos (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 428-429, 448, 453).

Pese a dedicarse a Dios, estos hombres seguian teniendo familia. Las visitas de
familiares o a familiares debian resultar normales. A veces la relacion era tan estrecha
que las bodas de las sobrinas se celebraban en los cenobios, como fue el caso de la de
la sobrina de fray Luis de San Vicente del Pino, el cual dispuso tan a su antojo del
edificio que se bail6 en todas sus estancias (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 445, 455).
Cierto es que una amante podia hacerse pasar por una sobrina muy carifiosa. Pero
el incesto también era una realidad. No se saben los detalles, pero en 1259 un clu-
niacense de San Vicente de Pombeiro, Pedro Ibdfiez, fue acusado de incesto (Robert,
1892, p. 335). El abad de San Mamed tuvo un hijo con su sobrina politica, la mujer
del hijo de su hermana (Zaragoza Pascual, 1997, pp. 190, 205). A veces esas fami-
liares trabajaran en el monasterio. Por ejemplo, en Monforte un testigo afirmé que
la criada que entraba al monasterio benedictino y con la que el abad habia tenido
un hijo era realmente su sobrina (Zaragoza Pascual, 2000, p. 444).

Como cualquier otro hombre, un monje o un fraile podia recurrir a una
prostituta, sobre todo si tenia dinero. Aunque todos los integrantes de las érdenes
mondsticas hacian voto de pobreza, la institucién no tenfa por qué ser pobre y alguien
debia administrar sus bienes. En 1349 el camarero del monasterio cluniacense de San
Vicente de Salamanca fue acusado de frecuentar a mujeres sospechosas y de jugar a
los dados (Robert, 1892, p. 399). Pese a que el texto no indica que ellas fueran pros-
titutas, no era raro que estas mujeres acudieran a los lugares donde se servia alcohol
y/o donde se jugaba a juegos de azar'. Si este camarero jugaba de forma regular a los
dados fuera del monasterio, es mds que seguro que también tuviera dinero para tener
sexo con una prostituta. Una opcién mds discreta para mantener relaciones sexuales
pagando era recurrir a los servicios de una alcahueta para que arreglase estos encuen-
tros, o que una persona de confianza lo hiciera (Ortega Batn, 2020, pp. 77-78). El
caso de Marfa de Zayas y Maria Veldzquez, aunque tardio (1591), seguramente no
fue raro en siglos anteriores; no hay que olvidar a Trotaconventos, la alcahueta del
Libro de Buen Amor y su evocador nombre. Ambas fueron acusadas ante el obispo

1 Uno de los mejores ejemplos de esto es uno visual, y se encuentra acompanando a la can-
tiga 140 del Cédice Rico del Escorial. En él se puede ver la representacién de lo que parece una taberna
por la noche, donde los dados y el alcohol abundan y donde las tinicas mujeres presentes parecen pros-
titutas, dada la actitud que una de ellas tiene hacia un hombre, asi porque se ve acompanada por un
diablo: Cantigas de Santa Maria. Cédice Rico del Escorial, 196r.

553

PP. 541-573

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



554

o]

o)

541-57

3:“‘ 5

R
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

de Coria de proporcionar parejas sexuales a sus hermanos frailes cuando iban a visi-
tarlas (Rodriguez Sdnchez, 1998, p. 83). Es imposible saber con cudnta frecuencia
el clero regular recurria a la prostitucién, aunque en las ciudades francesas de Tou-
louse y Cahors parece que era habitual (Roby, 2021, p. 284).

Trabajadoras del cenobio, mujeres de los alrededores, familiares... pero todas
con su propia historia personal. Entre las varias amantes del abad de San Vicente del
Pino, estdn representados todos los estadios de la vida marital. Hay solteras anénimas
(Zaragoza Pascual, 2020, p. 428), casadas como la mujer del granjero de Doade o
la del mayordomo (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 429, 446-447, 453), viudas como
Aldara o la hija de Juan Lorenzo (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 428, 444, 446-447) y
mujeres con las que empezd cuando ellas eran casadas y ahora han enviudado como
Mayor (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 446-447). No obstante, hay testigos que no se
aclaran con el estado de alguna de ellas, como el de la hija de Juan Lorenzo, casada
o viuda (Zaragoza Pascual, 2020, pp. 444, 453). El de Jubia también alterna entre
casadas y solteras (Zaragoza Pascual, 1999, p. 93). Mientras, Alonso Ydfiez cuenta
que el sobrino del abad de San Mamed se encontré a su tio «entre las piernas de su
mujer» (Zaragoza Pascual, 1997, p. 205).

Solteras, casadas, viudas... y también monjas. Como clérigos que eran, no
era extrano que monjes y frailes tuviesen cierta relacién con mujeres que también
pertenecian al clero. Pero tanto Pedro de Cuéllar en las primeras décadas del x1v
(Martin y Linage Conde, 1987, p. 251) como doscientos afnos después el confesor
Pedro de Covarrubias mencionan lo poco recomendable que es que los religiosos se
relacionen con monjas''. Nunca se sabrd qué excusa utilizaban los frailes dominicos
de Zamora para entrar frecuentemente al interior del monasterio de Santa Maria de
las Duenas, pero cualquiera hubiera resultado sospechosa al cruzar el umbral de la
clausura. Si sus contactos se hubieran limitado a confesarlas, por ejemplo, las suspi-
cacias hubieran sido menores, pero no nulas. Como ya se dijo, la simple adminis-
tracién de este sacramento permitia conocer a muchas mujeres de manera intima,
ocasion que algunos aprovechaban. Asi parece que hizo el abad de San Mamed de
Seavia en 1498, pues fue acusado por el fiscal de haber tenido sexo con una mujer
tras confesarla (Zaragoza Pascual, 1997, p. 190). Lo que no cuentan los testigos
es como el abad de San Vicente del Pino, o su compafiero fray Juan, acabé siendo
amante de una abadesa, la de Lobios (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 429, 450, 453).

2.3. TiPOS DE RELACIONES

Pese a vivir en comunidad, estar sujetos a reglas mondsticas y haber prome-
tido pobreza y castidad, la vida sexual de monjes y frailes podia ser bastante ajetreada.
Los habia que practicaban sexo de manera esporddica, mientras que otros saltaban
de una pareja sexual a otra o tenfan varias a la vez. Los habia que tenfan una pareja

" Memorial de pecados, 50r.



estable con la que no convivian y otros vivian con ellas dentro de los propios ceno-
bios. Algunos eran hombres de una sola mujer con la que permanecian afios, mientras
que otros mantenfan mds de una, o estas parejas estables les duraban poco tiempo.
Incluso algunos recurrian a la violacién para calmar sus deseos sexuales. Fuese como
fuese, la vida sexual de monjes y frailes no tenfa mucho que envidiar a la de los laicos.

Los clérigos regulares que solo mantenian relaciones sexuales de manera espo-
rddica son los que menos han transcendido en las fuentes. Tal vez porque su pecado
fue menos visible, por tanto menos conocido en el cenobio y los alrededores; lo que
no se sabe no se puede transmitir a otros y tampoco denunciar. O tal vez porque,
vistas las enormes faltas contra la castidad de algunos, las pequenas transgresiones
eran pasadas por alto. Pero si se conoce algin caso de estos «pecadillos». Gonzalo
de Pombeiro confes6 a los visitadores que, una noche de finales del xv, salié del
monasterio y se fue a la villa, donde tuvo sexo con Inés Salgada, acto que no engen-
dré ningtn hijo ni volvié a repetirse (Zaragoza Pascual, 2000, p. 442). No sabemos
qué empujé al hermano Alvaro a confesar su aventura sexual, pero hay que tener en
cuenta que su nombre no aparece mencionado por el resto de los testigos, los cuales
conocfan muy bien la vida de sus companeros de monasterio.

La pequena experiencia sexual de Gonzalo de Pombeiro, si fue como la contd,
tal vez esté mds cerca de la normalidad que la de otras personas. Como se ha dicho,
los pequefios «deslices» o se conocfan poco o se denunciaban poco. Y es que no es
raro que en la documentacién aparezcan los testimonios de monjes y frailes promis-
cuos, que saltan de una pareja sexual a otra o que tienen varias a la vez, mds o menos
pasajeras. En el monasterio zamorano de Las Duenas, el dominico Juan de Aviancos
tuvo sexo con Marfa Dominguez de Toro, con Inés Dominguez y no se sabe si tam-
bién lo tuvo con dos monjas anénimas ante las cuales se desnudé (Linehan, 2000,
pp- 186-187). Mds o menos un siglo después, en 1392, fue el prior cluniacense de
San Vicente de Pombeiro el que no estaba contento con tener solo una pareja sexual
(Robert, 1892, p. 413). Cien anos mds tarde son los benedictinos de Galicia los que
demuestran su promiscuidad a través de diferentes relaciones pasajeras. En base a
diferentes testigos entre los que se encontraba Alfonso Yéfiez, el fiscal acusé al abad
de San Mamed de haber tenido sexo con una madre y una hija, con una mujer tras
confesarla y con la esposa de su sobrino (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 190, 205).
Del de Jubia se rumoreaba que, aparte de con sus seis concubinas, tuvo sexo espo-
rddico con un nimero indeterminado de casadas y solteras, incluso con una esclava
(Zaragoza Pascual, 1999, p. 93). No hay que olvidar el caso ya comentado de Fer-
nando Castelo, abad de San Julidn de Samos y de San Vicente del Pino, que de sus
al menos nueve parejas sexuales conocidas es imposible distinguir qué relaciones
fueron esporddicas y cudles permanecieron en el tiempo.

Xemena Pérez, una de las monjas del monasterio zamorano de Las Duenas
y testigo de lo que supuestamente ocurri6 con los dominicos en la segunda mitad
del x111, mencioné que algunos frailes formaron parejas sexuales estables con algu-
nas de las integrantes de aquel monasterio (Linehan, 2000, pp. 186-187). Ya no se
trata de una relacién esporddica, un error, sino de algo premeditado y que se man-
tiene a lo largo del tiempo. Estables, pero no convivientes. Hay que tener en cuenta
que el clero regular estaba sujeto a unas reglas mondsticas que lo obligaba a vivir en

541-573 555

3:“‘ 5

MY

OS DEL CE

JADERN

Cl



556

o]

o]

541-57

3:“‘ 5

AN OAOR
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

comunidad, lo cual prohibia que estos hombres conviviesen en la misma casa con su
pareja. En esta situacién parece que se encontraba el monje que se ahoga en un rio
de camino a la casa de su amada y cuya alma es salvada por la Virgen en los Mila-
gros de Berceo y en las Cantigas de Santa Maria (Berceo, 1992, estrofa 81; Alfonso
X, Cantigas, cantiga 11). Pero en ninguna ocasion se informa de dénde reside ella
fuera del monasterio. Tal vez lo hacia con sus padres, como Teresa Alemdn en el afio
1501, pues segtin algunos testigos su segundo hijo era fruto de su relacién con un
franciscano'.

Entre las parejas de legos que no convivian, parece que era normal que ellos
ayudaran a ellas con el pago de la vivienda, los alimentos y el vestido, como aparece
en La Celestina (Rojas, 2002, pp. 289-290). Por esas fechas y segtin un testigo tal
vez no muy bien enterado, el prior benedictino de Santa Conba de Bande consigui6
que su hermano alojase a su manceba en su casa (Zaragoza Pascual, 1998, p. 831).
En Monforte, segiin un testigo, el hermano Vicente instalé en casa de un conocido
a su manceba, Aldara, probablemente pagando por ello (Zaragoza Pascual, 2000, p.
445). El voto de pobreza dificultaba a estos hombres el tener bienes, los cuales eran
necesarios si querian mantener a una concubina. Pero los monasterios tenfan pro-
piedades. Por eso otro monje de Monforte, Alvaro, ubicé a su pareja portuguesa en
el coto de Sober, que era propiedad del monasterio, motivo que lo enfrent6 con su
abad (Zaragoza Pascual, 2000, p. 442). Este caso es un claro ejemplo de compro-
miso, pues se conocieron en Lisboa cuando ¢él visit6 esa ciudad. El esfuerzo econé-
mico, los problemas materiales y morales a los que tuvo que enfrentarse Alvaro y
la inseguridad que tuvo que vivir ella al estar lejos de sus amigos y familiares hacen
pensar que si hubieran podido casarse lo hubieran hecho.

Entre las parejas estables, todo resultaba mds fécil en lo econémico y en lo
personal si convivian. En el caso de que ellos fuesen monjes o frailes, el lugar mds
sencillo y hasta mds discreto para vivir juntos era el cenobio al que ellos pertene-
cian. Estaba prohibido, pero prohibir no es impedir. Asi lo demuestra el Sinodo de
Santiago de 1289, que impuso la excomunién automdtica y graves penas de cdrcel a
los religiosos que vivian con sus parejas femeninas dentro de los monasterios, sefial
de que era verdad que estaba ocurriendo (Garcia y Garcia, 1981, p. 294). Efectiva-
mente, en 1313 el visitador de Cluny recabé testimonios de que el prior de San Mar-
tin de Jubia vivia dentro del monasterio con su concubina y con los hijos que tenian
en comun (Reglero de la Fuente, 2014, p. 209, n. 143). Es posible que no fuesen
la tinica pareja en el lugar, pues en el Capitulo General del afio anterior se comentd
que alli habfa monjes que «tenfan mujeres como si fuesen laicos» (Robert, 1892, p.
367). Esto coincide con un arco temporal, tras 1270 y al menos hasta 1379, en el
que las fuentes cluniacenses dan testimonio de la secularizacién de muchos monjes,
abandonando la vida mondstica pero dentro del propio monasterio, acabando por
adquirir vicios del clero secular como el vivir con sus concubinas y prole bajo un
mismo techo (Reglero de la Fuente, 2014, pp. 207-209). De los pocos integrantes

2 ARCHYV, RR.EE,, 161, 11, 1501, 4r, 08-1501.



del monasterio cluniacense de San Isidro de Duefias en el afio 1349, uno de ellos era
padre de una prole numerosa y otro era concubinario (Robert, 1892, pp. 398-399).

A finales de ese siglo x1v el problema persistia al menos en los monasterios de
Castilla, especialmente en las comunidades de un solo integrante, donde este podia
hacer y deshacer a placer. En Santa Maria de Monfero el prior vivia tranquilamente
con su concubina y sus hijos hasta que llegaron los visitadores (Robert, 1892, p. 418).
Lo mismo ocurria en el monasterio de San Miguel de Tébara, en Zamora, poblado
por el prior y su familia (Robert, 1892, p. 418). Un siglo después el panorama era
el mismo en los monasterios gallegos benedictinos, pero estas no eran comunidades
unipersonales. El abad de San Mamed de Seavia no tenia compafia masculina, pero
los testimonios que llegaron al fiscal decian que aliviaba su soledad a base de dife-
rentes concubinas (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 190, 202-203). El de San Vicente
del Pino permitia que sus monjes tuviesen concubinas tanto fuera como, tal vez,
dentro del monasterio, mientras que él si tuvo a su lado al menos a una de sus com-
paneras mientras estuvo embarazada (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445,
450-451). El prior de San Pedro de Valverde vivia con su concubina cuando Fer-
nando Castelo intenté violarla, aunque quiso ocultarlo en el interrogatorio (Zara-
goza Pascual, 2000, pp. 428-429, 448). Por su parte, el de Santa Conba de Bande
parece que también vivia con su pareja, pues los testigos no se aclaraban (Zaragoza
Pascual, 1998, pp. 830-831).

El que un clérigo regular viviese en un cenobio con una concubina era una
forma muy evidente de romper con el voto de castidad. Pero también era una cues-
tién de género, pues es un comportamiento que no se encuentra entre las monjas
castellanas medievales (Ortega Baun, 2019, pp. 287-288). Ni siquiera entre aquellas
que vivian solas. Por ejemplo, aunque la priora benedictina de Pesqueiras, Inés de
Guitidn, tenfa dos hijos del capelldn Juan Rodriguez, otro de Pero Gato y un cuarto
en camino, ni el cuestionario ni los testigos mencionan que hiciesen vida en comin
en el monasterio con alguno de sus amantes pese a tener la oportunidad al vivir sola
(Zaragoza Pascual, 1996, pp. 366-367, 369-372). La misma ocasién tenia la abadesa
de Lobios, Inés de Sanabria, en soledad desde que llegé al monasterio, pues, ademds
de decirlo un testigo, no hay ninguna monja entre estos (Zaragoza Pascual, 2002,
pp- 103-106). Negar que esto no ocurria en otros monasterios es imposible, puesto
que no se puede saber qué habfa en la documentacion que se ha perdido. Pero parece
que el que una monja conviviese con un hombre en un monasterio era algo mds
bien extraordinario. Tal vez esto no ocurria por miedo a los castigos que la Orden
y la sociedad les imponian, mucho mds duros que si fuesen hombres, como se vera.

Si asi lo deseaban, el hecho de no poder acceder al matrimonio permitia a
los clérigos regulares el vivir en una poligamia consecutiva. Esto consiste en cambiar
de pareja estable con bastante frecuencia, tal y como hacia el abad de San Mamed a
finales del xv. Segtin la pregunta cuatro del interrogatorio que se realizé a los testigos,
vivia en concubinato dentro del monasterio, pero cambiaba con asiduidad de pareja,
mids o menos cada ano, segtin Alonso Ynez (Zaragoza Pascual, 2006, pp. 202, 204).
La vida de su coetdneo y compaiero de orden, el prior de Jubia, era parecida. Los
testigos calculan que Antonio Lépez tuvo entre 12 y 16 hijos de seis parejas diferen-
tes, lo cual denota cierta estabilidad con buena parte de ellas al tener de media dos

3 557

o)

54157

PP r
O

026,

&V

OS DEL CEMYR, 34;

JADERN

Cl



558

o]

o]

541-57

3:“‘ 5

AN OAOR
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

hijos con cada una de esa parejas (Zaragoza Pascual, 1999, pp. 90-93). Pero si estos
religiosos tuvieron muchas parejas o concubinas de forma consecutiva o incluso a
la vez, fue gracias a que disponian de los recursos de los monasterios. Asi se podian
permitir mantener a muchas mujeres e hijos, incluso casarlas cuando querian dar la
relacién por finalizada. El que parece que si fue un concubinario bigamo fue Vicente
de Monforte, benedictino del monasterio de esa misma localidad. De ¢l siempre
se decfa que tuvo mancebas, en plural, aunque parece que todas vivieron fuera del
monasterio al comentarse que salfa a visitarlas. Se llamaban Cecilia y Marfa, a las que
supuestamente habria que anadir a Aldara, y esta situacién era conocida en todo el
pueblo (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 442, 444-445, 447, 451, 454).

El hecho de que algunos de estos clérigos sean poligamos consecutivos deja
claro que las relaciones de concubinato que mantenian tenfan un final, aparente-
mente. A veces parece que este no era un drama para ellas, sino que era beneficioso.
Cuenta el testigo Pedro Pita que el prior de Jubia obligé a un hombre del lugar a
casarse con una de sus concubinas. Por lo que se puede entender de las respuestas
de este testigo a varias preguntas, el prior solia gastar los bienes del monasterio tanto
en casar a sus vdstagos como a sus exparejas (o, tal vez, todavia parejas). Esto indica
que este era su 7odus operandi para deshacerse de ellas con el menor niimero de pro-
blemas al pasar a mantenerlas otro hombre, o bien para darles un futuro més res-
petable (Zaragoza Pascual, 1999, pp. 90-93). La misma estrategia seguia el abad de
San Mamed para poder cambiar de pareja con asiduidad, pues, segtin Alonso Yanez
escuch¢ decir al abad que, al casarlas, se «<infeudava» de ellas. Esto quiere decir que
las enfeudaba, del verbo enfeudar, que daba a estas mujeres a otra persona como si
se tratara de un feudo (Zaragoza Pascual, 20006, p. 204). El prior Juan de Valverde,
por ejemplo, vivia en el priorato con una concubina y con dos hijos de una relacién
anterior con Catalina, que en ese ano de 1498 estaba casada (Zaragoza Pascual, 2000,
p- 448). Lo que no sabemos es si estas relaciones acababan y por eso ellas se casaban,
o continuaban en el tiempo, siendo el matrimonio una pantomima orquestada por
el clérigo y en connivencia, mds o menos aceptada, con el marido. De ahi tal vez esa
referencia a que el prior de Jubia habia obligado a un hombre, tal vez un trabajador
del monasterio, a casarse con una de sus antiguas parejas (Zaragoza Pascual, 1999,
pp- 90-93), una prictica que décadas después no era desconocida en otras regiones
(Garcia y Garcia, 1990, p. 224).

La violacién no es un tipo de relacidn, pero si es una forma de acceder al
cuerpo de una mujer que el clero regular practicaba. Ya se ha mencionado que el abad
de San Vicente del Pino intentd violar o violé a la concubina del prior de Valverde.
Pero entre los habitantes de ese monasterio no era la primera vez que esto ocurria.
Un testigo escuché a Aldara, no se sabe si manceba del abad o de fray Vicente, decir
que este ultimo la persiguié y la violé cuando ella se negd a mantener relaciones
sexuales. Otro cuenta que el mismo fray Vicente acudi6é un dia armado a la casa de
un clérigo enemigo, donde viol6 a su criada y la secuestré (Zaragoza Pascual, 2000,

pp. 445, 447).



2.4. SEXO HOMOSEXUAL ENTRE CLERIGOS REGULARES

Al igual que ocurria en los monasterios femeninos, el sexo homosexual era
una «expectativa natural» en los masculinos (Payer, 1984, pp. 40 y ss.). Era ficil que
dos hombres tuvieran sexo. Ya las primeras normas mondsticas y otros textos cristia-
nos de los siglos 111 y 1v presentaban esta preocupacion (Espejo, 1991). Por ejemplo,
entre los Padres del desierto es recurrente la idea de que la proximidad entre personas
del mismo género provocaba atraccién fisica (Burgwinkle, 2004, pp. 33-34). Ade-
mds, en los cenobios podia haber nifios. Por ejemplo, los habia en el de Santa Maria
de Nijeray en el de San Zoilo (Cantera Montenegro, 2013, pp. 246-247). A los mds
pequenos era mds sencillo silenciarlos por su edad: como hasta no hace mucho, o
nadie los crefa si lograban expresar lo que estaba pasando, o no sabian qué les esta-
ban haciendo. En cambio, los adolescentes, en plena efervescencia sexual, podian
ser convencidos de diferentes maneras para un contacto intimo. Asf, la Regla de San
Fructuoso de Braga, redactada en el siglo vi1, condena con la pérdida de la tonsura,
la humillacién publica y la cdrcel al hermano que bese o sea encontrado en un acto
sexual con un nino o un joven (Testén Turiel, 2015, p. 339). La existencia de estas
relaciones sexuales preocupaba, aunque no eran las tinicas (Burgwinkle, 2004, p. 33).

La preocupacion por el sexo homosexual sigui6 latente durante el resto de
la Edad Media. Por eso se van a repetir normas antiguas, como cuando el obispo
Gutierre de Toledo recuerda a los monjes benedictinos de San Juan de Corias y de
San Salvador de Cornellana que deben dormir todos en el mismo dormitorio bajo
la vigilancia de su superior, con una vela encendida y vestidos (Ferndndez Conde,
1978, pp. 393, 410). No hay que olvidar que los dormitorios, y en especial las
camas, eran en la Edad Media espacios que evocaban la unién sexual, también
para los que guardaban castidad (Mohedano Herndndez, 1951, p. 125). Con estas
medidas se intentaba evitar que una pareja de hermanos tuviera sexo ni en esa sala
ni en ningtn otro lugar del cenobio, pues tenfan que burlar la vigilancia de todos
sus companeros.

Pero pese a las posibilidades que daba el vivir en una comunidad habitada
por personas del mismo género, las muestras de preocupacién por el sexo homosexual
en los conventos castellanos no parecen ser muchas. Los confesores apenas las men-
cionan, incluidos aquellos que son religiosos y que escriben manuales para confesar
a sus hermanos. Solo Martin Pérez lo hace, pero no debemos olvidar que su manual
es muy extenso y completo. Ademds, su referencia al sexo homosexual entre mon-
jes y frailes hace desestimar que fuese una actividad que él creyese que ocurria con
frecuencia. Mds que preocupacion, lo que hay es un dnimo completista, pues lo que
hace es resumir algunos viejos penitenciales que tiene en su poder y que hablan del
tema (Pérez, 2002, p. 604). Los casos de concubinato heterosexual eran mucho mds
conocidos, y tal vez por ello acaparaban toda la atencién y volvian invisibles otras
actividades sexuales como las homosexuales. Por ejemplo, los monjes benedictinos
de San Juan de Corias y San Salvador de Cornellana no destacaban en la segunda
mitad del x1v por su sodomia latente, sino por vivir en concubinato con mujeres.

Aun asi, hay que suponer que correrfan rumores sobre monjes sodomitas
en tal o cual comunidad, como ocurria en el resto de Europa. Tras escribir el Liber

559

PP. 541-573

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



560

o]

o)

41-57

3:“‘ 6

/1

MYR, 34;

CUADERNOS DEL C

026

20

Gomorrhianus donde denunciaba que la sodomia se habfa extendido entre todo el
clero, Pedro Damidn se dedicé en su De laude flagellorum a afirmar que esta estaba
institucionalizada en los monasterios y que las recomendaciones de los penitencia-
les eran inconsistentes porque quienes los escribfan eran también sodomitas (Bur-
gwinkle, 2004, pp. 53 y 55). A finales del x111 en Toulouse se extendi6 el rumor
mds o menos veridico de que los frailes menores se entregaban a la sodomia (Le Roy
Ladurie, 1981, p. 208).

Probablemente los rumores aumentaban si las comunidades no sufrfan nin-
gun escdndalo sexual de indole heterosexual. Pero el caso de Diego de Valladolid, del
monasterio de San Salvador de Ofa, no fue un rumor infundado. En 1501 pidié
la absolucién al papa por oficiar estando en pecado mortal, abandonar el monaste-
rio y por haber tenido sexo con legos, con curas y con otros religiosos (Tamburini,
1995, pp. 205-206). Un abanico tan variado como el de sus companeros hetero-
sexuales. Nunca sabremos las circunstancias bajo las cuales este monje se inici6 en el
sexo homosexual. Tal vez, y como contaba en 1435 el guardidn del convento de los
frailes menores de Isle-sur-la-Sorgue, pudo ser iniciado en su nifiez o preadolescen-
cia por otro hermano mds mayor (Chiffoleau, 1984, p. 192). Tampoco sabremos si
fue ¢l el que inici6 a otros entre los muros de San Salvador. Lo tnico sélido es que
no era el tnico clérigo regular que tenfa sexo con otros hombres, ni en Ofa ni en el
resto de Castilla, aunque solo sea su testimonio el que nos ha llegado.

3. CASTIGAR AL INCASTO: LA FAMA'Y EL BUEN EJEMPLO

Que un monje o un fraile se saltase el voto de castidad que habia prometido
guardar era muy grave. Lo dice claramente el obispo Pedro Gémez Barroso en su
confesional: son apdstatas por haber abandonado algo tan consustancial a las 6rdenes
monisticas'’. Por su parte, Martin Pérez opina que es mds condenable que un monje
tenga un hijo que el que lo tenga un presbitero (Pérez, 2002, pp. 249-250). Razén
no le faltaba. Se transformaba en un mal ejemplo para sus companeros de dentro del
cenobio, un ejemplo pernicioso que no era raro que se reprodujera, especialmente
si no se castigaba y/o los transgresores eran los propios superiores del lugar. Ya se
ha hablado del prior y del monje, ambos concubinarios y con hijos, que vivian en
1349 en San Isidro de Duefias (Robert, 1892, pp. 398-400). También de los abades
y monjes asturianos que estaban en la misma situacién a finales del x1v (Ferndndez
Conde, 1978, pp. 391, 408). Un siglo después, pero en Galicia, era el abad de San
Vicente del Pino el que consentia que sus monjes faltasen a la castidad del mismo
modo que él (Zaragoza Pascual, 2000, p. 430). No se castigaba nada porque el abad
hacfa lo mismo, tal y como dijo Juan de Villachaa, uno de vecinos de este cenobio
(Zaragoza Pascual, 2000, p. 447).

13 Gémez Barroso, 68v.



Pero estos hombres no solo eran un mal ejemplo dentro de los cenobios, sino
también fuera de ellos. La vida sexualmente activa de un monje o un fraile debia
ejercer de mal ejemplo entre los laicos, tal y como hacia la de los clérigos seculares
que vivian en concubinato (Aznar Gil, 1998, pp. 516-518; Ortega Batin, 2018, p.
13). Incluso debia ser un peor ejemplo, pues ellos prometian castidad. Asi era dificil
que los creyentes respetasen las prohibiciones sexuales de la Iglesia. Por este motivo
también se intentaba que los escarmientos a estos hombres incastos no se conocie-
sen en el exterior de los cenobios. Dar publicidad al castigo servia para que los legos
que cometian pecados parecidos siguiesen actuando del mismo modo al saber que
no eran los tnicos. Pero también para que aquellos legos que no habian pecado,
sabiendo el ejemplo pero no siendo espectadores del castigo, se viesen tentados a
actuar del mismo modo'.

Aun asi, a veces el clero regular no ayudaba. Es sorprendente ver c6mo los
testigos laicos saben tanto de la vida sexual de algunos monjes y frailes. En Mon-
forte dicen que todo el mundo sabe de las andanzas de los benedictinos, y no ya en
la localidad, sino en toda la comarca, pero lo sorprendente es que cuentan que son
los propios clérigos los que van hablando de su vida sexual, la propia y la de sus com-
paneros (Zaragoza Pascual, 2000, pp. 446-447, 450, 454). Por eso no es raro que
se conozcan perfectamente los nombres de estas mujeres, como los de las seis con-
cubinas del prior de Jubia (a saber: Maria Garcia, Teresa de Grana, Aldonza Diaz,
Maria Amiga, Marfa das Filgueiras y Maria Ferreira; Zaragoza Pascual, 1999, p. 93).
Ni tampoco que, ante una de esas conversaciones donde los clérigos hablan directa
o indirectamente de su vida sexual, Juan de Villachaa le respondiera a fray Alvaro
que «vosotros tenéys las mancebas e nos las pagamos» (Zaragoza Pascual, 2000, p.
447). Este comentario tan cargado de critica y de razén recuerda a otro pronunciado
un siglo antes de boca de un predicador ante los habitantes de Alcald de Guadaira,
a los que dijo claramente que sus limosnas iban a parar a los bolsillos de las con-
cubinas de los curas (Ortega Batin, 2018, p. 28). El mal ejemplo era evidente, y se
criticaba. Tampoco era raro que ante tanta publicidad, las justicias actuaran contra
una de las muchas concubinas de los monjes monfortinos, arrestdindola (Zaragoza
Pascual, 2000, p. 451). Su existencia no era un secreto, y podia llegar un punto en
que fuera dificil a las justicias civiles el explicar por qué no hacfan nada'. Pero pro-
bablemente el peor ejemplo de todos lo daba el abad de San Mamed de Seavia, pues
nunca hizo ningtin caso a las quejas sobre su vida sexual que le hicieron los visita-
dores de su orden y, encima, se adhirié al movimiento de la Observancia (Zaragoza
Pascual, 1997, pp. 185, 202).

Mis all4 del mal ejemplo, habia otros motivos para censurar la falta de cas-
tidad de un clérigo regular. Exactamente, que su comportamiento lo difamaba a ¢l
y a todos sus companeros de Orden entre las gentes del pueblo, tal y como ocu-

% Aviso de confesion para religiosos, 28v.
15 Sobre la represion hacia estas mujeres ver Cérdoba de la Llave, 1986, pp. 604-611; Sdn-
chez Herrero, 2008, pp. 126-132; Arranz Guzmdn, 2008, p. 232; Ortega Baun, 2018, pp. 29-33.

PR 541-575 561

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



562

o]

o]

541-57

3:“‘ 5

AN OAOR
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

rria con los clérigos seculares (Arranz Guzmdn, 2014, pp. 106-107). Asi lo dijo el
Capitulo General cluniacense de 1349 al descubrir que los priores de San Isidro de
Dueifias, San Baudilio del Pinar en Samboal y algunos de sus companeros eran con-
cubinarios putblicos y padres de familia (Robert, 1892, p. 400). Este pensamiento
es compartido por el autor del Aviso de confesion para religiosos, ya que advierte de
que hay pecados que se cometen secretamente por un solo individuo, como la here-
jia o la lujuria, pero que si salen a la luz pueden difamar a toda la comunidad'®. Por
esto mismo, por el miedo a que los legos pensasen que si en un convento habia un
monje lujurioso sus companeros podian o debian serlo, este anénimo autor pide que
los castigos sean discretos, que no se sepa fuera que un hermano ha sido castigado”.

El clérigo regular que rompia su voto de castidad debia ser punido. Esto
podia hacerse de diferentes formas, pero siempre en primer lugar por sus superiores,
como abades o priores (Cantera Montenegro, 2013, p. 227). Si estos no hacian su
trabajo, eran los siguientes en la jerarquia los que debian aplicar los castigos. En el
caso de 6rdenes jerarquizadas, eran los superiores regionales quienes tenfan la obli-
gacién de castigar, tal y como se ve en las visitas realizadas a los prioratos de la pro-
vincia hispana de Cluny (Robert, 1892). Entre los benedictinos, los encargados de
corregir lo que abades y priores no habian sabido enderezar eran los obispos, por
eso Gutierre de Toledo intervino en tantos monasterios benedictinos de su didcesis
(Ferndndez Conde, 1978).

Habia varias formas de punir al monje o fraile lujurioso. Parece que la peni-
tencia era la mds bésica (Alfonso X, 1988, 1v, v, 11), un castigo que consistia en
ayunos, oraciones e incluso encierros, correctivos que recibieron algunas monjas
incastas (Ortega Batn, 2019, p. 289-290). A partir de aqui la dureza del castigo
aumentaba. Cuando el Aviso de confesion para religiosos pide que no se puna publica-
mente, nos dice que algunas correcciones podian ser fisicas o tener una parte visual
como una condena oral ante el resto de la comunidad, la imposicién de una sefial o
la privacién del hdbito'. Entre los cluniacenses, la incontinencia sexual de los her-
manos sin cargo alguno era, como minimo, castigada con el traslado a otro monas-
terio". Si se trataba de priores al menos se les privaba de su puesto®. El problema es
que no sabemos si estos castigos eran aplicados tanto al que habia tenido una tnica

' Aviso de confesion para religiosos, 23v.

7 Aviso de confesion para religiosos, 27v.

'8 Aviso de confesion para religiosos, 28v.

!9 Robert, 1892: afio 1264, prior de Njera difamado, destituido y trasladado, 337; afio
1269, dos monjes de Pombeiro disfamados, castigados y trasladados, 339; ano 1291, los monjes de
San Salvador de Budifo no estdn muy disfamados pero son trasladados, 342; afio 1291, siete mon-
jes de Jubia estdn disfamados y son castigados y trasladados, 349; afio 1387, en Carridn el enfermero
es concubinario, 406-407; afo 1392, en Duefas el enfermero también es concubinario y se le castiga
con el traslado, 409.

2 Robert, 1892: afio 1259, el prior de Jubia es despojado de su cargo, 336; afo 1261, el
prior de Budifio es despojado de su cargo por incontinente, 336; afio 1264, el prior de Ndjera es des-
tituido y trasladado, 337; afio 1285, el prior de Pombeiro es cesado por ser incontinente, al igual que
el de Monfero, 344-345; afo 1396, el prior de Valverde es depuesto por vivir con su concubina, 418.



aventura sexual como al que tenfa la promiscuidad por hdbito. Al menos parece que
los peores eran corregidos con mds fuerza, de ahi tal vez que en 1392 el prior de San
Isidro de Duefias fuese obligado a personarse en la abadia de Cluny para recibir su
castigo, aunque hay que tener en cuenta que es posible que no todas sus faltas fue-
sen sexuales (Robert, 1892, p. 409).

Aquellos que tenian concubinas o que incluso convivian con ellas merecian
mayores penas por la reiteracién de su pecado. A las ya mencionadas, se anadian
otras para que abandonasen este estilo de vida. Gutierre de Toledo amenazé con la
excomunién y con la cdrcel a los monjes benedictinos y a los abades de San Vicente,
San Juan y San Salvador con la privacién de su cargo y beneficio eclesidstico si no
abandonaban a sus amantes (Ferndndez Conde, 1978, pp. 385, 391 y 408). El hecho
de no castigarlos cuando habian perdido la castidad y hacerlo solo si persistian en
su comportamiento es idéntico a como se trataba a los clérigos seculares, los cuales
nunca habfan prometido renunciar al sexo (Aznar Gil, 1998, pp. 509-512; Sdnchez
Herrero, 2008, pp. 127-132).

La estrategia contra los concubinarios cluniacenses adoptada por sus visita-
dores por esas mismas fechas, finales del x1v, se puede tildar de pobre. Al prior de
Santa Marfa de Valverde, hoy Santa Maria de Monfero, solo se le amenaza con pri-
varle de su puesto si no abandona a su concubina, y al de San Roman de Entrepenas
tnicamente se le pide que se aparte de ella (Robert, 1892, pp. 413-414). Parece que
no solo los religiosos se habian convertido en clérigos seculares, también sus casti-
gos habian sufrido la misma transformacién en la Orden de Cluny. Estas condenas
no son nada duras si las comparamos con las que se aplicaban a los hermanos que
servian en el hospital de Notre-Dame d’Ypres en el siglo x1v: exclusién durante un
afio si mantenian relaciones sexuales y para siempre si engendraban un hijo (Tous-
saert, 1963, p. 370).

Los concilios y sinodos también mencionan penas para los monjes y frailes
incastos. A los castigos impuestos desde dentro de sus comunidades aparecia una
nueva amenaza o, al menos, un nuevo recordatorio de que su comportamiento debia
ser punido. Pero no el de todos. El Concilio de Valladolid de 1228 tnicamente cas-
tigd a los clérigos regulares que ademds eran sacerdotes o posefan un beneficio ecle-
sidstico y, dentro de estos, solo punié a los que eran concubinarios, suspendiéndolos
o despojandoles del beneficio (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 325-326). Es decir, solo
castigaba a una minorfa. Un siglo después y también en Valladolid, en el Concilio
de 1322, se siguié corrigiendo a los mismos, aunque esta vez también se sanciond
el que oficiasen los bautizos y bodas de sus hijos o utilizasen los bienes de la Iglesia
para ayudarles cuando se casasen (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 482-483). Hay que
esperar hasta el Concilio de Palencia de 1388 para que, por fin, todo el clero regu-
lar sea castigado, exactamente en el momento de su muerte, negdndoles el entierro
cristiano (Tejada y Ramiro, 1861, pp. 612-615).

El hecho de que se imponga un castigo no significa que este funcione. Y
es que no son pocos los ejemplos de clérigos regulares sancionados que no cambia-
ron su comportamiento. Algunos eludian los castigos huyendo a otro monasterio
de la orden, como hacfan muchos cluniacenses a mediados del x111 al abandonar sus
monasterios de origen y presentarse ante el prior de San Vicente de Pombeiro, el

3 563

o]

541-57

PP
P 5

026,

&V

OS DEL CEMYR, 34;

JADERN

Cl



564

o]

e}

41-57

3:“‘ 6

/1

MYR, 34;

CUADERNOS DEL C

026

20

cual los aceptaba sin hacer ninguna pregunta. Con toda probabilidad, ese era uno
de los mejores monasterios a los que podian ir, pues uno de sus habitantes, el inces-
tuoso Pedro Ibdfez, es descrito como rebelde y desobediente a los mandatos de los
visitadores (Robert, 1892, p. 335). El hecho de que fueran trasladados era un cas-
tigo habitual que recibian los monjes de Cluny por tener sexo, pero estd claro que
era una préctica de dudosa utilidad (Reglero de la Fuente, 2014, p. 209).

El pequeno tamano de las comunidades castellanas impedia controlar a los
infractores (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31). El mejor ejemplo de esto es de 1387,
cuando el enfermero de San Zoilo de Carrién fue trasladado por, entre otras cosas, ser
concubinario (Robert, 1892, pp. 405-407). Muy probablemente acabé en el monas-
terio de Duenas, ya que cinco anos después aparece en este lugar un enfermero con-
cubinario. Si ambos son la misma persona, Fernando Gonzdlez tuvo la suerte de ser
enviado a un monasterio donde en 1392 solo vivian tres individuos y el prior tenia
muchos hijos, un lugar perfecto para él (Robert, 1892, pp. 409-410). Pese a que los
visitadores pidieron que este monje fuese trasladado, es posible que no se corrigiera
0, peor aun, que extendiera nuevas malas costumbres (Reglero de la Fuente, 2014,
p- 209). Por todo esto, es interesante preguntarse qué destino vivieron los tres mon-
jes que el Capitulo cluniacense trasladé desde Auvernia a Espafia por sus muchas
faltas, incluidas la incontinencia (Reglero de la Fuente, 2023, p. 31).

Finalmente, los habia que no atendian a castigos, como los benedictinos de
San Juan de Corias en 1529, que siguieron la estela de sus antepasados de finales
del x1v, a los que Gutierre de Toledo intenté reformar. A estos concubinarios recal-
citrantes les dio lo mismo ser detenidos, marcados, tratados «peor que a rufianes» y
obligados a ayudar a pagar las penas econdémicas que debian abonar sus comparfie-
ras. No cambiaron de vida (Zaragoza Pascual, 2000, p. 46).

4. LA CASTIDAD DEL CLERO REGULAR:
UNA CUESTION DE GENERO

La renuncia al sexo de los monjes y frailes del Medievo era algo matizable:
se les exigia que fueran castos, pero el escindalo no era muy grande si no lo logra-
ban. Porque eran hombres, personas del género masculino, no del femenino. En la
Plena y Baja Edad Media se exigia a las monjas que fueran virgenes porque era esa
la virtud, la tnica virtud, que las definfa como tales; la monja debia ser virgen por-
que era monja. Pero esto no ocurria con el clero regular masculino, pues a ellos lo
que les caracterizaba era la humildad (Salih, 2001, p. 124; Karras, 2005, pp. 37,
41). Puesto que la castidad de estos hombres tenfa un valor secundario, su virgi-
nidad valia menos atin. Incluso en las vidas de los santos hombres, su virginidad y
su castidad no se enfatizan, porque ellos demostraban su cercanfa a Dios de otras
maneras (Salih, 2001, pp. 17-18).

El origen de este orden de valores masculino tan diferente al femenino se
encuentra en la Alta Edad Media, cuando la virginidad sufrié un proceso de femi-
nizacién. En la Antigiiedad, el mantenerse virgen era algo tan bien considerado por
el cristianismo que se tenfa como una hazana propia del género masculino. Por eso



a las mujeres virgenes se las alababa poniéndolas a la altura de los hombres, pues por
la voluntad que demostraban estaban actuando como tales. Pero en la Alta Edad
Media el estatus virginal se denigré y dejé de ser una préictica de piedad masculina.
Debido a esto el mantenimiento de la virginidad en los hombres desaparecié como
practica religiosa (Salih, 2001, pp. 10-11). Menos entre los cluniacenses (Pacaut,
1985, p. 357). De ahi que en las hagiografias de santos de género masculino, ras-
gos como la virginidad o la castidad no se enfatizasen, apareciendo en un segundo
plano. Ya no era necesario que se dijera que eran virgenes porque ellos demostraban
su cercanfa a Dios a través de su humildad, fe inquebrantable, capacidad de hacer
milagros o defendiendo los derechos de la Iglesia, quedando la virginidad como algo
remarcable solo en las mujeres que aspiraban a la santidad (Salih, 2001, pp. 17-18;
Karras, 2025, p. 41). Asi pues, si los ejemplos en los que se debia mirar el clero regu-
lar no se resaltaba la castidad como un valor a seguir, estd claro que su importancia
se dilufa. Habia otras précticas en las que centrar su vida de santidad y, sobre todo,
mucho més masculinas.

Las dificultades bioldgicas para guardar castidad las presentaban tanto mon-
jes y frailes como monjas, aunque de estas tltimas no nos hayan llegado testimonios.
Pero, a diferencia de ellos, a ellas la sociedad las habia aleccionado a que las buenas
mujeres, indistintamente de su piedad, guardaban su virginidad hasta el matrimonio,
y a partir de ese momento solo tenfan sexo con su marido (Ortega Batn, 2016: 77).
Por esto mismo, cuando una mujer entraba en un monasterio independientemente
del motivo por el que entrara, su vida sexual no cambiaba con respecto a la que habia
llevado hasta ese momento®.

Pero no ocurria lo mismo con un hombre, pues su cambio de vida a nivel
sexual si debia ser completamente radical. Este era un gran motivo por el cual a mon-
jes y frailes les costaba cumplir con el voto de castidad, porque fuera de la clausura,
la sociedad les decia que la obligacién cristiana de ser castos no era algo masculino.
Si ser mujer significaba tener una vida sexual muy limitada, ser hombre era casi todo
lo contrario (Ortega Badn, 2016, pp. 78-79). Habia masculinidades laicas que se
distingufan de otras por el acceso al matrimonio, por tener una sexualidad activa
(Salih, 2001, pp. 17-18). Incluso la medicina justificaba que los hombres tuviesen
mds problemas para guardar castidad. Hubo médicos que afirmaron que como la
naturaleza de los hombres era caliente y por tanto sexual, esto hacia que tuviesen
que purgar sus humores mediante el sexo para mantenerse sanos (Murray, 2002, pp.
14-15). De este modo, la medicina hizo a la actividad sexual algo consustancial al
género masculino, reafirmando asi un discurso social que nada tenfa que ver con la
religién y haciendo que los médicos fuesen parte de él.

Si ademds de a la castidad a un hombre se le obligaba a la pobreza y a la
obediencia, la vida del clérigo regular dinamitaba varios pilares de la masculinidad
(Karras, 2003, pp. 160-162). Esta vida no era dificil para los oblatos que se habian

! Para saber mds sobre los motivos que llevaban a una mujer a profesar en un monasterio
ver Prieto Sayagués, 2021.

565

PP. 541-573

6,

34, 202

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl



566

o]

o)

541-57

3:“‘ 5

R
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

criado dentro de los monasterios y, por tanto, dentro de un grupo social con un
modelo de masculinidad monacal. Era especialmente dificultosa para los hombres
que, de adultos, ingresaban en una orden mondstica y, por tanto, habian vivido su
infancia y adolescencia en el mundo seglar. En este habian aprendido que ser un
hombre consistia en generar riquezas, ejercer la violencia, tener personas que te obe-
decifan y mujeres con las que tener sexo (Swanson, 1999, p. 176). Guardar castidad
era bioldgicamente dificil para estos hombres, como para las mujeres, pero sus difi-
cultades eran mejor comprendidas fuera del cenobio. Iglesia y sociedad no exigian
a monjes y frailes que guardasen castidad absoluta a lo largo de toda su vida como
a las monjas, pese a que todos pertenecian al clero.

Para la sociedad, la vida sexualmente activa de frailes y monjes no importaba
tanto como la de las monjas. Esta diferencia también se encuentra entre las jerarquias
eclesidsticas, las que han de castigar al clero regular que no guarda castidad. Ambos
géneros pronunciaban los mismos votos y, aun asi, la vida sexual de ellos aparece en
las fuentes menos mencionada y por tanto menos controlada.

Este doble rasero puede comprobarse en las acciones que emprendié Gutie-
rre de Toledo contra los monasterios de su didcesis, la de Oviedo, donde habia des-
cubierto graves ofensas contra el voto de castidad, pues fue muy diferente su modo
de actuar cuando los implicados fueron clérigos del género masculino o del feme-
nino. En el monasterio de hombres de San Vicente de Oviedo, como en el también
ovetense de San Pelayo, pero de mujeres, encontré la misma irregularidad: sus inte-
grantes salfan para asistir a bautizos. En las constituciones de ambos monasterios
Gutierre de Toledo condend estas acciones, pero los castigos que impuso no fue-
ron los mismos. Los de San Vicente se llevaron poco mds que una reprimenda por
sus salidas, y las monjas de San Pelayo, nuevas normas para apuntalar su encierro
(Ferndndez Conde, 1978, pp. 387, 419). Exactamente las de la decretal Periculoso,
sobre las que se volverd inmediatamente. El obispo también actué en los monasterios
femeninos de Santa Marfa de Villamayor y de San Martin de Soto de Duefas y en
el masculino de San Juan de Corias. Pese a cometer similares faltas, los monasterios
femeninos fueron cerrados y sus monjas enviadas a otros para que se reformaran,
pero los dos masculinos de San Juan y San Vicente siguieron en activo y sus monjes
no fueron trasladados. Las hermanas de Santa Marfa y de San Martin, con sus hijos
y sus amantes, no eran peores que los habitantes de San Vicente, donde era publico
que algunos monjes tenfan concubinas e hijos, o los de San Juan, donde estos eran
mayoria e inclufan al abad. Pero aun asi ellos no fueron castigados, sino que se les
concedié un periodo de gracia en el cual debian abandonar a sus concubinas, cosa
que si finalmente no hacian, entonces si, eran punidos. Nadie los castigd por sus
pecados pasados, como si la ruptura del voto de castidad solo contase a partir de la
visita del obispo. Al contrario que en el caso de las monjas (Ferndndez Conde, 1978,
pp. 462-463, 385, 408).

En conclusién, o las faltas contra los votos de pobreza y obediencia de las
monjas asturianas fueron mucho mds graves que las de sus homdlogos masculi-
nos, o la nica explicacién a esta diferencia de castigos radica exclusivamente en el
género de los pecadores. Se puede pensar que este trato diferente entre géneros es



una excepcion, algo que solo hizo el obispo Gutierre de Toledo. Pero, al contrario,
era una prdctica institucionalizada.

En el afio 1298 Bonifacio VIII publicé la decretal Periculoso. En ella exigia
a todas monjas que no dejasen acceder a nadie del exterior a sus comunidades y que
permaneciesen estrictamente encerradas dentro, salvo en caso de enfermedad conta-
giosa. Esta norma era innecesaria, pues, con las reglas mondsticas, la clausura de las
monjas ya estaba asegurada. Aun asi, para reforzarla, el papa se excusé en que existian
ciertos monasterios en donde las monjas salfan con total libertad y se iban a casas
de seglares o, peor incluso, que dejaban entrar a personas sospechosas dentro de los
cenobios (Brundage y Makowski, 1994, p. 145). Al romper de esta manera con su
aislamiento, estas mujeres iniciaban un camino que las llevaba a quebrar sus votos
de castidad (Linehan, 2000, p. 142, n. 31; Brundage y Makowski, 1994, p. 154).

Esta justificacion no era inventada, esas monjas incastas existian y, tal vez,
el monasterio que impulsé la aparicién de la Periculoso fue el de las Duenas de
Zamora (Linehan, 2000, p. 142). Pero en los monasterios y conventos masculinos
pasaba lo mismo o peor y nunca nadie decidié pedir o escribir una decretal como
la Periculoso, que apuntalase las reglas mondsticas masculinas en materia de visitas,
salidas y contactos con mujeres en general. Asi que cuando Bonifacio VIII creé la
Periculoso, impuso esta norma a todas las monjas catélicas, mientras que esas mis-
mas prohibiciones o similares que tenfan el objetivo de dificultar el contacto con
el otro género fueron también impuestas en los monasterios masculinos, pero por
voluntad de sus obispos o superiores tras una visita a esos lugares, visita que pudo
ocurrir en los siglos XIV, XV 0 XVI, 0 no ocurrir. La diferencia entre géneros es clara
al no realizarse ni desde el Papado ni para todos los monasterios desde el siglo x111
como en el caso femenino.

Nunca nadie criticé el estricto encierro que exigia la Periculoso porque la
decretal ahonda ticitamente en la creencia de que la abstinencia sexual y la virgini-
dad eran valores centrales para una monja, que su importancia era mayor que otras
virtudes cristianas y que su proteccién debia ser absoluta; como si la vida en religién
de una mujer se limitase a conservar su castidad (Brundage y Makowski, 1994, pp.
152-153). Por tanto, los actos de los monjes y frailes que no respetaban el voto de
castidad eran mds tolerados que los de las mujeres consagradas a Dios. Un dltimo
ejemplo de ello es la diferencia con la que se traté a los benedictinos y benedictinas
de Galicia a finales del xv. Todos los monasterios femeninos fueron clausurados y
sus habitantes trasladadas a San Paio de Antealtares, pero no por el mal comporta-
miento de monjas, abadesas y prioras, sino porque ya estaba decidido antes de cono-
cer la situacién de cada cenobio (Garcia-Ferndndez, pp. 125-127). A las monjas se las
agrupd y se las encerrd lejos de sus hogares, reforzando su vida en clausura, mientras
que muchos monasterios masculinos permanecieron pese al comportamiento de sus
integrantes, eso si, ahora sujetos a la Observancia (Garcia-Ferndndez, pp. 133-135).

34, 2026, PP 5641-573 567

MYR, ¢

OS DEL C

JADERN

Cl



568

o]

o)

541-57

3:“‘ 5

R
34 2026,

OS DEL CEMYR,

JADERN

Cl

5. CONCLUSIONES

Alo largo de estas pdginas se ha intentado completar el vacio de conocimien-
tos sobre la vida sexual del clero regular masculino en Castilla, entre el siglo x111 €
inicios del xv1. El andlisis de las normas que evitaban el trato de estos hombres con
cualquier mujer deja claro que el problema residia en el nacimiento del deseo sexual.
El estudio de las transgresiones de estos hombres nos ha dado un amplio abanico de
datos sociales sobre ellos, sus parejas y las relaciones que entablaban, principalmente
heterosexuales, pero también homosexuales. Se ha descubierto que mds interesante
que el hecho de que estos hombres fuesen castigados era el que recibieran ese cas-
tigo por las repercusiones sociales de sus transgresiones, convirtiéndose en un mal
ejemplo tanto para sus companeros como para los legos, ademds de dar mala fama
al clero regular en general. Pero, sobre todo, es muy significativo que estos castigos
eran menores si se comparaban con los que recibian las monjas en la misma situa-
cién, siendo la aplicacién de la perspectiva de género en este tema muy reveladora.

Ha quedado demostrado que, pese a las limitaciones, se puede hacer un tra-
bajo sobre la vida sexual del clero regular sin caer en lo anecdético. No obstante, el
vacio historiogréfico en torno al tema tratado no ha terminado de ser llenado. Esta-
mos ante una linea de trabajo sobre la cual esta es una primera aportacién. Mds alld
de las limitaciones impuestas por las fuentes, parece claro que hay un fructifero mar-
gen para cubrir huecos espaciales y temporales, pero, sobre todo, para la incorpora-
cién de nuevos enfoques en torno a los comportamientos sexuales del clero regular
y su disciplinamiento en la Castilla de la Baja Edad Media.

ReciBipo: 31/7/25; ACEPTADO: 24/10/25



FUENTES

ARCHY, RR.EE,, 161, 11, 1501.
Avrronso X el Sabio, Cantigas de Santa Maria. Cédice Rico del Escorial, Ms. escurialense T.I.1.

Arronso X el Sabio (1988). Leyes de Alfonso X. 2, Fuero real. Fundacién Sinchez Albornoz; ed. y
andlisis critico por G. Martinez Diez, con la col. de J.M. Ruiz Asencio, C. Herndndez Alonso,
Fundacién Sinchez Albornoz.

Aviso de confesion para religiosos, RBME &-1V-32, 7r.

Berceo, Gonzalo de (1992). Los milagros de Nuestra Sesiora. Edicion de Claudio Garcia Turza. Espasa
Calpe.

FERNANDEZ CONDE, Francisco Javier (1978). Gutierre de Toledo, obispo de Oviedo (1377- 1389). Reforma
eclesidstica en la Asturias bajomedieval. Universidad de Oviedo.

Garcia v Garcia, Antonio (Dir.) (1981). Synodicon Hispanum I. Galicia. Biblioteca de Autores
Cristianos.

Garcia Y Garcia, Antonio (Dir.) (1990). Synodicon Hispanum V. Badajoz, Coria-Cceres y Plasencia.
Biblioteca de Autores Cristianos.

GOMEZ BaRROSO, Pedro, Confesional, BNE, MSS 9299.

LiNeHAN, Peter (2000). Las Duesias de Zamora: secreto, estupro y poderes en la Iglesia esparola del siglo xii.
Peninsula.

MagrriN, José Luis; LinaGE CONDE, Antonio (1987). Religion y sociedad medieval: el catecismo de Pedro
de Cuéllar (1325). Junta de Castilla y Le6n, Consejeria de Cultura y Bienestar Social.

Memorial de pecados y aviso de la vida christiana copioso, muy complido e puechoso assi para los confessores
como para los penitentes. Conpilado e agora nuevamete corregido por el reverendo padre fray Pedro
de covarrubias, maestro en santa Theologia, de la orde de los predicadores. Confessor de la muy
Yllustre seiora duquesa de Frias, 1520 o 1528 (1a edicién en 1515), BNE, MSS R/27988.

MonEDANO HERNANDEZ, José Maria (1951). El espéculo de los legos. Texto inédito del siglo xv. Edicidn,
estudio e investigacion de fuentes. Instituto Miguel de Cervantes.

PEREZ, Martin (2002). Libro de las confesiones. Una radiografia de la sociedad medieval espanola. Edicién
critica, introduccién y notas por Antonio Garcia y Garcfa, Bernardo Alonso Rodriguez y
Francisco Cantelar Rodriguez. Biblioteca de Autores Cristianos.

PEREZ CELADA, Julio A. (1987). Documentacion del monasterio de San Zoilo de Carrién (1301-1400).
Ediciones J. M. Garrido Garrido.

Roserr, Ulysse (1892). Etat des monastéres espagnols de 1’ Ordre de Cluny, aun xim-xv¢ siécles, d“aprés
les actes des visites et des chapitres généraux. Boletin de la Real Academia de la Historia, XX,
321-431.

Rojas, Fernando de (2002) La Celestina, edicion de Marta Haro Cortés y Juan Carlos Conde. Castalia.
Ruiz, ARcipreSTE DE Hita, Juan (1992). Libro de buen amor. Edicién de Alberto Blecua. Cétedra.

SANncHEz, Ambrosio (Ed.) (1999). Un sermonario castellano medieval. Estudio y edicién. Universidad
de Salamanca.

Tamsuriny, Filippo (1995). Santi e peccatori. Confessioni e suppliche dai Registri della Penitenzieria dell
"Archivio Segreto Vaticano (1451-1586). Instituto di Propaganda Libraria.

PR 541-573 569

6,

;202

24
b}

MYR,

S DEL CH

JADERNOS

Cl



570

o]

o)

4, 2020, PP, 541-57

el
O

EMYR,

SDELC

e
o

CUADERN

Tejapa Y Ramiro, Juan (1861). Coleccion de canones y de todos los Concilios de la Iglesia de Espana y de
América: (en latiny castellano). I1I, Concilios del siglo 1x en adelante. Imprenta de Pedro Montero.

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (1983). Visitas de Fray Diego de Sahagtin a los monasterios de Sopetran, San
Milldn y Silos (1522-1523). Wad-Al-Hayara: revista de estudios de Guadalajara, 10, 365-372.

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (1996). Procesos de reforma contra la abadesa de Lobios y la priora de
Pesqueiras. Compostellanum, 41, 357-386.

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (1997). Proceso de reforma contra el abad de San Mamed de Seavia
(1498-1499). Compostellanum, 42, 1-2, 185-209

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (1998) Documentos inéditos sobre la reforma de los monasterios bene-

dictinos gallegos (1496-1499). Estudios Mindonienses, 14, 807-844.

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (1999). Documentos inéditos sobre la reforma de los monasterios bene-

dictinos gallegos (1493-1513). Compostellanum, 44, 1-2, pp. 77-103.

ZARAGOZA PascUAL, Ernesto (2000). Proceso de reforma contra el abad de Samos y Monforte. Estudios
Mindonienses, 16, 421-465.

ZARAGOZA PascuaL, Ernesto (2002). Reforma de los monasterios de Lobds, Dozén y Ansemil (1498-
1499). Cuaderno de Estudios Gallegos, x11x-115, 81-124.

7 ARAGOZA PascuaL, Ernesto (2006). Proceso de reforma del monasterio de San Juan de Corias (1529-
1530). Boletin de letras del Real Instituto de Estudios Asturianos, 60, 168, 41-104.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARMSTRONG-PARTIDA, Michelle (2017). Defiant priests. Domestic unions, violence, and clerical masculinity
in fourteenth-century Catalunya. Cornell University Press.

ARrRANZ GUzMAN, Ana (2008). Amores desordenados y otros pecadillos del clero. En Carrasco
Manchado, Ana Isabel; Ribade Obradd, Maria del Pilar (Eds.), Pecar en la Edad Media
(pp- 227-262). Silex.

ArraNz GUZMAN, Ana (2014). La buena fama del clero y el peligro de escidndalo publico: un tema de
preocupacién episcopal. En Beceiro Pita, Isabel (Coord.). Poder, piedad y devocion. Castilla y
su entorno (siglos xir-xv) (pp. 359-388). Silex.

AseNjo GonNzALEZ, Marfa (1984). Las mujeres en el medio urbano a fines de la Edad Media: el caso
de Segovia. En VV. AA., Las mujeres ¢ las ciudades mediecales. Actas de las IIII Jornadas de
Investigacién Interdisciplinaria (pp. 109-124). Seminario de Estudios de la Mujer, Universidad
Auténoma de Madrid.

AzNAR GIL, Federico R. (1998). La penalizacién de los clérigos concubinarios en la Peninsula Ibérica
(siglos X111-XV1). Revista espanola de derecho candnico, 55/145, 503-546.

BorNsTEIN, Daniel E. (1997). Parish priest in Late Medieval Cortona: the urban and rural clergy. Prezi
nel medioevo. Quaderni di Storia Religiosa, 4, 165-193.

BRUNDAGE, James A. Y Makowski, Elizabeth M. (1994). Enclosure of nuns: the decretal Periculoso
and its commentators. Journal of Medieval History, 20, 143-155.

BRUNDAGE, James A. (2000). La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa medieval. Fondo de
Cultura Econémica.

BurewiNkLg, William E. (2004). Sodomy, masculinity and law in medieval literature: France and England,
1050-1230. Cambridge University Press.

CANTERA MONTENEGRO, Margarita (2013). La comunidad mondstica de Santa Marfa de Ndjera durante
la Edad Media. En la Espara medieval, 36, 225-262.

CorpoBa DE LA Lrave, Ricardo (1986). Las relaciones extraconyugales en la sociedad castellana
bajomedieval. Anuario de estudios medievales, 16, 571-620.

Cossar, Roisin (2020). The marginality of clerics’ concubines in the Middle Ages: a reappraisal. En
Zimo, Ann E.; Vann Sprecher, Tiffany D.; Reyerson, Kathryn; Blumenthal, Debra (Eds.).
Rethinking Medieval Margins and Marginality (pp. 129-145). Routledge.

Diaco HErNANDO, Médximo (2014). El papel de la alta nobleza en el proceso de reforma de los mo-
nasterios benedictinos de la Corona de Castilla a fines del Medievo. En Beceiro Pita, Isabel
(Coord.). Poder, piedad y devocién. Castilla y su entorno (siglos xt-xv) (pp. 359-388). Silex.

Espejo MurikL, Carlos, (1991). El deseo negado. Aspectos de la problemdtica homosexual en la vida
mondstica (siglos 111-vi d.C.). Universidad de Granada.

FERROUL, Yves (1997). Abelard s blissful castration. En Cohen, Jeffrey Jerome; Wheeler, Bonnie (eds.),
Becoming male in the Middle Ages (pp. 129-144). Garland.

FLANDRIN, Jean-Louis (1984). La moral sexual en Occidente. Evolucién de las actitudes y comportamientos.
Juan Granica.

Garcia-FERNANDEZ, Miguel (2016). ;Libertinaje o libertad? Rompiendo la(s) Regla(s) en los monasterios
de monjas benedictinas de la Galicia bajomedieval. En Cacheda Barreiro, Rosa Margarita;

PP 541-573 571

6

;202

24
b}

MYR, ¢

S DEL CH

CUADERNOS



541573 572

34; 2026, PP.

>

EMYR,

OS DEL C

CUADERN

Ferndndez Martinez, Carla (Coords.). Universos en orden I las drdenes religiosas y el patrimonio
cultural iberoamericano (pp. 121-152). Alvarellos.

Garcia-FERNANDEZ, Miguel (2022). Beyond the wall: power, parties, and sex in late medieval Galician
nunneries. En Pérez Vidal, Mercedes (Ed.). Women Religious Crossing between Cloister and the
World: Nunneries in Europe and the Americas, ca. 1200-1700 (pp. 61-86). Arc Humanities Press.

JiMENO ARANGUREN, Rolddn (2011). Concubinato, matrimonio y adulterio de los clérigos: notas
sobre la regulacion juridica y praxis en la Navarra medieval. Anuario de Historia del derecho

espaiiol, 81, 543-574.
Karras, Ruth Mazo (2005). Sexuality in medieval Europe. Doing unto others. Routledge.

Karras, Ruth Mazo (2003). From boys to men. Formations of masculinity in Late Medieval Europe.
University of Pennsylvania Press.

KEeLLEHER, Marie (2002). ‘Like Man and Wife’: Clerics' Concubines in the Diocese of Barcelona.
Journal of Medieval History, 28, 349-360.

Le Roy Lapurie, Emmanuel (1981). Montaillou, aldea occitana de 1294 a 1324. Taurus.

Muro ABaD, Juan Robert (1993). La castidad del clero bajomedieval en la didcesis de Calahorra.
Historia, instituciones, documentos, 20, 261-282.

Mugray, Jacqueline (2002). «The law of sin that is in my members». The problem of male embodi-
ment». En Riches, Samantha J.E.; Salih, Sarah (Eds.), Gender and holiness. Men, women and
saint in late medieval Europe (pp. 9-22). Routledge.

ORtEGA BAUN, Ana E. (2017). Honor femenino, manipulacién de la fama y sexualidad en la Castilla

de entre 1200 y 1550. Clio & Crimen, 13, 75-98.

ORTEGA BAUN, Ana E. (2018). Luz y oscuridad: apuntes sobre el concubinato de clérigos en Castilla
(siglos x1-xv). Hispania, 1xxv1it, 258, 11-38.

ORtEGA BAUN, Ana E. (2019). Camino a la perdicién. Monjas en Castilla que rompieron el voto de
castidad, siglos xu11 al xv. En Del Val Valdvieso, Maria Isabel; Martin Cea, Juan Carlos; Carvajal
de la Vega, David (Eds.), Expresiones del poder en la Edad Media: homenaje al profesor Juan
Antonio Bonachia Hernando (pp. 281-290). Ediciones Universidad de Valladolid.

ORTEGA BAUN, Ana E. (2020). La otra delincuencia femenina relacionada con la sexualidad en la
Castilla medieval: lesbianismo, huida del conyuge, alcahueteria, colaboracién en violacion,
concubinato clerical y aborto. Clio & Crimen. Revista del Centro de Historia del Crimen de
Durango, 17, pp. 67-92.

Pacaut, Marcel (1986). L'Ordre de Cluny (909-1789). Fayard.

PAYER, Pierre J. (1984). Sex and the penitentials the development of a sexual code, 550-1150. University
of Toronto.

PEREZ CELADA, Julio A. (1998). Algunas consideraciones sobre la conducta de los monjes cluniacenses
ibéricos en la Baja Edad Media. En VV. AA., La vida cotidiana en la Edad Media. VIII Semana
de Estudios Medievales (pp. 289-303). Instituto de Estudios Riojanos.

PRIETO SAYAGUES, Juan Antonio (2021). Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquias
urbanas en la castilla bajomedieval. Causas, dindmicas, privilegios y donaciones. Espacio,
tiempo y forma. Serie 111, Historia medieval, 34, 745-814.

ReGLERO DE 1A FUENTE, Carlos M. (2008). Cluny en Espana: los prioratos de la provincia y sus redes
sociales (1073-ca. 1270). Centro de Estudios e Investigacién San Isidoro.



ReGLERO DE 1A FUENTE, Carlos M. (2014). Amigos exigentes, servidores infieles: la crisis de la Orden de
Cluny en Espania (1270-1379). CSIC.

ReGLErRO DE 1A FueNTE, Carlos M. (2021). Monasterios y monacato en la Espania medieval. Marcial
Pons Historia.

RecLErO DE 1A FueNTE, Carlos M. (2022). El monacato en los reinos de Leén y Castilla (siglos 1x-
xint). SVMMA. Revista de cultures medievals 19, 20-38.

RecLero DE La FueNTE, Carlos M. (2023). La reforma de los prioratos cluniacenses castellanos en la
Baja Edad Media: de Cluny a Valladolid. Archivo ibero-americano, 83, 27-56.

RopRriGUEZ ShNcHEZ, Angel (1998). Hacerse nadie. Sometimiento, sexo y silencio en la Espaiia de finales
del siglo xvi. Milenio.

Rosy, Agathe (2021). La prostitution au Moyen Age. Le commerce charnel en Midi toulousain du X1
au Xvr siécle. Loubatieres.

Rucquor, Adeline (2008). Aimer dans [ Espagne médiévale. Plaisirs licites et illicites. Les Belles Lettres.
Savrn, Sarah (2001). Versions of virginity in late medieval England. Brewer.

SALVADOR MIGUEL, Nicasio (2001). Solterfa devota y sexo en la literatura medieval (los clérigos). En
Iglesia Duarte, Jose Ignacio de la (Coord.), La familia en la Edad Media. XI Semana de Estudios
Medievales (pp. 317-348). Instituto de Estudios Riojanos.

SANcHEzZ HERRERO, José (2008). Amantes, barraganas, compafieras, concubinas clericales. Clio o
Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 5, 106-137.

SANCHEZ ORTEGA, Maria Helena (1992). La mujer y la sexualidad en el Antiguo Régimen: la perspectiva
inquisitorial. Akal.

SARRION Mora, Adelina (1994). Sexualidad y confesion. La solicitacion ante el Tribunal del Santo Oficio
(siglos xvi-xix). Alianza.

SoLORZANO TELECHEA, Jests A. (2010). Concubinarios, herejes y usurpadores: justicia eclesidstica,
comunicacién y ‘propaganda’ en Las Montafas del obispado de Burgos en el siglo xv. En la

Espasia Medieval, 33, 233-257.

SwaNsoN, Robert N. (1999). Angels incarnate: clergy and masculinity from gregorian reform to
reformation. En Hadley, D.M. (Ed.), Masculinity in Medieval Europe (160-177). Longman.

TesTON TURIEL, Juan Antonio (2015). La vivencia mondstica en las tradiciones regulares de San Isidoro
de Sevilla y San Fructuoso de Braga: origen y diferencia de una doble corriente espiritual en la
Antiguedad Tardia hispana. Publicaciones de la Facultad de Teologfa del Norte de Espana,
Sede Burgos, 2015.

ToussaeRT, Jacques (1963). Le sentiment religieux en Flandre a la fin du Moyen-Age. Plon.
Varous, Guy de (1970). Le monachisme clunisien des origenes au xv* siécle. Picard

WERNER, Janelle (2010). Promiscuous priests and vicarage children: clerical sexuality and masculinity
in late medieval England. En Thibodeaux, Jennifer D. (Ed.), Negotiating Clerical Identities:
Priests, Monks and Masculinity in the Middle Ages, (pp. 159-181). Palgrave Macmillan.

WERTHEIMER, Laura (2006). Children of disorder. Clerical parentage, illegitimacy, and reform in the
Middle Ages. Journal of the History of Sexuality, 15-3, 382-407.

PR 541-573 573

6,

;202

24
b}

MYR,

S DEL CH

JADERNOS

Cl






