
C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.13
Cuadernos del CEMyR, 34; enero 2026, pp. 341-365; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

DANZA Y CULTURA VISUAL: REFLEXIONES SOBRE 
PERFORMATIVIDAD DE LA IMAGEN, CUERPOS 
FEMENINOS EN MOVIMIENTO Y EMOCIONES

Licia Buttà
Universitat Rovira i Virgili, Tarragona

E-mail: licia.butta@urv.cat
ORCID: 0000-0002-8263-0107

Resumen

El artículo propone algunas consideraciones sobre el rol, significado y agencia de las imágenes 
coreomusicales en la cultura visual de la Edad Media. Teniendo como punto de partida el 
concepto de imagen-danza se reflexiona sobre el giro performativo en los estudios de historia 
del arte, sobre la relación entre las representaciones de danzas en la cultura material medieval 
y su capacidad narrativa. Una aproximación antropológica permite también leer las escenas 
coréuticas como figuras y símbolos vinculados con la ritualidad tanto en el ámbito sagrado 
como en la esfera laica. Superando la dicotomía entre danzas licitas e ilícitas, el artículo 
propone una interpretación de las figuras femeninas danzantes como vehículo y expresión 
de emociones, encarnadas en la danza misma y en los ojos de quien la danza observa como 
espectador. 
Palabras clave: iconografía de la danza, cultura visual, cultura material, historia cultural 
de la danza, arte medieval, emociones.

DANCE AND VISUAL CULTURE: REFLEXIONS ON THE PERFORMATIVITY 
OF THE IMAGE, FEMALE BODIES IN MOTION, AND EMOTIONS

Abstract

The paper presents some considerations on the role, meaning, and agency of dance images 
in the Visual Culture of the Middle Ages. Taking the concept of dance-image as a starting 
point, it reflects on the performative turn in art history studies, on the relationship between 
representations of dance in medieval material culture and their narrativity. An anthropological 
approach also allows us to read choreographic scenes as figures and symbols linked to rituality 
in both the sacred and secular spheres. Overcoming the dichotomy between licit and illicit 
dances, the article proposes a reading of female dancing figures as a vehicle and expression of 
emotions, embodied in the dance itself and in the eyes of those who observe it as spectator.
Keywords: dance iconography, visual culture, material culture, cultural history of dance, 
medieval art, emotions.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.13
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:licia.butta%40urv.cat?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8263-0107


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

2

INTRODUCCIÓN1

Hace ya unas décadas que historiadores del arte, antropólogos e historiadores 
se ponen preguntas sobre la naturaleza de la imagen medieval. ¿Cuál es su estatuto 
ontológico?, ¿qué nos puede trasmitir, ¿cómo interactúa con el observador?, en sín-
tesis, ¿a qué campo de conocimiento pertenece su estudio? Jean Wirh, Jean-Claude 
Schmitt, Jean-Marie M. Sansterre, Jérôme Baschet, Hans Belting, Herbet Kessler 
o más recientemente Carla Bino, para nombrar solo algunos de los que han contri-
buido de forma sustancial al conocimiento de los modos y mecanismos de funcio-
namiento de la imagen medieval, se han puesto en repetidas ocasiones esta pregunta 
(Belting, 2001; Bino, 2014, 2015, 2017; Kessler, 2019; Sansterre, Schmitt, coords., 
1999; Schmitt, 1996; Schmitt, 2023; Wirth, 2022). Entre otras, la cuestión de la 
performatividad de la imagen, de cómo aproximarnos a los gestos, esquemas y emo-
ciones que en ella se exhiben, ha abierto un debate que sigue en vigor hoy en día. 
Las reflexiones de Baschet sobre la imagen-objeto (Baschet, 1996), de Wirth sobre 
la ontología de la imagen en la Edad Media, y sobre todo de Schmitt sobre el rol de 
la imagen, su función, significado y efectos ayudan a clasificar las representaciones 
de danza como un tipo específicos de imagen que pretende emular, revivir la per-
formance ritual y sus efectos en el espectador. A Schmitt además debemos una larga 
reflexión específica sobre la danza que empieza en su libro sobre el gesto y culmina 
en su más reciente volumen sobre el ritmo en la Edad Media (Schmitt, 1990, 2016). 
Mi objetivo hoy es insertar en esta tradición historiográfica unas reflexiones sobre 
el funcionamiento de las imágenes coréuticas, es decir, de aquellas representaciones 
que ponen en escena danzas colectivas, bailes en solitario, espectáculos festivos o 
procesiones, prestando especial atención a las narraciones que tienen como protago-
nista el cuerpo femenino. No se tratará de intentar reconstruir la praxis de las dan-
zas medievales, de las cuales poco conocemos, sino de interpretar las imágenes y su 
capacidad performativa en su propio contexto cultural e histórico. 

1. LA PERFORMATIVIDAD DE LA IMAGEN 
CORÉUTICA: LA IMAGEN-DANZA

«Il n’y a pas d’image au Moyen Àge qui soit une pure représentation»: con 
estas palabras Baschet emprendía su análisis de la función de la imagen en la Edad 
Media en un texto en el cual definía un concepto que se ha revelado clave en los 
estudios de iconografía: la idea de imagen-objeto (Baschet, 1996). Si las imágenes 
permiten, como recuerda Baschet, su uso y manipulación en el marco de los rituales 
sagrados y laicos de la época medieval, superando la mera representación y marcando 

1  Artículo realizado en el marco del proyecto Mudanza. Dancing women, idolatry and ritu-
als: visual culture and cultural history of dance during the long Middle Ages PID2022-140028NB-100.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

3

su significado a partir de su materialidad, me pregunto qué papel juegan las escenas 
de danza y performances coreomusicales en este horizonte interpretativo. 

Antes de todo, las imágenes coréuticas estructuran, junto con los textos escri-
tos, el discurso sobre la danza y su función en la sociedad medieval. Si consideramos 
la imagen-danza como paralelo de la imagen-objeto con toda su potencial agencia, 
dentro del contexto ritual cristiano, es posible entender cómo dichas figuras entran 
en resonancia con los ritos y los discursos condenatorios o positivos sobre música y 
danza del estamento eclesiástico. Su representación en manuscritos y objetos litúr-
gicos explica, comenta, glosa pasos bíblicos, así como evoca rituales corteses cuando 
la encontramos en artefactos destinados a las ceremonias laicas palatinas. En este 
orden de ideas, el dispositivo espacial es un elemento esencial para entender el fun-
cionamiento de la imagen-danza. Utensilios como los platos de cerámica producidos 
en Paterna o Teruel entre los siglos xiii y xiv (Valls Fusté, 2017; 2019) a menudo 
decorados con figuras femeninas que tocan crótalos y danzan (fig. 1) o los bien cono-
cidos esmaltes de Limoges, en los cuales es posible encontrar en medallones y geme-
llions representaciones de verdaderas exhibiciones juglarescas (fig. 2), circulaban en 
el contexto de la liturgia laica del banquete, en los interiores de los palacios y casas 
medievales, participando de forma activa en la construcción del rito y expresando el 
goce y la alegría que las reuniones corteses debían trasmitir según los tópicos litera-
rios de la época (Buttà, 2023a). 

Fig. 1. Bailarina con crótalos circulares, cerámica de Paterna, siglo xiv. 
© Museo Nacional de Cerámica y Artes Suntuarias, González Martí 

(Depósito Ayuntamiento de Valencia: D-536). © Maria del Mar Valls.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

4

En el espacio palatino las imágenes acaban estableciendo una corresponden-
cia entre el rito colectivo identitario y sus gestos, entre los cuales el baile tenía un 
papel central. Las imágenes de danza, sin embargo, en ningún momento reenvían a 
un referente en la realidad, es decir, no reproducen danzas «reales», sino que conec-
tan con el significado que la actividad coréutica tenía en su contexto sociocultural. 

Asimismo, los bailes pintados en las paredes de habitaciones privadas o 
salas de recepción evocan rituales parecidos y reflejan el mismo interés para rei-
terar la liturgia autocelebrativa de las clases dominantes. Las imágenes coréuticas 
son fundamentales en lo que Baschet llama el arte de producir lugares o espacios: 
«la réflexion sur ce que fait l’image et ce qu’elle fait faire doit donc être complétée 
par une attention à la manière dont l’image accompagne le faire social» (Baschet, 
1996, p. 12). Baschet se refiere aquí sobre todo al espacio sacro, pero ampliando 
esta perspectiva a los rituales laicos, no menos jerarquizados, es posible observar 
cómo la imagen construye espacios performativos, así que la idea de «las imáge-
nes como intensificadoras de los espacios sagrados» se puede aplicar también a los 
espacios de la ritualidad laica y a los lugares ficticios, representacionales. El mismo 
autor advierte también que 

Fig. 2. Medallón de esmalte de Limoges con escena juglaresca, 1240-1260. 
© Metropolitan Museum of Art 7.190.2145.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

5

Il convient surtout d’admettre que les images-objets sont, à des titres divers, des 
noeuds de relations sociales qu’elles contribuent à mobiliser ou sur lesquelles elles 
permettent d’influer.
Toujours localisée, toujours en situation, l’image-relation interagit avec d’autres types 
d’artefacts, avec des gestes, des paroles, des sons, des voix, des odeurs, et d’abord 
avec des lieux qui inscrivent des personnes au sein de situations spécifiques, qu’elles 
soient rituelles ou non. (Baschet 2010: 14).

En castillos, palacios y casas del norte de Italia quedan varios ejemplos de pin-
tura mural que en la estancia principal ponen en escena pausadas danzas cortesanas. 
Entre ellas se pueden recordar las recientemente descubiertas en el palacio Quadrio 
Cilichini en Chiuro, o en Contrada Prada en Valtellina, u otro en la conocida como 
«Casa degli affreschi» en Ossana, todas de finales del siglo xv (fig. 3). 

En esta última persiste el esquema de la danza circular, mientras en las pri-
meras dos una baja danza es protagonizada por parejas (Zeni, 2003-2004; Dradi, 
2022; Spada Pintarelli, 2024, pp. 117-120). Si poco se conoce de su contexto de 
origen, está claro que su presencia en las salas principales de habitaciones de familias 
adineradas nos habla del deseo de emulación de modelos comportamentales propios 
de los estamentos nobles por parte de la nueva burguesía. 

En definitiva, las imágenes de danza en salas de recepción en los palacios 
de la nobleza, pero también en casas burguesas, intensificaban la función de dicho 
espacio y contribuían a la construcción de la identidad de clase. 

Una característica que comparten casi todas las representaciones de danzas 
en contextos palatinos es su ambientación en plein air. La asociación entre danza y 
jardín y más en general entre danza y naturaleza se convierte en la Edad Media en 
un verdadero tópico literario y figurativo (Caraffi, Pirillo, 2017). Las danzas asocia-

Fig. 3. Danza cortesana, Casa de los frescos, Ossana, finales del siglo xv.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

6

das al jardín reiteraban antes de todo el vínculo entre movimiento coréutico, armo-
nía y naturaleza, aludiendo a las actividades de ocio y placer propias de la nobleza. 

Las imágenes de danza en la naturaleza resignifican el jardín paradisíaco 
para convertirlo en un espacio heterotópico de la ritualidad laica: así se manifiesta, 
entre otros lugares, en la cultura literaria y visual vinculada con el Roman de la Rose 
(Buttà, 2023b) y más tarde en las vigorosas representaciones de las llamadas dan-
zas moriscas (Sparti, 1996, pp. 42-61; Queruel, 1998, pp. 499-518; Forrest,1999; 
Nevile, 2004, pp. 12-57; Lorenzetti, 2023, Molle, 2005, pp. 42-59) que podemos 
encontrar en diferentes objetos de la cotidianidad laica2. La domesticación de la 
naturaleza es condición necesaria para que la danza tenga lugar y a su vez es ella la 
que define el espacio, lo resemantiza. El baile, en cuanto gesto, estructura un espa-
cio que es litúrgico, vinculado al rito cortés. La naturaleza es entonces lugar y figura 
donde se desarrolla un diálogo entre el cuerpo danzante, como cuerpo social y su 
entorno. En las representaciones de la llamada danza morisca el jardín se convierte 
en la clave para entender un movimiento ritmado y convulso que es esencialmente 
figura de la fertilidad y del amor. La relación entre danza y naturaleza se desarrolla 
en la Edad Media en múltiples direcciones, coincidiendo a veces las dos en cuanto 
símbolos de la fuerza generadora de vida. 

En un tablero de juego de la mitad del siglo xv conservado en el Museo del 
Bargello de Florencia, se representan tanto una danza morisca como un elegante y 
mesurado cortejo de parejas que ejecuta una baja danza (figs. 4-5), ambas ambien-

2  No entraré aquí en la cuestión no del todo resuelta sobre el origen de esta danza ni de sus 
múltiples léxicos, para la cual reenvío a la bibliografía citada. Me centraré más bien en sus representa-
ciones visuales y los significados que conllevan. 

Fig. 4. Danza morisca, tablero de juego, 1450 ca., marfil y madera, 
Museo Nazionale del Bargello, Firenze, Collezione Carrand 155.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

7

tadas en un florido y vívido jardín. Paula Nuttal ha demostrado, hace ya algunos 
años, que las escenas del tablero florentino aluden al hecho amoroso y a la fuerza 
procreadora del acto sexual del cual la danza es figura y metáfora (Nuttal, 2010). 

La morisca y la Bassedanse en el siglo xv acabarán sustituyendo la carola 
en el imaginario dancístico de las decoraciones domésticas. Se las puede encontrar 
tanto pintadas en las vigas de techos de madera como en objetos de uso simbólico 
o cotidiano, como cajas y espejos o en manuscritos (Santarelli, 2000: 39-50; Molle, 
2005: 42-59). Su difusión se puede explicar a partir de los espectáculos en los cuales 
profesionales de la danza se exhibían en desenfrenadas moriscas en las cortes euro-
peas y a su afirmación como baile tanto en contexto popular como noble en fiestas, 
carnavales, celebraciones de bodas o procesiones religiosas como el Corpus Christi 
(Sparti, 1996: 42-61; Nevile, 2015: 597-612; Molle, 2005: 42-59; Cieri Via, 2023: 
239-249; Nocilli, 2005: 1691-1706). 

En Italia, la morisca acabará ocupando también las fachadas de edificios como 
es el caso de la Casa Fontana o Casa Do en Alba (Piemonte) (figs. 6-7). 

Aquí en un friso de finales del siglo xv que corre a lo largo de la primera 
planta compuesto de tejas de terracota se exhiben danzantes y putti en varias actitu-
des y gestos. Interpretar el zócalo arquitectónico como una simple decoración parece 
reductivo. Habrá que reconocer a las imágenes de morisca y de danza en general en 
estas peculiares ubicaciones un poder apotropaico y performativo orientado a la pro-
tección de la casa y de sus habitantes en virtud de su alusión al poder regenerativo 
y vital del amor y del encuentro sexual que la danza representa. Los cascabeles que 
decoran los vestidos de hombres y mujeres acentúan la dimensión sonora y festiva y 
por ende su función performativa. Las imágenes, además, acaban entrando en diá-
logo con el espacio externo donde la danza en festividades públicas podía tener lugar, 
estableciendo así un vínculo entre lo representado y lo performado. 

Fig. 5. Escena de danza, tablero de juego, 1450 ca., marfil y madera, 
Museo Nazionale del Bargello, Firenze, Collezione Carrand 155.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

8

Otro significativo ejemplo se encuentra en Albi, en Francia, en la casa cano-
nical de la iglesia colegial de Saint-Salvi, de la segunda mitad del siglo xv, en cuyas 
vigas a una más claramente identificable Danse Macabre se acompaña una danza de 
la vida, introducida por la personificación femenina de Naturaleza que conversa con 
la Muerte (figs. 8-9). 

Fig. 6. Friso con morisca de la Casa Fontana o Casa Do en Alba (Piemonte), 
finales del siglo xv © Licia Buttà.

Fig. 7. Friso con morisca de la Casa Fontana o Casa Do en Alba (Piemonte), 
finales del siglo xv © Licia Buttà.

Fig. 8. Danza de la Muerte, casa canonical de la iglesia colegial de Saint-Salvi, 
Albi, Francia, segunda mitad del siglo xv. © Georges Puchal.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
4

9

Como han puesto en evidencia Pierre Olivier Dittmar, Adrian Belgrano y 
Lennie Rollins, las dos formas de danza se contraponen la una a la otra, siendo esta 
representada como una vigorosa moresca, asociada a la idea de cortejo y pulsión 
sexual, ambos orientados a la generación de nueva vida (Belgrano, Dittmar, Rollins, 
en prensa). Un apax, como escriben los autores, que reitera el sentido general de las 
moriscas representadas en los objetos mencionados antes. Una danza de celebración 
de la vida a través del amor y su fuerza que se opone a los efectos devastadores de la 
muerte3. Una lectura antropológica que exalta el valor simbólico de la representa-
ción de la morisca como baile de fertilidad y procreación. 

La alegría y el placer están intrínsecamente vinculados con la performance del 
cuerpo musical rodeado por la naturaleza. Si el goce en la literatura cortés es el pri-
mero de los sentimientos asociados a la nobleza y a la juventud, la danza representada 
tiene el poder agente de trasmitir dicho goce y por lo tanto deleitar a quien mira. El 
placer, por el otro lado, está íntimamente ligado a la exuberancia y a la vivacidad de 
la naturaleza. En una red inextricable el cuerpo y la naturaleza se manifiestan a tra-
vés de la danza. Las imágenes de la morisca acabarán habitando también objetos de 
pequeño formato, como cofres de marfil y hueso, espejos y peines destinados a muje-
res, ulteriores ejemplos de cómo la cultura visual urbana y de la nobleza vinculada a 
los espectáculos acabará circulando en ámbito privado, manteniendo, sin embargo, 

3  En territorios franceses e italianos es posible encontrar varios ejemplos de danzas moris-
cas representadas en techos en el interior de casas y palacios. Entre ellos citaré el bien conocido caso 
de las tablas hoy conservadas en el Museo Civico d’Arte Antica de Turín, hoy descontextualizadas de 
su emplazamiento de origen Santarelli, 2000, pp. 39-50.

Fig. 9. Danza de la vida, casa canonical de la iglesia colegial de Saint-Salvi, 
Albi, Francia, segunda mitad del siglo xv. © Georges Puchal.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

0

toda la fuerza simbólica expresada en el arte monumental. Este aspecto persiste en 
la vertiente teatralizada de los espectáculos públicos en los cuales la morisca acaba 
siendo protagonista, como figura de la identidad cívica, pero también de la otredad 
coréutica, encarnada no solamente por el salvaje, sino también por la omnipresente 
imagen del loco que danza (Nevile, 2004, pp. 141-143, Arcangeli, 2018, Antoine-
König, Le Pogam, 2024 en particular: Clouzot 2024, pp. 194-195). 

La morisca mantiene este significado de exuberante celebración de la vida 
también en diálogo con imágenes sagradas. En dos libros de horas destinados a la 
devoción privada conservados en la Morgan Library de New York, ambos de origen 
francés, realizados alrededor de la cuarta década del siglo xv, el ms. 157 fol. 119 y 
el ms 358, fol. 25r, atribuido a Barthélemy d’Eyck, la morisca se presenta como ele-
mento celebrativo de la imagen de la Virgen con el niño, así como las volutas vege-
tales habitadas por danzantes intensifican la imagen del Hortus Conclusus en el cual 
está situada la figura sagrada (figs. 10-11). 

Fig. 10. Libro de horas, danza morisca y Virgen en el Hortus Conclusus, ms 358, fol. 25r, 
cuarta década del siglo xv, Morgan Library de New York. ©Morgan Library de New York.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

1
A una naturaleza controlada fuera del tiempo se contrapone así la vigorosa 

naturaleza asociada a la morisca. Los bailarines sustituyen aquí los alegres pastores 
que a partir del siglo xv celebran la llegada del Salvador. Su visión acompañaba la 
plegaria y la complementaba: las dos oraciones asociadas a las miniaturas hacen refe-
rencia a la Virgen como genitrix, y fuente de vida, una imagen reiterada, de alguna 
manera, por las prósperas y enérgicas representaciones de la naturaleza y del baile4. 

4  En el Morgan Library ms 157 fol. 119 la miniatura representa uno de los goces de la Vir-
gen. En la inscripción se lee: DOULCE DAME DE MISERICORDE MERE DE PITIE FONTAIN
E DE TOUZ BIENS. En el ms. 358, fol. 25r, la inscripción reza: O INTEMERATA ET IN ETER-
NUM BENEDICTA SINGULARIS ATQUE INCOMPARABILIS DEI GENITRIX UIRGO MARIA.

Fig. 11. Libro de horas, danza morisca y Virgen en el Hortus Conclusus adorada por ángeles, ms. 157 
fol. 119, cuarta década del siglo xv, Morgan Library de New York. ©Morgan Library de New York.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

2

Como en el caso de cualquier otra imagen-objeto, también para el análisis 
de la imagen-danza será por lo tanto necesario considerar el «dispositif spatial, tem-
poral et ritual associé à son fonctionnement» (Baschet 1996, p. 13). Las imágenes 
de performance interactúan con el campo del imaginario y por ende sobre el espec-
tador como figuras ideales del rito mismo, así como las representaciones de danza 
que expresan un significado esencialmente negativo ponen en escena una ritualidad 
inversa de la cual huir. 

2. DANZA Y NARRATIVIDAD: EL CASO DE SALOMÉ

Las representaciones de danza vinculadas al hecho narrativo dramatizan el 
mito y la historia, le rinden performance. En este contexto hay que entender la danza 
como forma simbólica de la concepción del cuerpo y del rito (Le Goff, 2005: 111-
125). Así, las imágenes de danza vinculadas con los relatos bíblicos por un lado y 
con los relatos corteses por el otro, funcionan como modelos. 

Todas, imágenes de performance, alejándose de otro tipo de representaciones, 
hacen hincapié en la vertiente teatralizada, espectacularizada de la narración. En esta 
óptica no hay dudas de que podemos entender estas imágenes como performativas, 
es decir, con una incidencia en el espectador, con una carga agentiva que permite 
clasificarlas como imágenes que crean, como las palabras, actos, sean estos últimos 
rituales, devocionales o vinculados a la reacción emotiva de quien las observa (Aus-
tin, 1962). Cuando una iconografía está vinculada firmemente a un texto los dos 
contribuyen a la acción performativa y a su recepción, si la imagen se desvincula del 
texto normativo o de referencia, la performance representada produce un efecto o 
acción diferente: es el caso de la iconografía de la Salomé danzante en la tradición 
occidental y en la bizantina. En la primera, la escueta narración evangélica en Mar-
cos (6, 17-28) y Mateo (14, 3-11) ha dado pie a un fragmento de narración que cen-
tra en el acto coréutico el desarrollo del martirio de Juan Bautista. Es la danza de la 
puella, de la joven hija de Herodíades, que provoca la muerte del precursor y así se 
representa en la tradición visual occidental.

Sin embargo, la lectura iconográfica de la Salomé danzante medieval está 
fuertemente contaminada por la imagen de la femme fatale decimonónica, una lec-
tura que distorsiona el papel que jugó la representación de la joven en el relato y en 
la cultura visual medieval, donde la danzante es eminentemente vehículo para que 
se cumpla el martirio de Juan, y al mismo tiempo para que ese martirio dé paso a 
la creación de su reliquia y a la predicación de Cristo. En las palabras más violentas 
de los Padres de la Iglesia, como aquellas de Juan Crisóstomo y Ambrosio de Milán, 
Salomé es figura pasiva del pecado, objeto de lujuria del padrastro (Baert, 2014; 
Klapisch-Zuber, 2017: 186-197; Voyer, 2013: 69-100). Sus movimientos y gestos 
están vinculados, más que a su voluntad, a la naturaleza maligna de la madre. Por 
otro lado, visualmente es siempre elemento deíctico del martirio y muerte del santo. 
Así que para toda la Edad Media el gesto danzado de Salomé se tendrá que contex-
tualizar en el marco del discurso hagiográfico y de la reflexión antropológica que 
veía en el gesto de Salomé la presencia de lo diabólico y la persistencia de las prácti-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

3

cas paganas vinculadas con los banquetes y a las danzas, por lo menos en las repre-
sentaciones más antiguas (Webb, 1997, 2012; Gauthier, 2008). La exhibición del 
cuerpo femenino se asocia, en el discurso de la Iglesia, con la incitación al pecado, 
generando un modelo coréutico persistente en el tiempo, con paralelismos juglares-
cos (Buttà, 2022, pp. 86-94). En el baptisterio de Parma, por ejemplo, es el diablo, 
colocado a las espaldas de la joven, quien dirige sus gestos (fig. 12). 

La cuestión de la danza es tan relevante para la Edad Media porque implica 
el uso del cuerpo, receptáculo del alma. Su empleo impropio genera preocupación 
en el contexto de la exégesis y en aquello litúrgico donde cada gesto corresponde 
estrictamente a un código controlado y finalizado: el habitus (Tronca, 2022). El 
cuerpo femenino danzante, escapando de esta estricta regla, manifiesta una autono-
mía expresiva que no puede sino ser condenada (Pietrini, 2010, pp. 233-258). El 
gesto danzado es en este sentido una acción a contracorriente, indisciplinada, espe-
cialmente hacia la Iglesia, porque con él se visualiza una autonomía del cuerpo que 
revela ser dependiente de otro aspecto: lo diabólico. En definitiva, la representación 
del gesto coréutico deviene figura de lo subversivo a ojos de la Iglesia. 

Podríamos definir, llegados a este punto, la danza de Salomé como una 
danza-relato que funciona de bisagra narrativa. La escena del banquete marca un 
punto neurálgico de la narración, a partir del cual un cambio importante tendrá 
lugar. En el caso de las representaciones de Salomé en la cultura visual occidental, 
la danza provoca la muerte del Bautista, y marca el inicio, como hemos dicho, de la 
narración de la vida pública de Cristo. 

Fig. 12. Historias del Bautista, dintel del tímpano del baptisterio 
de Parma, siglo xiii. © Licia Buttà.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

4 En la iconografía bizantina, junto con el discurso linear que ve la exhibi-
ción de la joven como causa principal del martirio, a partir de finales del siglo xii 
se desarrolla una variante, conocida como «segunda danza», en la cual Salomé entra 
en escena danzando con la cabeza del Bautista sobre su cabeza. Una de las primeras 
atestaciones se encuentra en el capitel con la historia del Precursor en el claustro de 
Duomo de Monreale, en Sicilia. El capitel cuenta con muchos detalles la vida del 
santo, siguiendo modelos bizantinos, y presenta una esbelta Salomé que se acerca 
a la mesa presidida por Herodes con un plato sobre su cabeza que contiene la testa 
del Bautista. Esta, llevada triunfalmente, pone el acento sobre la reliquia objeto de 
veneración. La danza, en otros términos, se hace vehículo del triunfo de Juan sobre 
la muerte (fig. 13). 

La cabeza aquí no es el premio para la danza, es, más bien, la causa de la 
performance triunfal. El cuerpo danzante de Salomé es la antítesis del cuerpo muerto 
del Precursor, el cuerpo del pecado se contrapone al cuerpo santo y, de alguna forma, 
propicia su trasformación en reliquia puesta en el centro de la narración. No existe 
por lo tanto una danza de Salomé desvinculada de la cuestión litúrgica, así como el 
movimiento corporal funciona siempre como antítesis de la inmovilidad del cuerpo 
sagrado, tanto en la tradición occidental, que insiste prevalentemente en la narra-
ción evangélica, como en la variante bizantina, que aparece, desde el punto de vista 
iconográfico, a partir de final del siglo xii.

Fig. 13. Danza de Salomé, capitel n. 14 de la galería norte del Claustro de Monreale, Sicilia, 
siglo xii. © Cenobium Project. https://cenobium.isti.cnr.it/monreale/capitals/N/N14Sh13.

https://cenobium.isti.cnr.it/monreale/capitals/N/N14Sh13


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

5

3. GESTO Y RITO

En un artículo pionero de 1966, «Ritualized Gesture and Expression in Art» 
Ernst H. Gombrich, reanudando las reflexiones ya expuestas en el libro Art and Illu-
sion, afirmaba que

the painter’s starting-point can never be the observation and imitation of nature, 
all art remains what is called conceptual, a manipulation of a vocabulary, and even 
the most naturalistic art generally starts from what I call a schema that is modified 
and adjusted till it appears to match the visible world [...] Both the rhetorical and 
the anti-rhetorical, the ritualistic and the anti-ritualistic are in a sense conventions 
(Gombrich 1966, pp. 393-401, 395, 399). 

Los gestos de la danza representada durante toda la Edad Media se tienen 
que considerar schemata significantes (Catoni, 2008), cuya interpretación se tendrá 
que extrapolar una vez reconstruida la arqueología de dicho gesto (Schmitt, 1981, 
pp. 377-390; Schmitt, 1990, 2016). Gombrich en la misma ocasión apuntaba a la 
estricta relación existente en arte entre gesto y ritual, un razonamiento que se puede 
aplicar con interesantes resultados a la producción figurativa vinculada con la expre-
sión coréutica. Para el autor, las raíces de la expresión en arte están en el vínculo 
que este mantiene con el rito. Dicho de otro modo, si los gestos rituales expresan 
y producen emociones, se puede afirmar que las poses vinculadas a la danza actúan 
de forma similar. 

En otro artículo, de 1964, «Moment and Movement in Art» (Gombrich, 
1964, pp. 293-306), Gombrich había ido al corazón del problema de la represen-
tación de lo performativo, y por ende de la danza, en el sistema de las artes figura-
tivas, preguntándose sobre los límites de la imagen a la hora de visualizar tiempo y 
ritmo y sobre la relación entre lo performativo y lo narrativo. El autor sugería que el 
movimiento representado puede ser integrado por la mirada del espectador. Las his-
torias de Salomé danzante, o de Miriam exultante después del pasaje del mar Rojo, 
se convierten en metonimia de todo el episodio, estimulando la memoria del obser-
vador y su capacidad de completar el gesto, el movimiento y la misma historia, así 
como se completa una frase dejada a media por los puntos suspensivos. 

Muchas imágenes de danza en este sentido funcionan como iconotextos dado 
que la representación coréutica se pone a la confluencia entre texto e imagen, narración 
y contemplación. En algunos casos son imágenes-archivo que atesoran una memoria 
gestual que puede llegar de la performance viva, pero también de la tradición visual 
y de la pathosformel del gesto danzado. Así, el análisis sobre las representaciones de 
danza en la Edad Media se ubica en la intersección entre los estudios performativos, 
los estudios de historia de la danza y la cultura visual (Schechner, 2013). Se trata 
de un sistema simbólico que se encarna en la representación del cuerpo danzante. 
De ese modo, dichas imágenes evocan a menudo, más allá de las prácticas cultua-
les, también las reflexiones sobre la figura en movimiento y el cuerpo procesional. 

Las imágenes de danza en este contexto adquieren estatuto propio, ya que 
hay que colocar su ontología entre lo performativo y lo ritual, entre lo metafórico 
y lo real, entre la figura y el sentido literal, ofreciendo un abanico de significados 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

6

complejos no solamente en relación con lo que representan o supuestamente repre-
sentan, sino con su propia presencia. 

Llegados a este punto, para adentrarnos ulteriormente en la que podemos 
definir la cultura visual de la danza en la Edad Media, habrá que distinguir entre dos 
categorías de imágenes: la danza-relato y la danza-rito. 

La primera funciona de bisagra narrativa de un episodio conocido. La escena 
de la danza en estos casos marca un punto neurálgico de la narración, a partir del 
cual un cambio importante tendrá lugar; en el marco del relato bíblico, es el caso de 
la recién comentada danza de Salomé. El episodio de la Carola mágica en el Lance-
lot du Lac es otro ejemplo significativo sacado de la literatura cortés. En este caso 
los eventos que tienen lugar en la foresta encantada marcan la liberación del pro-
tagonista, que podrá finalmente emprender su viaje una vez roto el encantamiento 
coréutico (Montanari, 2020, pp. 251-288). 

La danza-rito pone en escena festividades, celebraciones, momentos litúrgi-
cos, sagrados y profanos de especial relieve. Es el caso de la danza de Miriam o de las 
mujeres de Israel que acogen danzantes a David victorioso, como también de la danza 
de los pastores que celebran el nacimiento de Cristo (Schmitt, 1999: 969-984; Sch-
mitt, 2001). Rituales se pueden considerar también las escenas de danza en ámbito 
profano pintadas en las paredes de palacios y castillos. Ritual es por excelencia la 
danza de la carola de amor en el Roman de la Rose, entendida como exaltación de las 
virtudes nobles, y rituales son todas las danzas espirituales evocadas por escritores y 
artistas en contexto paradisíaco, un ejemplo para todos: las carolas de ángeles, santos 
y almas de los bienaventurados en la tercera cantiga de la Divina Comedia, de Dante.

Las dos categorías a menudo comparten el mismo gesto coréutico que puede 
llegar a repetirse incluso en contextos interpretativos muy diferentes entre ellos. Para 
explicar la adopción de la misma gestualidad en escenarios positivos y negativos hay 
que considerar lo que Peter Burke, en el ensayo Performing History de 2005, llama la 
ocasión o el dominio sociocultural en el cual la performance tiene lugar (Burke 2005: 
35-52). La danza, y en particular la carola, será por ejemplo objeto de crítica feroz 
en la predicación y en los exempla entre los siglos xiii y xiv (Belgrano, 2023: 178-
225). La iconografía nos ha trasmitido varias imágenes en las cuales esta crítica se 
traduce en sarcasmo y mofa, a veces conviviendo con interpretaciones positivas de 
la misma composición. Es el caso de las múltiples escenas de danza en el Salterio 
inglés de la reina Maria de la British Library Royal B VII, donde protagonistas de 
la carola pueden ser tanto un grupo de simios como también un coro de santas que 
danzan guiadas directamente por la Virgen (figs. 14-15) (Buttà, 2014, pp. 109-122). 

En otros términos, mientras el gesto es inevitablemente polisémico, será el 
discurso dominante lo que marcará su interpretación. El autor recuerda también 
cómo el giro performativo ha conducido finalmente a prestar atención a «the his-
tory of objects or activities that were long dismissed as trivial, including clothes, 
everyday language, dancing and gesturing» y «Speech, gesture, and dance are forms 
of performance that reveal a great deal about the culture of the performers» (Burke, 
2005: 47). La inclusión del giro performativo en el ámbito de las artes visuales per-
mite por lo tanto la reconstrucción de las dinámicas relacionales entre quien danza 
y el contexto cultural del espectador. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

7
4. EMOCIONES EN DANZA

En las dos categorías indicadas, las emociones representadas y suscitadas son 
sin duda el hilo conductor. Junto con el concepto de cultura visual de la danza, es 
posible en definitiva delinear los escenarios emocionales que esta suscitaba. Además, 
el espacio en el cual se desarrolla la performance tiene un peso emotivo en la trasmi-
sión del significado de las imágenes. Los gestos coréuticos, en esta clave, se pueden 
entender como una gramática de las emociones. 

La cuestión de las percepciones emotivas por otro lado está estrictamente 
relacionada con la experiencia de la música y de la danza en la Edad Media. Las emo-
ciones compartidas generadas por el baile y sus imágenes contribuían, por ejemplo, a 
la construcción de la identidad de los grupos sociales. La clase noble se identificaba 

Fig. 14. Carola de simios, Salterio de la reina Maria, siglo xiv, 
British Library Royal B VII fol. 179v. © British Library.

Fig. 15. Carola de santas, Salterio de la reina Maria, siglo xiv, 
British Library Royal B VII fol. 229r © British Library.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

8

en la carola y más tarde en la baja danza, por sus movimientos rítmicos ordenados y 
pausados, mientras una comunidad religiosa podía ver legitimadas sus danzas a tra-
vés de la visión de coros angélicos o de santos en contextos paradisíacos. 

Las danzas representadas y practicadas en ámbito litúrgico o sagrado con-
tribuían, por otro lado, al control del cuerpo, de su código gestual, y a mantenerlo 
aislado del deseo sensual (Mews, Williams, 2019, pp. 49-63)5. 

Las escenas coreomusicales se tienen que entender como un dispositivo en el 
cual juega un rol central la mirada del espectador, su capacidad mnemónica de evocar 
la narración vinculada a la imagen y su permeabilidad a las expresiones vinculadas al 
baile, sean ellas positivas de goce y felicidad, sean ellas negativas cuando en ocasio-
nes apelan al sentimiento de culpabilidad de quien asiste a danzas prohibidas6. La 
mirada por lo tanto tiene un peso y un rol importante en las emociones provocadas 
por la danza. El ojo es la puerta a través de la cual sentimientos positivos y negati-
vos, las pasiones y la lujuria entran en el espectador. No faltan las fuentes bajome-
dievales, especialmente los exempla, en los cuales este efecto emotivo causado por la 
vista se trasforma en el principal argumento de condena de la danza (Buttà, 2023c). 

Las imágenes de danzas lujuriosas intensificaban la experiencia del pecado, 
así como aquellas corteses intensificaban el goce y placer. La mirada, especialmente 
dirigida al cuerpo femenino, por lo tanto, es vehículo de pecado. Esta cuestión es 
esencial en la Edad Media y tiene que ver con la activación de la imaginación, es 
decir, aquella facultad mental que permite visualizar lo invisible. Mirar una ima-
gen de danza implicaba percibir movimiento y música con el ojo y el oído interior 
(Kessler, 2006, pp. 431-439, Williamson, 2013, pp. 1-43; Camille, 1995, pp. 120-
123; Newman, 2005, pp. 1-43; Powell, Saunders, 2020, pp. 1-14). Como recuerda 
Carla Bino el mismo acto de ver era considerado en la Edad Media una performance, 
cuya capacidad agentiva coincidía con el poder de activar, de alguna manera, la ima-
gen (Bino, 2017, pp. 69-84).

Para acabar, expondré dos ejemplos visuales, uno negativo y otro positivo 
que me parecen especialmente elocuentes en esta dirección:

En la vida de san Benedicto escrita por el abad Desiderio de Montecassino, 
traducción del ii libro de los Diálogos de Gregorio Magno (Cavallo, 1989; Gar-
bini, 2006), una visión peculiar perturba la vida monástica comunitaria a la que se 
entregaban el santo y sus hermanos. En el conocido Leccionario para las fiestas de 
los santos Benedicto, Mauro y Escolástica (Vat. Lat 1202 fol. 36r), que el abad 
Desiderio mandó realizar a finales del siglo xi para la abadía de Montecassino, 
se recoge un episodio relatado en el viii capítulo de la vida del santo, en el cual 
Benedicto es víctima de la invidia y el odio de Florencio, sacerdote de la vecina 

5  En palabraS de Mews y Williams: «Liturgy served to direct the body away from sensual 
emotion» (Mews, Williams, 2019: 50).

6  Analizando las imágenes coreomusicales es imprescindible tener en cuenta el término dis-
positivo a menudo utilizado por Baschet en sus estudios sobre la imagen concebida como un conjunto 
de factores que contribuyen a la eficacidad del ritual, sea de cara a las acciones del espectador, sea de 
cara a sus emociones (Baschet,1996, pp. 7-26). Véase también el concepto de imagen como disposi-
tivo medial en Belting, 2008, pp. 5-28.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
5

9

iglesia. Este último, no habiendo conseguido matar al hombre santo, decide 
introducir furtivamente en el convento un grupo de siete mujeres, que danzarán 
desnudas en el jardín conventual con el objetivo de inducir al pecado la entera 
comunidad monástica.

Todavía en el siglo xv el modelo iconográfico del leccionario de Mon-
tecassino pervive en un manuscrito conservado en la Bayerische Staatsbibliothek 
de Múnich, BSB Clm 8201 d, el conocido como Mettener Regel, una redacción 
bilingüe latín/alemán de la regla de San Benito en uso en la abadía de Metten 
en Baviera, fechado en 1414 (Suckale, 2012, p. 40).7 La obra fue realizada por 
voluntad del abad Pedro I junto con la Biblia pauperorum (BSB Clm 8201) con-
servada en la misma biblioteca.

En la miniatura al folio 24r (fig. 16) san Benito en compañía de cinco mon-
jes desvía la mirada de la exhibición de las prostitutas que desnudas ejecutan un 
baile en círculo. 

7  https://daten.digitale sammlungen.de/0004/bsb00040563/images/index.html?fip=193. 
174.98.30&id=00040563&seite=51.

Fig. 16. Tentación de san Benito, Mettener Regel Bayerische Staatsbibliothek de Múnich, 
BSB Clm 8201 d, fol. 24r, 1414. © Bayerische Staatsbibliothek.

https://daten.digitale sammlungen.de/0004/bsb00040563/images/index.html?fip=193.174.98.30&id=00040563&seite=51
https://daten.digitale sammlungen.de/0004/bsb00040563/images/index.html?fip=193.174.98.30&id=00040563&seite=51


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

0

Aquí el movimiento coréutico ha sido cancelado con un violento gesto 
censorio, así que quedan visibles solo los gestos de Benito y sus hermanos para 
atestiguar y al mismo tiempo reprobar la fuerza negativa del cuerpo desnudo de 
las jóvenes bailarinas. 

En el misal franciscano Douce 313 de la Bodleian Library de Oxford nume-
rosas imágenes de danza (figs. 17-18) actúan como intensificadoras del rezo y se pre-
sentan como modelos performativos para la contemplación que conduce a la visión 
divina (Buttà, 2025)8.

Todas ellas siguen el mismo esquema: en el marco de la miniatura en la parte 
inferior se asiste a una escena coreomusical, a menudo acompañada por la presencia 
de rey David músico y en la parte superior la divinidad se manifiesta entre nubes, 
sola o acompañada por ángeles y santos. 

8  https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/c6f86f5b-6451-45fb-89b2-ad75c1cc533f/.

Fig. 17. Misal franciscano Douce 313 de la Bodleian Library de Oxford, fol. © Bodleian Library.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/c6f86f5b-6451-45fb-89b2-ad75c1cc533f/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

1

En definitiva, las imágenes se convierten en un documento fundamental 
para la reconstrucción de la historia cultural de la danza y de las emociones y su 
estudio no se puede desvincular de la aproximación metodológica delineada por los 
estudios performativos, principalmente en función de lo que ha sido denominado 
performatividad de la imagen medieval y su capacidad agentiva (Dierkens, Bartho-
leyns, Golsenne, 2009).

Recibido: 31/7/25; aceptado: 22/9/25

Fig. 18. Misal franciscano Douce 313 de la Bodleian Library de Oxford, fol. © Bodleian Library.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

2

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Antoine-König, Elisabeth, Le Pogam, Pierre-Yves (2024). Figures du fou du Moyen Âge aux Romantiques. 
Musée du Louvre / Gallimard.

Arcangeli, Alessandro (2018). L’altro che danza. Il villano, il selvaggio, la strega nell’immaginario 
della prima età moderna. Unicopli.

Austin, John L. (1962). How to do things with words. Harvard University Press.

Baert, Barbara (2012). Caput Johannis in disco. Essay on a man’s head. Brill.

Baert, Barbara (2014). The dancing daughter and the head of John the Baptist Mark 6:14-29 revisited: 
an interdisciplinary approach. Louvain Studies, 38, 5-29.

Baschet, Jérôme (1996). L’image-object. En Baschet, Jérôme, Schmitt, Jean-Claude (eds.), L’image, 
fonctions et usages des images dans l’Occident Médiéval. (pp. 7-26). Le Léopard d’or.

Baschet, Jérôme (2010). Images en acte et agir social. En Alain Dierkens, Gil Bartholeyns, Thomas 
Golsenne (ed.). La Performance des images. (pp. 9-14). Éditions de l’Université de Bruxelles, 
coll. «Problèmes d’histoire des religions» 19.

Belgrano, Adrien, Dittmar, Pierre-Olivier, Rollins, Lannie (2025, en prensa). Danses de mort et de 
vie au plafond d’une maison d’Albi. En Cécile Bulté, Maud Pérez-Simon (ed.), Sociabilités 
en images, Images du jeu et jeux d’images dans les plafonds peints. PULM.

Belgrano, Adrien (2023). Récits de danse à «l’age de la carole» (années 1170-années 1390) Essai de 
sociologie historique de la connaissance. Tesis de doctorado. École des Hautes Études en 
Sciences Sociales.

Belting, Hans (2001). Il culto delle immagini. Storia dell’icona dall’età imperiale al tardo Medioevo. 
Carocci Editore.

Belting, Hans 2008. Per una iconología dello sguardo. En Roberta Coglitore (Ed.), Cultura visuale. 
Paradigmi a confronto. (pp. 5-28). Duepunti Edizioni.

Bino, Carla Maria. (2014). Immagine e visione performativa nel Medioevo. Drammaturgia, 11(1), 
335-346. 

Bino, Carla Maria (2015). Il dramma e l’immagine. Teorie cristiane della rappresentazione (ii-xi sec.). 
Le Lettere.

Bino, Carla Maria (2017). Images and performative vision in the Middle Ages. Eikón / Imago, 6(1), 
69-84. https://doi.org/10.5209/eiko.73547.

Burke, Peter (2005). Performing history: The importance of occasions. Rethinking History, 9(1), 35-52.

Buttà, Licia (2014). Danzas en los márgenes: sobre las escenas cortesanas en el Salterio de la Reina 
María. En Licia Buttà, Jesus Carruesco, Francesc Massip, Eva Subías (Eds.), Danses imaginades, 
danses relatades. Paradigmes iconogràfics del ball des de l’antiguitat clàssica fins a l’Edat Mitjana 
(pp. 109-122). TRAMA, 1. Institut Català d’Arqueologia Clàssica.

Buttà, Licia (2022). Danzando come Salomè, esultando come Miriam. En Licia Buttà, Francesc 
Massip, Räul Sanchís, El teatre del cos. Dansa, espectacle i rituals a la Corona d’Aragó (pp. 
86-94). Viella Editrice.

Buttà, Licia (2023a). Danzar en la casa medieval: algunas notas sobre la danza representada en espacios 
domésticos y palatinos. En Jacobo Vidal Franquet (Ed.), Miscel·lània d’art medieval. Liber 
amicorum Rosa Terés i Tomàs (pp. 231-250). Viella Editrice. (IRCVM-Medieval Cultures, 13).

https://doi.org/10.5209/eiko.73547


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

3

Buttà, Licia (2023b). Lors veissiez karole aler / et genz moult noblement baler. La danza en los tratados 
didácticos y de cortesía y su visualización en el relato poético-alegórico en la Edad Media. 
Codex Aqvilarensis, 39, 135-158.

Buttà, Licia (2023c). Visiones coréuticas: danzas diabólicas en el relato hagiográfico y ejemplar. eHu-
manista. Journal of Iberian Studies, Volume 56, pp. 58-74.

Buttà, Licia (2025). Spiritualis Laetitia, Contemplatio y Visio Dei: Una primera aproximación a las 
representaciones de danza, música y canto en el misal franciscano ms. Douce 313 de la Bod-
leian Library de Oxford. Anales de Historia del Arte, 35, Arte y Danza. (en prensa)

Caraffi, Patrizia & Pirillo, Paolo (Eds.) (2017). Pratri, verzieri e pomieri». Il giardino medievale. 
Culture, ideali, società. Edifir Edizioni, Firenze.

Catoni, Maria Luisa (2008). La comunicazione non verbale nella Grecia antica. Gli schemata nella danza, 
nell’arte, nella vita. Bollati Boringhieri.

Cavallo, Guglielmo (Ed.) (1989). L’età dell’abate Desiderio. Vol. 2: La decorazione libraria. Pubblicazioni 
Cassinesi. (Miscellanea Cassinese, 60).

Cieri Via, Claudia (2023). La Festa attraverso le forme intermedie della danza fra la vita e l’arte. En 
Anna Ghiraldini, Christian Toson, Chiara Velicogna (eds.). En Festa!, La Rivista di Engram-
ma, 200, 239–249.

Clouzot, Martine (2024). Le Fou, la musique et la danse au Moyen Âge. En Antoine-König, Elisabeth, 
Le Pogam, Pierre-Yves (Eds.), Figures du fou du Moyen Âge aux Romantiques (pp. 194–195). 
Paris: Musée du Louvre / Gallimard.

Dierkens, Alain, Bartholeyns, Gil & Golsenne, Thomas (Eds.) (2009). La performance des images. 
Éditions de l’Université de Bruxelles. (Coll. Problèmes d’histoire des religions, 19).

Dradi, Letizia (2022). Il «ballare lombardo» nel corteo danzante dell’affresco di Palazzo Quadrio 
Cilichini a Chiuro. En Rita Pezzola (Ed.), Tracce minime. Le radici del Medioevo nel territorio 
di Sondrio (pp. 77-98). Franco Angeli.

Forrest, John (1999). The History of Morris Dancing, 1438-1750. University of Toronto Press.

Garbini, Paolo (2006). I «Dialogi» di Desiderio da Montecassino. In Paolo Chiesa (Ed.), I «Dialogi» 
di Gregorio Magno. Tradizione del testo e antiche traduzioni (pp. 43-56). SISMEL - Edizioni 
del Galluzzo.

Gauthier, Claudine (2008). Saint Jean et Salomé: Anthropologie du banquet d’Hérode. Éditions Lume.

Gombrich, Ernst H. (1964). Moment and movement in art. Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes, 27, 293-306.

Gombrich, Ernst H. (1966). Ritualized gesture and expression in art. Philosophical Transactions of the 
Royal Society of London. Series B, Biological Sciences, 251(772), 393-401. 

Kessler, Herbert L. (2006). Turning a blind eye: Medieval art and the dynamics of contemplation. 
En Jeffrey F. Hamburger and Anne-Marie Bouché (Eds.), The Mind’s Eye: Art and theological 
argument in the Middle Ages (pp. 431-439). Princeton University Press.

Kessler, Herbert L. (2019). Experiencing Medieval Art. University of Toronto Press.

Klapisch-Zuber, Christiane (2017). Salome’s dance. Clio. Women, Gender, History, 46, 186-197. 
https://www.jstor.org/stable/26795732.

Le Goff, Jacques & Truong, Nicolas (2005). Una historia del cuerpo en la Edad Media, Ediciones Paidós.

Lorenzetti, Ciandrha (2023). Moresca: storia sociale di una danza armata. Foligno.

https://www.jstor.org/stable/26795732


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

4

Molle, José Vincenzo (2005). La moresca, danza teatrale «armata» dei secoli xv e xvi: iconografia e 
rapporti con lo «charivari». Ludica: annali di storia e civiltà del gioco, 11, 42-59.

Montanari, Angelica. (2020). Tempo sospeso e trasgressione coreutica nelle fonti bassomedievali. Reti 
Medievali Rivista, 21(2), 251-288. https://doi.org/10.6092/1593-2214/6219.

Mews, Constant J. & Williams, Carol J. (2019). Music and dance. En A Cultural History of Emotion 
in the Medieval Age (Vol. 2, pp. 49-63). Bloomsbury.

Nevile, Jennifer. (2004). The Eloquent Body: Dance and Humanist Culture in Fifteenth-Century Italy. 
Indiana University Press.

Nevile, Jennifer (2015). Decorum and desire: Dance in Renaissance Europe and the maturation of a 
discipline. Renaissance Quarterly, 68(2), 597-612.

Newman, Barbara (2005). What did it mean to say «I saw»? The clash between theory and practice in 
medieval visionary culture. Speculum, 80(1), 1-43.

Nocilli, Cecilia. (2005). La circularidad del lenguaje coréutico napolitano y aragonés en las entradas 
reales del reino de Nápoles (1442-1502): la ‘cascarola’ y la ‘moresca’. En La Mediterrània de 
la Corona d’Aragó, segles xiii-xvi, 1691-1706.

Nuttall, Paula. (2010). Dancing, love and the «beautiful game»: A new interpretation of a group of 
fifteenth-century «gaming» boxes. Renaissance Studies, 24(1), 119-141.

Pietrini, Sandra (2010). Danzatrici e cavalle del diavolo: La concezione del ballo femminile nel Me-
dioevo, Viator, 41, 2010, 233-258. 

Powell, Hilary & Saunders, Corinne (2020). Medieval and early modern vision and voices: Contexts 
and approaches. En Hilary Powell, Corinne Saunders (Eds.), Vision and Voice-Hearing in 
Medieval and Early Modern Contexts (pp. 1-14). Palgrave Macmillan.

Queruel, Danielle (1998). Des gestes à la danse: l’exemple de la « Morisque » à la fin du Moyen Age. 
En Le geste et les gestes au Moyen Age (pp. 499–518). CUERMA - Université de Provence.

Sansterre, Jean-Marie & Schmitt, Jean-Claude (Eds.) (1999). Les images dans les sociétés médiévales: 
Pour une histoire comparée. Institut Historique Belge de Rome.

Santarelli, Cristina (2000). Immagini della danza moresca in Piemonte. Music in Art, 25(1-2), 39-50.

Schechner, Richard (2013). Performance Studies: An Introduction. Routledge.

Schmitt, Jean-Claude (1981). Gestus/Gesticulatio. Contribution à l’étude du vocabulaire latin médiéval 
des gestes. En La lexicographie du latin médiéval et ses rapports avec les recherches actuelles sur 
la civilisation du Moyen Âge. (pp. 377-390). CNRS.

Schmitt, Jean-Claude. (1990). La raison des gestes dans l’Occident médiéval. Gallimard.

Schmitt, Jean-Claude. (1996). ‘Imago’: De l’image à l’imaginaire. En Jérôme Baschet, Jean-Claude Sch-
mitt (Eds.), L’image. Fonctions et usages dans l’Occident médiéval (pp. 29-31). Le Léopard d’Or.

Schmitt, Jean-Claude (1999). Rites. En Jaques Le Goff, Jean-Claude Schmitt (Eds.), Dictionnaire 
raisonné de l’Occident médiéval. (pp. 969-984). Fayard.

Schmitt, Jean-Claude (2001). Le corps, les rites, les rêves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale. 
Gallimard.

Schmitt, Jean-Claude (2016). Les rythmes au Moyen Âge. Gallimard.

Schmitt, Jean-Claude (2023). Les images médiévales: la figure et le corps. Paris.

https://doi.org/10.6092/1593-2214/6219


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 3
41

-3
65

3
6

5

Spada Pintarelli, Silvia (2024). Approfondimento 4. Il caso di Ossana. En Spada Pintarelli, Silvia 
(Ed.), Il volto dell’uomo selvatico. Un contributo alla storia di una figura mitologica dell’arco 
alpino (pp. 114-120). METS Museo etnografico trentino.

Sparti, Barbara (1996). The Function and Status of Dance in the Fifteenth-Century Italian Courts. 
Dance Research: The Journal of the Society for Dance Research, 14(1), 42-61.

Suckale, Robert (2012). Klosterreform und Buchkunst. Die Handschriften des Mettener Abtes Peter I. 
München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 8201 und Clm 8201 d. Imhof.

Tronca, Donatella (2022). Christiana Choreia. Danza e cristianesimo tra Antichità e Medioevo. Viella.

Valls Fusté, María del Mar (2017). Trasmissioni mediterranee: la ceramica come fonte di studio per 
i repertori figurativi di alcuni soffitti dipinti della Corona d’Aragona. Mélanges de l’École 
Française de Rome - Moyen Âge, 129(2), 499-515.

Valls, María del Mar (2019). The painted ceiling of Santa Maria de Llíria and its dancing images. 
Early Music, 47(1), 25-40.

Voyer, Cécile (2013). Le corps du péché. La représentation de Salomé au Moyen Âge. En David 
Hamidovic (Ed.), La rumeur Salomé (pp. 69-100). Éditions du Cerf.

Webb, Ruth (1997). Salome’s sister: The rhetoric and realities of dance in late antiquity. En Liz James 
(Ed.), Women, men and Eunuchs. Gender in Byzantium (pp. 119-148). Routledge.

Webb, Ruth. (2012). Where there is dance there is the devil: Ancient and modern representations of 
Salome. En Fiona Macintosh (Ed.), The Ancient Dance in Modern World: Responses to Greek 
and Roman Dance (pp. 123-144). Oxford University Press.

Wirth, Jean. (2022). Art et image au Moyen Âge. Droz.

Zeni, Elisa. (2004). La casa degli affreschi di Ossana in Val di Sole: ciclo pittorico, conservazione e proposta 
in intervento (Tesi di laurea). Università degli Studi di Trento.




