PALABRA E IMAGEN EN EL SIGLO XVI: UN METODO
AUDIOVISUAL EN LA EVANGELIZACION
DEL NUEVO MUNDO*

César Chaparro Gémez
Catedritico emérito de la Universidad de Extremadura

E-mail: chaparro@unex.es
ORCID: 0000-0001-9405-746X

RESUMEN

Uno de los métodos utilizados por los primeros misioneros, especialmente los franciscanos,
en la evangelizacién de los pueblos del Nuevo Mundo se basa en la utilizacién de la imagen
en sus mds diversas formas de manifestacién: pinturas, grabados, lienzos, catecismos picto-
gréficos, etc., muy en consonancia, en gran medida, con el uso de las imdgenes por parte
de los indigenas en la transmisién de sus conocimientos. Dicho método, auténticamente
audiovisual, es desarrollado por el franciscano Diego Valadés en su Rhetorica Christiana, en
la que aparecen, por vez primera, veintisiete grabados, utilizados en gran parte en la evange-
lizacién y conversion de los indios.

PALABRAS CLAVE: estrategias de evangelizacién, método audiovisual, franciscanos, Diego

Valadés.

WORD AND IMAGE IN THE 16™ CENTURY: AN AUDIOVISUAL METHOD
IN THE EVANGELIZATION OF THE NEW WORLD

ABSTRACT

One of the methods used by the first missionaries, especially the Franciscans, in the evange-
lization of the peoples of the New World is based on the use of the image in its most diverse
forms of manifestation: paintings, engravings, canvases, pictographic catechism, etc., very
much in harmony with the use of images on the part of the Indians in the transmission of
their knowledge. This method, authentically audiovisual, is developed by the Franciscan
Diego Valadés in his Rhetorica Christiana, in which twenty-seven engravings appear for the
first time, widely used in the evangelization and conversion of the Indians.

KEywoRDs: evangelization strategies, audiovisual method, franciscans, Diego Valadés.

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.14
Cuapernos DEL CEMYR, 34; enero 2026, pp. 367-384; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

o0¢e

867-384 367

OS DEL C

JADERN

Cl


https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.14
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:chaparro%40unex.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9405-746X

~ 4o
54, £

OS DEL CEMYR, ¢

JADERN

Cl

N~
©
»
o
al

©
A
o

0. INTRODUCCION

El problema principal con el que se toparon quienes llevaron el mensaje
evangélico a los pueblos descubiertos a finales del siglo xv fue el de la comunicacién
o entendimiento entre dos civilizaciones distintas y distantes'. Una gran parte de los
modos o métodos utilizados por los primeros evangelizadores para salvar esa grieta
espacial y cultural, amén de espiritual, se basa en la utilizacién de la imagen en sus
muchos y variados aspectos: lienzos, pinturas, grabados, estampas, catecismos picto-
gréficos, etc., muy en consonancia, en gran medida, con el uso de las imdgenes por
parte de los indios en la transmisién de sus conocimientos. Unas palabras de René
Taylor (1987, pp. 56-57) me van a servir de marco introductorio de esta contribucién:

Para nosotros que vivimos en una época en la que los métodos audiovisuales estdn
difundidos por el mundo entero, todo lo que nos cuenta Fray Diego acerca de los
lienzos de los franciscanos nos parecerd sumamente obvio, por no decir trivial. Sin
embargo, queda claro que en el siglo xv1 se conceptuaba como un paso trascenden-
tal e incluso osado en la misién de evangelizar a los indios. Fue como un tiro en
la oscuridad. Fray Jacobo de Testera, quien parece haber sido su inventor, no tenia
ninguna garantia de que su método de instruccién se verfa coronado por el éxito...
Cuando decidié experimentar con los consabidos lienzos, posiblemente tendria en
mente algo andlogo a la Biblia Pauperum?, también dirigida a personas de limita-
dos conocimientos... Aunque orgullosamente reclama Fray Diego la invencién de
este método para su Orden, también afiade que los frailes rezaron constantemente
de rodillas a Dios, con frecuentes ayunos y desvelos, para que el Sefior les ensefiara
la mejor manera de atraer a los indios a la fe.

En el texto de Taylor se menciona en un par de ocasiones la figura de fray
Diego. Se trata de Diego Valadés, un fraile franciscano, natural de Villanueva de Bar-
carrota (hoy Barcarrota, Badajoz), hijo de Bartolomé Valadés e Inés Diaz, y sobrino
de Diego Valadés, soldado que formé parte de las huestes de Herndn Cortés en la
conquista de México. Naceria sobre el afo 1533 y con apenas cuatro afios marcha-

rfa con sus padres y hermanos a Nueva Espana, permaneciendo alli hasta su vuelta
a Europa en 1571 o 1572.

* Estas lineas son un grano de arena mds, sincero y sentido, en el homenaje que se hace a
Dulce Marfa Gonzdlez Doreste, ejemplo de ciudadana y universitaria comprometida.

! Llevamos varios afios interesindonos por las estrategias retéricas, de evangelizacién y per-
suasién, utilizadas por los misioneros a la hora de predicar el evangelio de Cristo. En este sentido, se
han estudiado las propuestas formuladas por Bartolomé de las Casas, fray Luis de Granada, José de
Acostay, especialmente, Diego Valadés. Sobre este tltimo, hay varias referencias en la bibliografia final,
sobre todo la monografia acerca de su persona y obra.

? La «Biblia de los pobres», como biblia con imdgenes, se desarrollé a finales de la Edad
Media. Buscaba representar la Biblia visualmente, pero de forma diferente a una simple ilustracion de
la misma, donde en lugar de que las imdgenes estén subordinadas al texto, aqui es al revés, las imdge-
nes tienen un breve texto o no lo tienen.



Siempre en el 4mbito conjetural, su familia se asentaria en una hacienda de
Tlaxcala y de alli pasaria fray Diego al convento de San Francisco de México, donde
aprenderfa «de todo» bajo la tutela de Pedro de Gante, Juan de Gaona y Juan Focher.
No sabemos cudndo inicié y terminé fray Diego los estudios humanisticos, y pos-
teriormente, los de filosofia y teologia. Tampoco sabemos el lugar o lugares, aunque
se puede conjeturar que los realizara en los colegios de San José de los Naturales y
Santa Cruz de Tlatelolco, bajo la supervisién de los franciscanos arriba menciona-
dos. Seguramente, en esas instituciones adquiriria también fray Diego los conoci-
mientos de las lenguas indigenas, mds en concreto del «ndhualt, tarasco y otomi»,
como él mismo afirma en la Retdrica.

Valadés haria su profesion en la Orden franciscana, alrededor de 1550, en la
provincia del Santo Evangelio. Igualmente, y siempre conjeturalmente, fray Diego
serfa ordenado sacerdote por esa época, no antes de 1555. Siguiendo el ejemplo de
otros hermanos de Orden, Diego Valadés compatibilizaria las labores de ensefianza
en algunos colegios franciscanos con las de la catequesis y administracién de sacra-
mentos. En cuanto a las regiones indigenas en las que vivié y predicé, por la des-
cripcién que se hace de las mismas, serfan las de la provincia de Nueva Vizcaya, que
estarfan habitadas por indios némadas, semisalvajes y belicosos, de cultura tribal,
los chichimecas, entre quienes pasé serios peligros (algunos companeros perdieron
la vida y €l perdié su biblioteca personal).

Entre los afios 1571 y 1572, Diego Valadés estd en Europa, destacando
su larga estancia en Roma, donde desempené el cargo de procurador general de la
Orden. A los dos afios de su nombramiento, Valadés fue cesado de manera fulmi-
nante a instancias de Felipe II; como probable razdn estaria la actitud desafiante de
fray Diego para con las autoridades espafiolas, al tratar de los asuntos concernien-
tes a la accién misionera directamente con las autoridades pontificias y con el pro-
pio papa Gregorio XIII, dejando a un lado al Consejo de Indias. Diego Valadés,
expulsado de Roma y amparado por el mismo papa en un delicado gesto politico-
diplomdtico, fue a parar en calidad de «arresto domiciliario» a Perugia, ciudad que
pertenecia entonces a los Estados Pontificios. Allj, lejos de los avatares de la politica,
Valadés pudo terminar el suefio de juventud, iniciado en Roma, de publicar, dedi-
cada al papa, su Retdrica cristiana (1579), «mis primicias —dice él—, frutos juveniles
iniciados por mi desde la nifiez».

Diego Valadés, por tanto, se sintié siempre un habitante mds de aquellas tie-
rras en las que vivié més de treinta anos. Conocid, y esto es lo que ahora interesa, las
formas de expresién y transmision de conocimientos de aquellos pueblos y la impor-
tancia que la imagen visual y la pintura tenia entre ellos; conocié su praxis, en este
sentido, y participé igualmente en la puesta en préctica y difusién del método de
ensefianza de la doctrina cristiana adoptado por los hermanos franciscanos, basado
en auténticos instrumentos audiovisuales.

La obra por la que es conocido fray Diego es la Rhetorica Christiana (Peru-
gia, 1579), una obra enciclopédica, de acusado cardcter politico por su dedicato-
ria al papa Gregorio XIII, que supera el marco tradicional de un Ars praedicandi
(manual de predicacion) y que tiene una particularidad absolutamente nueva: la de
ser una obra pensada y realizada, la primera, teniendo en cuenta su experiencia en

67-384 369

)
3¢

OS DEL CEMYR, 34, 2026, PP. 3

JADERN

Cl



370

Y

S4

4, 2026, PP, 367-3

OS DEL CEMYR, 3

JADERN

Cl

el Nuevo Mundo. Desde este presupuesto es fécil comprender las preocupaciones
que subyacen en las exposiciones doctrinales e histéricas de Valadés. Ello explica,
asimismo, algunas de las caracteristicas que tiene la obra; entre estas destacan dos:
en primer lugar, la importancia (desmesurada en comparacién con otros tratados
contempordneos) que se le da a una de las operaciones retéricas, la de la memoria y,
en especial, la memoria artificial, que opera en su funcién retentiva 0 memoristica
per locos et imagines (a través de lugares e imdgenes); en segundo lugar, la inclusién,
a lo largo de la obra, de veintisiete imdgenes o grabados en cobre, la mayoria de
ellos elaborados por el propio fray Diego con trazos, en unas ocasiones, europeos y,
en otras, indigenas. De ahi que a la cualidad de ser la primera retérica realizada por
quien vivié de cerca e intensamente la actividad evangelizadora en Nueva Espana
por parte de los franciscanos se anada el hecho de ser la primera retérica «ilustradan.
De esta forma es posible identificar en la obra dos vias expositivas: la enciclopédica
y la cldsico-visual. La primera implica una labor ad intra del predicador: este tiene
que ser versado en la memorizacién légica y racional de los principios generales que
se aplican en la retérica; la segunda requiere una labor ad extra, hacia el exterior del
predicador, para un auditorio indigena que aprende mensajes mediante «pinturas,
o bien formas visual-figurativas que se componen de acuerdo con las reglas cldsicas
de la memoria artificial.

1. PALABRA E IMAGEN EN EL MEXICO PRECOLOMBINO

Diego Valadés conoci6, como se ha afirmado, las formas de expresién y
transmisién de conocimientos de aquellos pueblos y la importancia que la ima-
gen visual y la pintura tenia entre ellos. En efecto, al carecer de escritura fonética,
como muy bien ha senalado Lépez-Baralt (1988, pp. 95-99), la gran mayoria de las
culturas nativas amerindias se vio forzada a confiar la transmisién de su saber a un
método que ponia en juego la participacién activa y combinada de los distintos sen-
tidos, en especial el de la vista. En concreto, las etnografias tempranas para el valle
de México describen la transmisién de la tradicién oral por los tlamatinime o sabios
en los centros de educacién superior (calmecac), donde el libro de pinturas jugaba el
papel principal. La imagen servia como auxiliar mnemotécnico para la conservacién
de la memoria colectiva: a medida que el maestro apuntaba a las pinturas del libro
abierto, los alumnos cantaban con él las historias y cantares estereotipados, apren-
diendo asi su tradicién.

El proceso de la memorizacién formal del saber oral de los antiguos mexica-
nos ha sido ampliamente descrito por los estudiosos del tema. La metdfora empleada
por la poesia ndhuatl para significar escritura, conocimiento y cultura en general —in
tilli, in tlapalli («la tinta negra y roja»)— es indice del grado en que estaban herma-
nados los conceptos de palabra e imagen en el México antiguo. El indio precolom-
bino debia recurrir a largos textos de la tradicién oral consignados en su memoria
después de riguroso aprendizaje, que eran suscitados por las imdgenes que desfilaban
ante sus ojos. El arte de los manuscritos pintados (que inclufa distintos tipos de c6di-
ces: rituales o calenddricos, histéricos, genealdgicos, etnogréficos, etc.) sobrevivié a



la conquista y se mantuvo vivo, con el concurso y ayuda de los franciscanos, hasta
el siglo xvi1. El propio Diego Valadés, como otros muchos cronistas y misioneros,
descubrird con cierto asombro que esos calendarios indigenas eran igualmente parte
del arte de la memoria y ejemplos de la memoria artificial que ¢l habia estudiado
con empefo en las fuentes europeas; €s decir, que las técnicas mnemotécnicas uti-
lizadas por los indigenas eran similares a las presentes en los tratados cldsicos, que
circulaban por la vieja Europa. Hasta él mismo construyé una especie de alfabeto
de «palabras» con imdgenes indigenas, sacadas de sus simbolos.

2. LOS PRIMEROS MODOS DE EVANGELIZACION Y CONVERSION

Como afirmamos en el inicio de estas lineas, el principal problema con el
que se encontraron los primeros misioneros fue el de la comunicacién. Pero estos no
esperaron a saber las lenguas de los indigenas para iniciar su labor evangelizadora,
sino que, desde su llegada, trataron de llevarla a cabo como fuese. De hecho, Ber-
nardino de Sahagtn (1975, p.579) afirma, refiriéndose a los doce franciscanos de
Belvis, que «lo hicieron como mejor podian» y Toribio de Motolinia (1973, p. 78)
recalca que los misioneros buscaban «mil modos para atraer a los indios al conoci-
miento de un solo Dios Verdadero». Asi, echaron mano al principio de se7ias y ade-
manes, como afirma Torquemada (1977, v, p. 172): «Estas cosas que predicaban a
los principios estos benditos religiosos, era con mudez y solas sefias...». Utilizaron
igualmente intérpretes, como nos dice Mendieta (1971, p. 225): «Y asi estando el
religioso presente, y habiéndole declarado al mozuelo sus conceptos en que antes le
tenfan instruido (como intérprete religioso), predicaba en su nombre todo lo que
habia dicho». Asimismo, y en un claro proceso de acercamiento a la realidad de los
oyentes, los primeros evangelizadores se sirvieron de expresiones autéctonas como el
canto, los versos, la danza o las representaciones teatrales. Incluso la simple memori-
zacion constituy6 uno de los métodos mds comunes y elementales donde el mensaje
cristiano se aprendia por fijacién mnemdnica o «de coro», como lo demuestran dife-
rentes documentos de la época (Sdnchez Valenzuela, 2003, p. 203 ss.). Sin embargo,
para una civilizacién donde, como se ha indicado, el libro de pinturas jugaba un
papel esencial en el aprendizaje y trasmisién de conocimientos y creencias, el método
mds acorde a esa realidad tenia que ver con el uso de la imagen y la pintura. Y asi lo
hicieron muy pronto los franciscanos.

Hay que hacer, no obstante, alguna precisién. En el vocabulario de los misio-
neros, el término «pinturas» posee un significado que es necesario explicar para for-
marnos una idea mds acabada del conjunto de recursos diddcticos puestos al servicio
de la transmisién de la fe, antes y después de que los operarios evangélicos hablaran
la lengua de quienes tenfan que adoctrinar. Segtin lo emplean las crénicas e infor-
mes, no solo designa la «escritura», sino también los «lienzos» y los «cuadros» que los
religiosos ex profeso pintaron o hicieron pintar para ensefiar la doctrina cristiana a
medida que iban pasando de una poblacién a otra. El contacto asiduo con los natu-
rales y el conocimiento de los medios por los cuales ellos habian podido conservar
noticia fidedigna de sus doctrinas e historias los terminé por convencer de que el

6rc84 371

)
3¢

OS DEL CEMYR, 34, 2026, PP. 3

JADERN

Cl



372

Y

S4

4, 2026, PP, 367-3

OS DEL CEMYR, 3

JADERN

Cl

conocimiento del cristianismo también debia pasar por el sugestivo lenguaje de las
imdgenes visuales, siempre atrayente principio de inteleccién y soberano auxiliar de
la memoria. De esta manera, las «pinturas» estuvieron estrechamente ligadas a la
catequesis misionera en Nueva Espafa, ya que encajaban en la idiosincrasia men-
tal y afectiva de aquellos primeros indigenas llamados a recibir la doctrina cristiana.

Al parecer el uso catequistico de las «pinturas» pasé por tres etapas bien
definidas: 1) pinturas (lienzos o cuadros) explicadas mediante gestos mimicos de
los religiosos (que todavia no sabian la lengua de los indigenas) o por medio de un
intérprete indigena; 2) pinturas en forma de escritura sobre papel, que pueden adqui-
rir la forma de libros o cédices (escritura «pictoideogréfica» o «jeroglifica»); 3) pin-
turas (lienzos, cuadros, ldminas) que el mismo misionero explicaba en la lengua de
los nedfitos (en este estadio, a diferencia del primero, se convierten en un recurso
diddctico que ilustra las palabras del religioso que ahora son directamente entendi-
das). Asi, las pinturas fueron un excelente recurso, no solamente para ensefar la doc-
trina cristiana, sino que tuvo una infinidad de beneficios para los evangelizadores,
como bien nos dice Motolinia, que las utiliz6 como medio para que los indigenas
dibujaran sus pecados, a fin de efectuar una mejor confesién (Sdnchez Valenzuela,
2003, pp. 161-162).

3. EL CATECISMO PICTOGRAFICO DE PEDRO DE GANTE

Entre las primeras manifestaciones de la utilizacién de la imagen como
recurso diddctico y catequistico estdn los catecismos pictograficos y en concreto el
Catecismo pictogrdfico de Pedro de Gante, conservado en la Biblioteca Nacional de
Madrid (Ms. Vit. 26-9) [fig. 1].

Pedro de Gante fue un humilde lego franciscano, pariente de Carlos V, quien
le ofrecid puestos destacados en la Iglesia mexicana (y que él rechazd), que llegé junto
con otros dos flamencos un afio antes que la misién de los «doce apdstoles»; perso-
naje, por otra parte, sobre el que se ha extendido un silencio inmerecido y que, sin
embargo, goz6 de gran admiracién y afecto entre sus coetdneos, como es el caso de
su discipulo Diego Valadés, que le define como maxime pietatis vir.

El espiritu de observacién y el gran respeto a la cultura autéctona al asumir
de ella la peculiar y normal forma de transmisién del saber llevé a fray Pedro a com-
poner este catecismo en pictogramas, alrededor del ano 1529, en el que se advierte
una sorprendente analogia con los dibujos de los cédices mexicanos y en el que se
contienen las verdades de fe, representadas en figuras y signos de dibujo muy sim-
ple’. Es un catecismo singular, por el sistema de escritura. No es el sistema alfabé-

% Su contenido estd constituido por la sefial de la cruz, el padrenuestro, el avemaria, el credo
y diversas oraciones, el misterio de la Trinidad, los mandamientos de Dios y los de la Iglesia, los sacra-
mentos y las obras de misericordia. Con la excepcién de los mandamientos de la Iglesia, todos los demds
contenidos se encuentran en los catecismos que conocemos desde finales del siglo xv.



Fig. 1. Catecismo pictogrdfico de Pedro de Gante (Biblioteca Nacional de Madrid, Ms. Vit. 26-9).

«Con la senal de la Cruz, contra nuestros enemigos, dignate librarnos con tu mano jOh, nuestro

Sefior Dios! Con tu nombre venerado, dios Padre Venerado, Dios Hijo venerado, Dios Espiritu
Santo. Amén, Jests». [Traduccién-interpretacion de J. Cortés Castellanos].

tico latino, sino el pictogréfico, ya que sus elementos constitutivos no son letras,
sino dibujos o pinturas, que siguen la técnica utilizada por los #acuilogue (escritores,
pintores) para hacer sus amoxtli (cédices) en los tiempos precolombinos. Se trata, al
fin y al cabo, de la utilizacién fiel del lenguaje propio de los destinatarios del men-
saje, configurindose como un instrumento privilegiado en la tarea evangelizadora,
exponente del uso sistemdtico del método audiovisual en la educacién de la fe. Fray
Pedro de Gante no partié de cero en su labor evangelizadora, sino que hizo una ver-
dadera inculturacién al asumir no solo el método tradicional de ensefianza de los
destinatarios, sino también algunos conceptos y simbolos religiosos precolombi-
nos. De este modo logré realizar una maravillosa sintesis. En la segunda hoja, en el
anverso, encontramos una leyenda, escrita a mano, posiblemente con caligrafia del
siglo xv11, donde se lee: «Este librito es de figuras con que los missioneros ensenaban
a los indios la Doctrina a el principio de la conquista de Indias»*.

# Este catecismo ha sido estudiado ampliamente por el Dr. Justino Cortés Castellanos en
1987, quien nos proporciona un andlisis muy minucioso numerando pictogramas, comparandolos,
distribuyéndolos en idénticos, semejantes o diferentes, en simples y compuestos, estdticos y dindmi-

cos. (Véase bibliografia final).

4, 2026, PP, 367-384 373

DEL CEMYR, 3

NS
O8]

CUADERN



OS DEL CE

e

CUADERN

Somos de la opinién, aunque no hay explicita mencién, de que Pedro de
Gante fue el primero en ensenar el mensaje cristiano a base de imdgenes, a pesar de
que en los textos de otros cronistas y misioneros se adjudica la utilizacién por vez
primera de este recurso a fray Jacobo de Testera, habldndose en tal caso de «pinturas
testerianas» (Sdnchez Valenzuela, 2003, p. 157 ss.). Asi se expresa al respecto Mendieta
(1971, p. 187) sobre Jacobo de Testera y aquella primera catequesis «audiovisual»:

Venido a esta tierra, como no pudiese tomar en breve como él quisiera la lengua de
los indios para predicar en ella, no sufriendo su espiritu dilacién, diose a otro modo
de predicar por intérprete, trayendo consigo en un lienzo pintado todos los miste-
rios de nuestra santa fe catdlica, y un indio hdbil que en su lengua les declaraba a los
demds todo lo que el siervo de Dios decia, con lo cual hizo mucho provecho entre
los indios, y también con representaciones, de que mucho usaba.

4. EL METODO AUDIOVISUAL: PATRIMONIO
DE LA ORDEN FRANCISCANA

Son numerosas las referencias que, en distintas crénicas e historias, se hacen
al uso de este método. Asi, en el denominado Cédice franciscano se afirma (Cortés,

1987, 70):

Algunos Religiosos han tenido la costumbre de ensefiar la doctrina 4 los indios y
predicdrsela por pinturas, conforme al uso que ellos antiguamente tenfan y tienen,
que, por falta de letras de que carecfan, comunicaban y trataban y daban 4 enten-
der todas las cosas que querfan por pinturas, las cuales les servian de libros, y lo
mismo hacen al dia de hoy, aunque no con la curiosidad que solian. Téngolo por
cosa muy acertada y provechosa para con esta gente, porque hemos visto por expe-
riencia, que adonde asf se les ha predicado la doctrina cristiana por pinturas tienen
los indios de aquellos pueblos més entendidas las cosas de nuestra santa fe catdlica
y estdn mds arraigados en ella.

Por su parte, Juan de Torquemada (1977, v, 112) se expresa en términos
semejantes:

Tuvieron estos benditos padres un modo de predicar no menos artificioso que tra-
bajoso, y muy provechoso para estos indios, por ser conforme al uso que ellos tenfan
de tratar todas las cosas por pinturas, y era de esta manera: Hacfan pintar en un
lienzo los articulos de la fe, y en otro los diez mandamientos de Dios, y en otro los
siete sacramentos, y lo demds que querian de la doctrina cristiana: y cuando el pre-
dicador queria predicar de los mandamientos, colgaban junto do donde se ponia a
predicar, el lienzo de los mandamientos, en distancia que podia con una vara sefa-
lar la parte del lienzo que queria... Lo mismo hacia cuando querfa predicar de los
articulos, colgando el lienzo en que estaban pintados... Y en todas las escuelas de
los muchachos se usaban estos lienzos, de los cuales alcancé yo algunos, aunque
ya los que viven no han menester estas pinturas, por ser mds ensefiados y cursados
en estos misterios, por la abundancia de las lenguas que ahora se saben, de que en
general carecfan aquellos evangélicos ministros.



Otro franciscano, Motolinia (1973,p. 60), se refiere a este mismo método,
pero en su utilizacién por parte de los nativos:

Una cuaresma, estando yo en Cholollan, que es un gran pueblo cerca de la ciudad de
los Angeles, eran tantos los que venian a confesarse, que yo no podia darles recado
como yo quisiera, y dijeles: yo no tengo de confesar sino a los que trajeren sus peca-
dos escritos y por figuras, que esto es cosa que ellos saben y entienden, porque esta
era su escritura; y no lo dije a sordos, porque luego comenzaron tantos a traer sus
pecados escritos, que tampoco me podia valer; y ellos con una paja apuntando, y
yo con otra ayuddndoles, se confesaban muy brevemente, y de esta manera hubo
lugar de confesar a muchos, porque ellos lo trafan tan bien sefalado con caracteres
y figuras, que poco mds era menester preguntarles de lo que ellos trafan allf escrito
o figurado; y de esta manera se confesaban muchas mujeres de las indias, que son
casadas con Espanoles.

Estas noticias, espigadas de diferentes textos, y mayoritariamente de misio-
neros franciscanos, tienen un tratamiento mds cabal, razonado y estructurado en la
Retdrica cristiana de Valadés, en la que se proporcionan datos muy valiosos, que no
dan otros cronistas, y, sobre todo, muestra en su obra magnificos ejemplares de esas
pinturas, hechas con verdadera maestria, como diestro que era (gracias a las ensefianzas
de Pedro de Gante) en el arte del dibujo y de la pintura. En primer lugar, fray Diego
justifica la insercidon en su obra de las consideraciones sobre la memoria artificial,
que, como dijimos anteriormente, opera per locos et imagines (Valadés, 1989, p. 231):

Por ello decimos que son necesarios los lugares y que son necesarias las imdgenes,
a fin de que aquellos hagan el oficio de papel y estas de escritura, para que quien
desee recordar algo coloque bien las imdgenes en sus lugares, con la debida dispo-
sicién, orden y equivalencia... Por medio de las imdgenes que se nos imprimen en
los lugares, podemos llegar a conocer lo que en esos lugares se encuentra.

A continuacién, relaciona la utilizacién retérica de los lugares y las imdgenes
con la experiencia catequética y evangelizadora de los religiosos (Valadés, 1989,p. 231):

De ahi que los religiosos, teniendo que predicar a los indios, utilizan en sus sermo-
nes imdgenes admirables y hasta desconocidas, para inculcarles con mayor perfec-
cién y objetividad la doctrina divina. Con este fin tienen lienzos en los que se han
pintado los temas principales de la religién cristiana, como son el Simbolo de los
ap6stoles, el Decdlogo, etc. Todo ello se halla dispuesto en un modo y orden muy
ingenioso; este invento es, por lo demds, muy atractivo y notable, como puede verse
en el Hodoepdrico, es decir en nuestro ltinerario, y como se explicard con mayor
amplitud en nuestro Catecismo.

Por otra parte, los franciscanos estaban convencidos de que utilizaban este
método, no como algo ajeno, sino como algo propio, como algo de lo que se con-
sideraban inventores, no en el sentido de haber sido los primeros en utilizarlo para
transmitir la ensefianza religiosa (cosa que anteriormente hacian los #amatinime
con todo tipo de ensenanza), sino en el de haber iniciado en México la transmisién
de la ensenanza religiosa cristiana mediante este método (Valadés, 1989, p. 231):

DEL CEMYR, ¢

~o
]

Z
&
L
@]




]\:
©
]

S DEL CEMYR, 34; 202

N
)

JADERN

Cl

e

Por esto los autores de tal invento son merecedores de eterna alabanza. Tal honor
con todo derecho lo reivindicamos como nuestro, quienes de la Orden de San Fran-
cisco hemos sido los primeros en trabajar afanosamente por adoptar ese novedoso
método de ensenanza.

De igual manera, los franciscanos dieron tanta importancia a este método
de evangelizacién que lo consideraron no como un invento cualquiera, sino prae-
ter caetera elegans est et memorabile («atractivo y notable sobre los demds»). Seguida-
mente, fray Diego, al reclamar para su Orden tal paternidad, censura la actitud de
otros misioneros que, aprovechdndose de la experiencia franciscana, se han atribuido
la gloria y la fama de la invencién de recurso (Valadés, 1989, p. 231):

Viene al caso hacer mencién de las publicaciones y grabados que con tan gran
aceptacién de todos se han estado publicando y por los que se nos ha hecho gran
injusticia, puesto que otros se han atribuido a si mismos la gloria y la fama, apro-
vechdndose de nuestros propios trabajos, siendo asi que fuimos nosotros quienes
descubrimos ese procedimiento de ensefianza y lo hemos promovido con frecuentes
ayunos y desvelos y orando de rodillas ante Dios nuestro Sefior, para que, por espe-
cial favor divino y no por el trabajo humano, El se dignase mostrarnos cudl serfa el
camino mds apto para que aquella gente que llevaba una vida propia de las bestias
y estaba entregada por completo al dominio del demonio, pudiese ser atraida al
conocimiento del Dios verdadero, autor del cielo y de la tierra.

Por esta razodn, los franciscanos juzgaron necesario registrar dicho método
como descubrimiento suyo ante el Consejo de Indias (Valadés, 1989, p. 231):

Por esa razdn fue enviado [tal método] al Consejo de Indias por conducto de los reli-
giosos, como puede verse en las pinturas que se insertan en nuestra obra. No querria
que eso se entendiera en el sentido de que pretenda hablar mal de los inventores del
arte calcogréfico, que fueron muchos y han existido desde muy antiguo, sino que lo
que afirmo es que el uso de ese arte en la ensefianza, y su método de adaptacidn, se
debe atribuir a los religiosos de nuestra Orden. Aunque incluso aqui muchos han
realizado pinturas semejantes (pues no cuesta trabajo ampliar lo que una vez se ha
inventado), nosotros, como no andamos en busca de las alabanzas del vulgo, nunca
escribimos tal cosa con intencién de darla a la publicidad.

Diego Valadés afirma «como puede verse en las pinturas que se insertan
en nuestra obra». En efecto, se muestra graficamente lo dicho en un grabado de su
Retdrica cristiana («Dios creador, redentor y remunerador) [fig. 2] que recoge las
etapas biblicas de la creacién del universo desde los dngeles, el hombre y los diversos
animales hasta los vegetales (algunos netamente americanos) y en el que se hallan
dibujados, en el margen izquierdo, cinco sellos pertenecientes al Consejo de Indias
(no olvidemos que cinco eran las llagas de Cristo, simbolo de la Orden franciscana),
marcas politicas del registro y aprobacién, por parte del Consejo, de las teorfas y
metodologias de los evangelizadores franciscanos. Por cierto, tales sellos se asemejan
al reverso de las primeras acufaciones hechas en México, conocidas como monedas

de Carlos y Juana (Cortés, 1987, p. 58).



Fig. 2. Grabado. «Dios creador, redentor y remunerador (Retdrica cristiana, Diego Valadés).

Fray Diego termina su exposicién del método empleado por su Orden

diciendo de ¢l (Valadés, 1989, pp. 231-233):

Este método era sumamente apto, porque el éxito alcanzado en la conversién de
las almas por medio de €l fue muy alentador. Pues siendo [los indios] hombres sin
letras, olvidadizos y amantes de la novedad y de la pintura, asf ese arte para anun-
ciar la palabra divina fue tan fructifero y tan atractivo que, una vez que se termi-
naba el sermén, los mismos indios se ponfan a comentar entre si aquellas figuras
que les habian sido explicadas.

Hay que decir, por lo demds, que las pinturas de los misioneros no se basta-
ban a si mismas, pues necesitaban de la explicacién hablada, de un discurso aclara-
torio de la significacién de los cuadros; tampoco esto debi llamar la atencién de los
indigenas, porque ellos también necesitaban de la ensenanza oral para completar el
sentido que a sus escrituras pictéricas faltaba. Se trata, por tanto, no simplemente de
un método visual, sino audiovisual en sentido estricto, pues a la contemplacién de la
imagen acompanaba invariablemente su explicacién hecha por el misionero mismo
o por medio del intérprete. En resumidas cuentas, los logros obtenidos gracias a este
método fueron excelentes, como afirma Valadés, dada su adaptacién al sistema de
ensefanza precolombino, a la eficacia que encierra en si mismo y a la preferencia de
los destinatarios de este procedimiento’.

> Las reflexiones e ideas que Valadés presenta en el seno de unas reales o supuestas disputas
con otras 6rdenes y en un dmbito que trasciende en cierto modo el de la Orden franciscana son una

367-384 377

=)

4, 2026, P

24
>

S DEL CEMYR, ¢

NS
O

CUADERNC



PF 384 378

4, 2020, PP. 367

OS DEL CEMYR, 3

JADERN

Cl

5. EL GRABADO DE LA ORGANIZACION FRANCISCANA
DE LA EVANGELIZACION EN MEXICO

Diego Valadés sabe de la importancia que para los indigenas tenia la ima-
gen. Y prueba de ello es que él, como hemos dicho, incluye en su obra veintisiete
ldminas o grabados para hacer mds fécil la comprensién del texto. Sus grabados o
imdgenes no son uniformes: a veces le interesa un dibujo minucioso y acabado; en
otras desdibuja con cierta torpeza y atiende mds al simbolismo del tema que a la
linea. Muestran dos influencias, palpables y bien conjugadas: la europea del Rena-
cimiento (similitud con cuadros de Durero, Lucas de Leyden y Urs de Graf) y la
indigena: el modo especifico de comunicacién ideografico de los pueblos precolom-
binos, de una parte, y, de otra, las corrientes humanistas del arte de la memoria arti-
ficial, el ut pictura poesis horaciano, la politica tridentina del uso de las imdgenes y la
emblemadtica. La inclusién de imdgenes en su retdrica, en una acertada unién entre
palabra e imagen, propia del movimiento emblemitico, es, al fin y al cabo, la sinte-
sis completa y compleja de su peripecia vital en los dos mundos, el nuevo y el viejo.

Como magnifico ejemplo gréfico de lo dicho estd uno de los grabados mds
significativos de la obra valadesiana, el conocido como «Organizacién franciscana
de la evangelizacién en México», realizado por el propio fray Diego [fig. 3]. Es la
abigarrada imagen que Valadés presenta como «llustracién de las actividades que
realizan los Hermanos Menores en el Nuevo mundo de las Indias conforme a lo
que estaba escrito: Te extenderds hacia el Oriente y el Occidente, hacia el Mediodia
y el Septentrién y Yo seré quien cuide de ti y de los tuyos». Siguiendo los preceptos
de la memoria artificial (per locos et imagines), Valadés construye un Jocus, cuya base
es un atrio o pértico, dentro de una doble hilera de drboles que describen un peri-
metro cuyas cuatro esquinas estdn ocupadas por habitaciones circulares (Chaparro,
2002, 117 ss.). Dentro del atrio, se colocan las imagines, estas senaladas con letras
mayusculas, de la A alaR.

En el centro, con la letra A, Valadés hace una presentacién alegérica de la
Iglesia novohispana, dibujada como un edificio renacentista que recuerda el proyecto
de Bramante para la basilica de san Pedro® y que es portada en unas andas por doce
religiosos que arriman lateralmente sus hombros, presidiendo la fila san Francisco
y cerrandola Martin de Valencia; ambos, muestras de las dos misiones franciscanas,
una refrendada por Inocencio III para Francisco de Asis y sus companeros y otra
recibida de Adriano VI para Martin de Valencia y sus compafieros; estos tltimos
tienen plena conciencia de estar realizando y actualizando el genuino ideal francis-
cano, que es el ideal apostdlico.

toma de conciencia dentro de su Rezdrica acerca del proceso de evangelizacién, llevado a cabo por sus
hermanos de Orden, asi como de los métodos utilizados por ellos desde su llegada «institucional» a las
tierras de la Nueva Espana.

¢ Sobre el edificio se abre la Gloria y, entre sus resplandores y nubes, preside la figura sedente y
majestuosa del Padre, que sostiene en el regazo a Cristo crucificado, entre las figuras orantes de Maria y
de un dngel. En medio de la iglesia resplandece la voltil figura del Espiritu Santo, centro y alma de todo.



Fig. 3. Grabado. «Organizacién franciscana de la evangelizaciéon en México»
(Retdrica cristiana, Diego Valadés).

A continuacién, vemos las diferentes imdgenes que conforman el grabado,
senaladas por sus respectivas letras (Alvarez; Cortés, 2021, p. 137 ss.). Asi, la ima-
gen sefalada con la letra B presenta la administracién del sacramento del bautismo.
En la imagen marcada con la letra C se pone ante la vista de qué modo se expone la
doctrina sagrada (Discunt doctrinam); en la imagen sefialada con la D se describen
las leyes de la penitencia (Discunt penitentiam) y se invita a los indios a rechazar su
vida pasada. En la imagen signada con la letra E (Discunt confiteri) se hace referen-
cia, de manera general, a la confesion, en la que los indigenas cuentan con granos
de maiz (de los indios) o con piedrecitas sus pecados y las veces que los repitieron
y las circunstancias, o por medio de figuras e imdgenes los muestran. Las imdgenes
senaladas con las letras F y G (Confessiones) muestran cémo se colocan los que van a
confesarse y los lugares de la confesién. En la imagen marcada con la letra H (Zusti-
tia) se indica el lugar en donde se imparte «justicia»; a este respecto, Valadés afirma
que «nosotros, los religiosos, ademds de la autoridad que nos ha sido conferida por
la sede apostélica, escuchamos todas las controversias de los indios en cosas espiri-
tuales...». La imagen de la letra I (Communio, Missa, Extremaunctio) sehala el oficio
de la misa (incluida la comunién), a la que se anade el sacramento de la extremaun-
cién. Mediante la imagen de la letra K se instruye el examen de los que quieren con-
traer matrimonio (Examen matrimonii); con la letra L se describe la imagen del lugar
que ocupa el funcionario que anota los nombres de bautizados y casados en un libro
publico de registros (Scribunt nomen). En la imagen senalada con la letra M (Matri-
monium) se indica la manera en que se unen en matrimonio los indios. Mediante
la imagen marcada con la letra N (Creatio mundi) se inculca, a través de figuras y
amplisimos mantos, la doctrina, a lo que afiade Valadés: «<Hecho esto, ellos mismos

367-384 379

4, 2026, PP.

EL CEMYR, 3

N
)

C

N
o

CUADERNOS



380

Y

S4

4, 2026, PP, 367-3

OS DEL CEMYR, 3

JADERN

Cl

se acercan y miran a detalle, y también asi mds ficilmente las guardan en su memo-
ria, ya sea porque no conocen las letras, y también porque ellos mismos tienen este
género de ensefianza...». La imagen sefialada con la O muestra «el modo observado
por los cantores en los cantos funerarios cuando hay que dar sepultura a los muer-
tos» (Cantores / Mortuus). Con la letra P se presenta la imagen en la que se observa al
hermano Pedro de Gante (E Petrus de Gate), ensefiando «todas las artes» a los indios
(Discunt omnia). Las imdgenes marcadas con las letras Q y R muestran el comporta-
miento de los indios con los enfermos, auténtico ejemplo de caridad y misericordia.
Finalmente, en cada uno de los cuatro dngulos del atrio hay otras tantas capillas, de
las que la primera es para ensefiar a las nisias (Puelle), 1a otra para los nisos (Pueri),
otra para las mujeres (Mulieres) y la cuarta estd reservada para educar a los varones
(Homines). Son las llamadas capillas «posas».

Como puede observarse, este grabado es una sintesis de las acciones o ministe-
rios que los misioneros, en este caso franciscanos, realizaban entre los indigenas. Pero
no podemos quedarnos en la simple exposicién o vision de las imdgenes. Valadés tiene
un propdésito o finalidad concretos; su grabado es un resumen pictérico, representa-
tivo de la Iglesia visible que la Orden de san Francisco construy6 en Nueva Espana.
Las elecciones que él hace en la disposicién de este grabado son particularmente reve-
ladoras del mensaje que quiere transmitir a sus lectores, principalmente europeos.

Lo que llama en primer lugar la atencién es que el necesario equilibrio entre
los distintos sacramentos se rompe, en detrimento del bautismo y la eucaristia y a
favor del matrimonio y la penitencia (Boris, 2011, p. 55 ss.). Pues bien, si el bautismo
y la eucaristia estdn en el corazdn de la vida espiritual de los creyentes, marcando
uno su entrada en la comunidad cristiana y otro renovando la memoria del sacrificio
que Ciristo hizo por ellos, el matrimonio y la penitencia tienen una funcién, ademds
de espiritual, de regulacién social mucho mds pronunciada. Ya no se trata de resal-
tar la Iglesia primitiva de los primeros evangelizadores, sino una Iglesia establecida,
funcionando en el marco de las reorientaciones dogmdticas y littrgicas decididas en
el Concilio de Trento, aplicadas en Nueva Espafia como una «ortodoxia colonial».

Asi, en la imagen B, justo debajo de los doce fundadores, estd el bautismo,
con simplemente un sacerdote, una fuente bautismal y la familia de los bautizados
cuyo numero es reducido: no se pretende representar los bautismos masivos que se
realizaron en Nueva Espafia en las décadas de 1520 y 30, ya que fueron condenados
por la bula Altitudo Divini Consilii de 1537. En cuanto a la eucaristia, es atin mds
discreta y solo estd dibujada en una de las arcadas del pértico de la base de la ima-
gen, donde vemos a un sacerdote de espaldas alzando la hostia. La escena lleva como
titulo Missa, y la imagen I que le corresponde solo requiere tres lineas de texto, aso-
ciando la misa a la extremauncién.

Por el contrario, el matrimonio y la penitencia ocupan un espacio visual
mucho mds importante en esta sintética ldmina, como también en la economia de
las demds ilustraciones de la Rbetorica Christiana. El matrimonio aparece con gran
pompa en la imagen M, pero también vemos el examen matrimonii en la imagen K,
donde el sacerdote muestra un drbol genealégico a una asamblea de indios arrodi-
llados: les explica las prohibiciones de la consanguinidad, antes de investigar la his-
toria familiar de los candidatos al matrimonio. Luego, entre las pdginas 220 y 221



de la Retdrica valadesiana, se inserta un nuevo grabado que imita el estilo de dibujo
del arte indio, para explicarles la importancia del sacramento del matrimonio y los
castigos reservados a los conyuges infieles: la lapidacién para las mujeres, a la dere-
cha, y el tiro de flechas para los hombres, a la izquierda.

Esto corresponde a una innegable y problemitica realidad misionera: las
primeras dudas de los religiosos del Nuevo Mundo se centraron en el matrimonio,
porque no se sabia si era necesario reconocer los matrimonios paganos de los indios.
Mis alld del problema puramente sacramental, para los religiosos surge evidente-
mente una importante cuestién social: la de promover el significado cristiano de la
familia, articulada en torno a una sola pareja y a sus descendientes directos, mientras
que la mayoria de las élites indigenas eran poligamas, y las prohibiciones de paren-
tesco eran ignoradas por los indios. Esto exige un importante trabajo de investi-
gacion entre ellos, a fin de determinar quién es cronoldgicamente la primera esposa
de los jefes de familia, pues este matrimonio serd el tnico reconocido por la Iglesia
segtin el reglamento pontificio también pronunciado en 1537 (Boris, 2011, p. 65).

Este grabado registra también otra huella de la intervencién de los religiosos
en las estructuras familiares y sociales de los indios, ya que la imagen L, situada en la
parte derecha del grabado, corresponde a una escena titulada Seribunt nomen, donde
vemos a un franciscano llevando una especie de registro parroquial. Esta escena estd
convenientemente situada entre el examen preparatorio y la ceremonia nupcial: el
lado derecho de la imagen estd, por tanto, enteramente dedicado al control social
desarrollado por los franciscanos a través del sacramento del matrimonio. La parte
izquierda, en cambio, estd ocupada por otros medios de control social desarrolla-
dos por los religiosos, que Valadés decide resaltar cuidadosamente: la penitencia no
solo es presentada por una escena Discunt confiteri (imagen E), y luego, encima,
otra Discunt penitentiam (imagen D), sino también por las confesiones auriculares
que tienen mds abajo nada menos que tres arcadas del pértico inferior (imagen G),
mientras que otras personas esperan fuera para confesarse (imagen F). Este énfasis
en la penitencia, en una sociedad considerada particularmente pecadora, se trans-
mite por otros tres grabados de la Rherorica Christiana: en la pigina 214, un peca-
dor se debate entre los vicios y las virtudes presentados por un demonio y un dngel;
y en las pdginas 216y 217, dos grabados completos estin dedicados a los tormentos
infernales reservados a los pecadores, bajo la mirada del diablo.

Como ocurre con el matrimonio, encontramos una realidad misionera pre-
dominante: era necesario explicar, con gran dificultad, por qué la mayoria de las
conductas de los indios eran consideradas pecaminosas, pero también ensefiarles a
contar estos pecados con vistas a la confesion. El objetivo es, por supuesto, cristia-
nizar la moral de una sociedad que no conoce los errores individuales y donde los
propios dioses son pecadores. La Rbetorica Christiana valadesiana se hace eco de este
enorme esfuerzo de normativizacion social, amén del trabajo estrictamente espiritual
y teolégico de los misioneros.

La explicacién del dogma no estd ausente, sin embargo, en la Rbetorica
Christiana: los reproches a los bautismos masivos hechos por los dominicos y agus-
tinos a los franciscanos en la década de 1530, ratificados por la bula de 1537, inci-
taron a los frailes menores a reforzar su catecumenado, que estd representado en

67-384 381

)
3¢

OS DEL CEMYR, 34, 2026, PP. 3

JADERN

Cl



382

Y

S4

4, 2026, PP, 367-3

OS DEL CEMYR, 3

JADERN

Cl

este grabado en la imagen C, Discunt doctrinam. Pero esta educacién religiosa no
es la dnica preocupacién de los misioneros. Justamente arriba, en la imagen B, se
incluye la escena Discunt omnia, y al otro lado del grabado, en la imagen N hay
una escena titulada Creatio mundi. La ensefianza del dogma catélico se sittia, pues,
entre otras ensefianzas, sin ser particularmente destacada por la linea de Valadés. La
«creacién del mundo» se ensefia por separado, mediante un gran cuadro expuesto
por el sacerdote ante una multitud de adultos y ninos: es él quien explica cémo se
cre6 el mundo en seis dias. Esta ensefianza a través de imdgenes, fue desarrollada,
como hemos dicho, por uno de los primeros religiosos en llegar a México, en 1523:
Pedro de Gante. Fue él, como se ha dicho, quien ensefié dibujo y grabado a Diego
Valadés. Crearon juntos un taller para ensenar estas técnicas graficas a los indios y
esto es lo que vemos simétricamente, al otro lado del grabado, bajo el titulo Discunt
omnia: el propio Pedro de Gante ensefia a los indios delante de un gran cuadro en
el que se colocan herramientas. Vemos hasta qué punto esta imagen de la accién de
los franciscanos en Nueva Espafia ofrecida al publico europeo va més alld del marco
de la simple evangelizacién, sino que muestra la forma en que los religiosos ordena-
ron, incluso crearon, toda la sociedad novohispana.

Finalmente, otro detalle del grabado corrobora el andlisis hecho de este docu-
mento como un verdadero manifiesto de la joven sociedad novohispana, en cuya
creacion y desarrollo tuvieron tanto que ver los religiosos: en la parte inferior de la
placa, justo debajo de la firma de Valadés (. DIDACUS VALADES FECIT), se encuentra
en medio del pértico una sala mds grande que las demds, donde vemos a un fran-
ciscano administrando justicia (imagen H, leyenda Justitia). En el cuerpo del texto,
Valadés obviamente especifica que se trata solo de justicia en lo espiritual: jes difi-
cil admitir que personas religiosas hicieran justicia en lo temporal en un reino bajo
el dominio de la corona de Espafia! Pero el efecto es, no obstante, sorprendente y
ayuda a reforzar la idea de que los franciscanos «controlaban» en gran medida la
sociedad dentro del marco de su provincia eclesidstica, cosa que sin duda no gus-
taria a los representantes de la corona espafiola. De hecho, Gerénimo Mendieta, al
utilizar esta l[dmina para su Historia Eclesidstica Indiana (asi como otras tres ldminas
de la Rbetorica de Valadés, borrando su nombre), se esmera en retirar este detalle.

6. CONSIDERACIONES FINALES

Fray Diego testimonia con sus imdgenes y grabados el éxito franciscano en
sus tareas evangelizadoras y, particularmente, en la aplicacién del método audiovi-
sual, frente a quienes intentaban defender la idea de un mundo oscuro e idol4trico
donde poco o nada habian servido dichos métodos. Para ello, contribuye a la polé-
mica ofreciendo una visién pacificadora e idealizada de la «evangelizacién-conquista»
a través de un discurso figurativo que narra la «<historia de la defensa-propaganda de
los métodos evangelizadores franciscanos», basada en la idea de afabilidad y manse-
dumbre; un lavado de cara al catolicismo, ajeno ya a ese momento en el que el pre-
dicador se hacia companero del soldado. Prueba de esto también son los adjetivos
que el franciscano utiliza para describir a los caballeros convertidos y educados en el



Fig. 4: Grabado. «La ensefanza religiosa a los indios por imdgenes»
(Retdrica cristiana, Diego Valadés).

Nuevo Mundo: un rostro dulce, bello, un cuerpo excelente tanto en lo ecuestre como
en lo militar, varones dotados de las virtudes de la naturaleza, varones muy graves,
etc. Caracteristicas que los convertian en perfectos miembros del Reino milenarista,
dignos de merecer el genus angelicum para la ansiada restitutio chistiana. Se afirma
asi en el destinatario del grabado, mayoritariamente el publico europeo (aunque no
en exclusividad), la idea de un triunfo universal de la fe catdlica en tierras lejanas y
extrafas, cuya salvacion atribuye al esfuerzo pionero de la «misién de los Doce» y a
la esperanza providencialista de la purificacién de la Iglesia.

De ese Nuevo Mundo y de sus pacificos habitantes es, finalmente, clara
muestra el grabado «La ensefanza religiosa a los indios por imdgenes» [fig. 4], donde,
efectivamente, puede identificarse la explicacion de los momentos esenciales de la
Pasién de Cristo, posiblemente también por parte de fray Pedro de Gante, y en cuyo
auditorio se encuentran, en perfecto orden, los jueces de la «republica de los natu-
rales», provistos de sus varas, y tras ellos los hombres, mujeres y nifios nativos, en
una actitud receptiva y pacifica.

ReciBIDO: 24/4/25; AcEPTADO: 20/5/25

367-384 383

OS DEL CEMYR, 34, 2026, PP.

JADERN

Cl



384

no
384

2R
OO/ -00

34; 2026, PP.

>

EMYR,

OS DEL C

CUADERN

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Arvarez HERNANDEZ, Sandra & Cortts RocHa, Xavier (2021). Ars memorandi et construendi. Arqui-
tectura conventual novohispana en la Rbetorica Christiana de Diego Valadés. Academia, 23,
123-154. https://doi.org/10.22201/fa.2007252Xp.2021.23.80163.

BAez Rusi, Linda (2005). Mnemosine novohispana: retdrica e imdgenes en el siglo xvi. UNAM.

Borrs, Jeanne (2011). Christianisme et criollismo: les franciscains et la société de Nouvelle-Espagne
au xvr© siecle. Cabiers des Amériques latines, 67, 55-73.

CHAPARRO GOMEZ, César (2002). El atrio del Taberndculo de Dios, un ejemplo de teatro de la memoria
en la Rhetorica christiana de Diego Valadés. Los dias del Alcion. Emblemas, literatura y arte en
el siglo de Oro. Universidad de las Islas Baleares, 121-140.

CHaPARRO GOMEZ, César (2006). Ensefianza y predicacién entre pueblos lejanos y extranos: Palabra,
imagen y arte de la memoria. fmago Americae, 1, 73-92.

CHaPARRO GOMEZ, César (2008). Palabra e imagen en la configuracién de la nueva Res publica Indorum:
los testimonios de Diego Valadés y Guamdn Poma de Ayala. fmago Americae, 3, 153-174.

CHaPARRO GOMEZ, César (2013). Evangelizacién y persuasion de los nuevos pueblos: Teorfa y praxis
en Bartolomé de las Casas, José de Acosta y Diego Valadés. Hombres de a pie y de a caballo:
conquistadores, cronistas y misioneros en la América colonial de los siglos xvi y xvi. IDEA, 249-262.

CHAPARRO GOMEz, César (2015). Fray Diego Valadés. Evangelizador franciscano en Nueva Espasia.
Centro Extremefio de Estudios y Cooperacién con Iberoamérica (CEXECI).

Corris CASTELLANOS, Justino (1987). El catecismo en pictogramas de fray Pedro de Gante. Fundacion
Universitaria Espafiola.

Lorez-Bararr, Mercedes (1988). Ieono y conquista: Guamdn Poma de Ayala. Hiperion.
MENDIETA, Gerénimo (1973). Historia Eclesidstica Indiana. Atlas.
Mortouinia, Toribio (1973). Historia de los indios de la Nueva Espana. Porraa.

ORTEGA SANCHEZ, Delfin (2009). Palabra, imagen y simbolo en el Nuevo Mundo: de las «imdgenes
memorativas» de fr. Diego Valadés (1579) a la emblemdtica politica de Guamédn Poma de

Ayala (1615. Nova Tellus: Anuario del Centro de Estudios Cldsicos, 27, 2, 16-69.
SAHAGUN, Bernardino (1975). Historia general de las cosas de la Nueva Espania. Porria.

SANCHEZ VALENZUELA, Gloria Martha (2003). La imagen como método de evangelizacién en la
Nueva Espafa: Los catecismos pictogréficos del siglo xv1. Fuentes del conocimiento para el
restaurador (tesis doctoral), Universidad Complutense. https://webs.ucm.es/BUCM /tesis/
bba/ucm-t26810.pdf.

TAYLOR, René (1987). El arte de la Memoria en el Nuevo Mundo. Swan.
TORQUEMADA, Juan (1977). Monarquia Indiana. UNAM.

VaLapts, Diego (1989). Retdrica cristiana. Edicién y traduccion de Esteban J. Palomera ez alii. UNAM.


https://doi.org/10.22201/fa.2007252Xp.2021.23.80163
https://webs.ucm.es/BUCM/tesis/bba/ucm-t26810.pdf
https://webs.ucm.es/BUCM/tesis/bba/ucm-t26810.pdf

