
C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.16
Cuadernos del CEMyR, 34; enero 2026, pp. 401-425; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

«EL BUEN SABER ES LA LLAUE»: DIFUSIÓN Y USO 
PEDAGÓGICO DE UNA REDONDILLA RELIGIOSA 

ATRIBUIDA A JUAN ÁLVAREZ GATO

María Antonia García Garrido
Universidad de Salamanca – IEMYRhd

E-mail: ma.garciagarrido@usal.es
ORCID: 0000-0001-6630-4224

Resumen

En sus Quinquagenas de la nobleza de España (1555), Gonzalo Fernández de Oviedo (1478-1557) 
rememora unos versos que su maestro le enseñó como modelo para aprender a escribir: «En esta 
vida burlada / el buen saber es la llave, / y aquel que se salva sabe / que el otro no sabe nada». El 
presente artículo se propone reconstruir la transmisión textual de esta redondilla doctrinal, cuyo 
testimonio manuscrito más antiguo se conserva en el cancionero personal de Juan Álvarez Gato 
(MH2-87, fol. 66v). Partiendo de un entramado literario cortesano, se rastrea su amplia difusión en 
el ámbito hispánico, desde su circulación en manuscritos y fuentes impresas peninsulares del Siglo 
de Oro hasta su pervivencia en la tradición oral de Hispanoamérica, con variantes documentadas 
desde Puerto Rico hasta Argentina. En función de esta trayectoria textual, se plantea la hipótesis 
de su uso en contextos escolares como parte de una práctica pedagógica consolidada entre los siglos 
xv y xvi: la incorporación de formas estróficas breves –pareados, redondillas, quintillas– como 
recursos mnemotécnicos al servicio de la enseñanza catequética infantil.
Palabras clave: redondilla, Juan Álvarez Gato, Gonzalo Fernández de Oviedo, letras de doctrina, 
catequesis infantil, tradición oral.

“EL BUEN SABER ES LA LLAUE”: DISSEMINATION AND PEDAGOGICAL USE 
OF A RELIGIOUS REDONDILLA ATTRIBUTED TO JUAN ÁLVAREZ GATO

Abstract

In his Quinquagenas de la nobleza de España (1555), Gonzalo Fernández de Oviedo (1478-1557) 
recalls a few verses his teacher provided him as a model for learning to write: “En esta vida burlada 
/ el buen saber es la llave, / y aquel que se salva sabe / que el otro no sabe nada”. This article aims to 
reconstruct the textual transmission of this doctrinal redondilla, whose earliest manuscript evidence 
is preserved in the personal songbook of Juan Álvarez Gato (MH2-87, fol. 66v). Starting from a 
courtly literary framework, the investigation traces the widespread dissemination and reception 
of the stanza throughout the Hispanic world, from its circulation in peninsular manuscripts and 
printed Golden Age sources to its survival in the oral traditions of Latin America, with docu-
mented variants ranging from Puerto Rico to Argentina. Drawing upon this textual trajectory, 
the article proposes the hypothesis that these verses were used in educational contexts as part of 
a well-established pedagogical practice between the 15th and 16th centuries: the incorporation 
of short stanza forms –couplets, redondillas and quintillas– as mnemonic resources to support 
catechetical teaching for children.
Keywords: redondilla, Juan Álvarez Gato, Gonzalo Fernández de Oviedo, doctrinal verses, 
children’s catechism, oral tradition.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.16
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:ma.garciagarrido%40usal.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6630-4224


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

2

0. «EN ESTA VIDA PRESTADA»: UNA REDONDILLA DOCTRINAL 
EN LAS QUINQUAGENAS DE LA NOBLEZA DE ESPAÑA (1555)1

Contando con setenta y siete años cumplidos, Gonzalo Fernández Oviedo 
(1478-1557) evocaba aún con viva memoria en sus Quinquagenas de los generosos 
reyes, prínçipes, duques, marqueses, condes, caualleros e personas notables de España 
unos versos aprendidos durante su infancia, trayendo tal recuerdo a su pluma de la 
siguiente manera: «No dexaré de dezir al propósito presente unos versos que, quando 
yo aprendía a escrevir me dio mi maestro por materia, que dizen: en esta vida bur-
lada, el buen saber es la llaue y aquel que se salua sabe, quel otro no sabe nada» (fols. 
21r-21v, mss. 2217, BNE). 

No sorprende al lector familiarizado con esta obra capital de la heráldica 
medieval que este apasionado genealogista traiga a colación unos versos doctrina-
les con total naturalidad, pues en sus Quinquagenas, cuyo título acertó a sintetizar 
en «de la nobleza de España»2, se imbrican con frecuencia los retratos y etopeyas de 
estas figuras de la primera mitad del siglo xvi con cuestiones tan variopintas como 
«las noticias anecdóticas de cosas de España e Indias, trajes, costumbres, juegos, 
usos de corte y ceremonias, Consejos y otras oficinas, discusiones religiosas, fraudes, 
cohechos, vicios y otras mil cosas y pormenores curiosos» (Fernández de Oviedo, 
1880: xxii). Es más, la intención de «avisar» a su lector sobre la «correçion de los 
viçios» viene abiertamente declarada ya desde el «Prohemio» de estas Quinquagenas, 
destinado a Felipe II, su «Sereníssimo Príncipe e Señor»:

... me amonestó mi desseo, que fue particularizar las perssonas de los que aqui seran 
acumulados: y asi yra este volumen mezclado en su traza discurriendo en correçion 
de los viçios, acordando catholicos exemplos. Con este proposito proçedí en lo 
començado y mezcle y enxeri los famosos señores y varones antiguos y modernos, e 
compuse en todo VIIMD verssos en estilo común e nueuo, destintos en tres quin-
quagenas, que son primera e segunda e tercera partes, e cada parte o quinquagena 
de cinquenta estanças: e cada estança de cinquenta versos. [...] compuse las presen-
tes enderesçadas principalmente a vuestra real perssona, e para que los fieles que se 
quisieren aprouechar de semejantes avisos para su saluacion e humana conuersaçion 
lo puedan hazer. Resçiba pues vuestra grandeza del menor de vuestros criados, e 
antiguo en su Real casa de Castilla, esta mínima ofrenda, que obra es que contiene 

1  Esta publicación es parte del proyecto PID2022-140488NB-I0, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033/FEDER, UE, (OLíriCas 2, «El origen de la lírica castellana desde las 
fuentes gallego-portuguesas: poética y retórica»).

2  El término «quinquagenas», presente también en el título de otra de sus obras –Batallas y 
quinquagenas de la nobleza de España–, ha ocasionado no pocas confusiones a los investigadores que 
desde el siglo xix se han aproximado a estas dos obras hermanas, de similar naturaleza. Esta ambigüe-
dad se resolverá en el presente artículo llamando Quinquagenas a la obra que nos ocupa y Batallas a la 
otra. Sobre estas dos obras, véase la introducción de Vicente de la Fuente en su edición de las Quin-
quagenas (Fernández de Oviedo, 1880) y la de Juan Pérez de Tudela Bueso en su edición de las Bata-
llas (Fernández de Oviedo, 1883).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

3

en sí catholico exerçiçio e doctrina de philosofia moral e christiana, e no desplazi-
ble al sentido de los fieles, porques segura para el anima, e honesta e digna destimar 
todo animo intento a virtud. [...]. Mándela vuestra Alteza ver y corregir para que 
se imprima, e gozen sus subditos deste tractado, con que sería posible enmendarse 
algunos por el aviso de su leçion, de tal manera que aborresçiesen las otras apo-
criphas lecturas... (fol. 1v, mss. 2217, BNE).

De este modo, puede advertirse que el interés principal de las Batallas, esto 
es, la perspectiva particular de ciertos individuos pertenecientes a la aristocracia espa-
ñola del siglo xvi, no es más que uno de los muchos hilos que entretejen en cambio 
las Quinquagenas, extenso mosaico de la cultura y las costumbres de aquella época. 
Por otro lado, y al respecto de su «católico propósito», no es baladí que, al menos 
en el año de 1506, se encontraba Fernández Oviedo en Madrid desempeñando el 
cargo de notario y secretario para el Santo Oficio, dignidad que no duda en invocar 
cada vez que un testimonio exige la intervención de una voz acreditada y digna de 
confianza: «Mucho sabría yo decir en eso, porque en la misma sazón era yo secreta-
rio del Consejo de la Santa Inquisición» (Bat. II, Quin. II, Diál. 17, don Diego Fer-
nández de Córdoba)3. No cabe duda de que aquel desempeño de juventud –rondaba 
entonces la treintena– dejó una impronta en su quehacer literario. 

Con todo, si algo esclarece el prólogo de las Quinquagenas es el papel indis-
pensable de la poesía en el corpus de la obra, manifestándose a través de una plura-
lidad de «verssos en estilo común e nueuo». En cuanto a su habilidad para emular 
a Dante, Petrarca, Boccaccio, Sannazaro, Pedro de Arezzo y otros poetas italianos 
célebres en su tiempo, ya se pronunció con severidad Vicente de la Fuente: «Oviedo, 
cuyo estilo llano y familiar nos agrada por su sencillez, soltura y donaire, quiso ser 
poeta a despecho de las musas, y no pudo pasar de las faldas del Parnaso, si es que 
llegó hasta ellas» –y no obtuvo mejor acogida su denominada «segunda rima»– «ni 
sus versos son versos, ni su poesía es poesía; no logró pasar de la prosa rimada. Lla-
marlos coplas fuera ofender al buen anciano; pero es lo cierto que sus versos están 
faltos de estro poético y de lo que llamamos numen, sin el cual no hay verdadera 
poesía, como sin poesía no hay verdadero verso» (Fernández de Oviedo, 1880, 
pp.xviii-xix). Acompañan a la redondilla mencionada al inicio de este artículo, a 
lo largo de la «Estança VI» de la primera parte de la «Quinquagena I», un total de 
ocho composiciones cuya extensión oscila entre cuatro y diez versos, seguidas de su 
correspondiente exégesis en prosa4. Sirva para comprobar la opinión del académico 
de la RAH una muestra de las mismas: 

3  Adoptamos como sistema de referencia el propuesto por Juan Pérez de Tudela Bueso en su 
edición de las Batallas (1983), obra a la que remitiremos frecuentemente para ofrecer prolijos detalles 
autobiográficos que el autor va deslizando en ella. 

4  La «Estança VI» abarca desde el folio 20 recto, que solo presenta el epígrafe en mayúscu-
las, hasta el folio 22 vuelto del manuscrito de las Quinquagenas, conservado bajo la signatura mss/2217 
en la Biblioteca Nacional de Madrid. Para comodidad del lector citaremos, en adelante, por la pagi-
nación de la edición de Vicente de la Fuente (Fernández de Oviedo, 1880), única de la que dispone-
mos hasta el momento.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

4

No deuemos desmayar
enmendemos las costumbres
al que no come legumbres
dale Dios otro manjar5.

A todos los que se quieren saluar, e que son pecadores, conuiene mudar la costum-
bre de los vicios [...]. El que no come legumbres Dios le prouee, e le dá otro man-
jar. Pues leemos y es notorio que diferentes criaturas diferente pasto o manjar han 
menester... (Fernández de Oviedo, 1880, p. 91). 

Otro ejemplo:

Echad, echad en remojo,
humanos, la fantasía:
acordaos ya del dia,
daquél juyzio final
donde sereys por ygual
juzgados sin ecepcion
sin aver apelación,
ni vn pelo se torcer
el que ha de conoscer
de vuestros granes delitos.

Siguiéndose el proceso e intento quél testo trae en la materia catholica de que tracta, 
amonesta en general a todos los humanos, e les acuerda, que se acuerden del final 
juyzio, y echen, como sulen dezir, la barba en remojo desque vieren pelar la de su 
vezino... (Fernández de Oviedo, 1880, p. 94).

Como se puede observar, la forma de proceder de Oviedo es bastante 
mecánica; comienza transcribiendo el poema, asumimos que de su autoría, y da 
paso a una exégesis detallada en prosa. Además, en muchas ocasiones, resulta fácil 
rastrear las fuentes bíblicas, que parecen ser la base de sus reflexiones6. Es preci-
samente la sencillez de su modus scribendi y la claridad de sus fuentes lo que hace 
aún más notable la particular disposición que presentan los versos de la redondilla, 

5  El poema encuentra su fuente en la Biblia, específicamente de la Epístola del apóstol Pablo 
a los Romanos, capítulo 14, versículos 2 al 7. 

6  A lo largo de esta sexta «estança», Oviedo especifica las fuentes y autoridades de las que se 
va nutriendo su discurso. Así, sin mayor dificultad, el lector queda informado de que, a grandes ras-
gos, sus dos pilares conceptuales fundamentales son, por un lado, las Sagradas Escrituras y, por otro, 
los escritos de algunos de los más eminentes representantes de la Antigüedad clásica. De las primeras, 
nombra los Evangelios (Mateo, Marcos, Lucas y Juan), las Cartas de San Pablo (Romanos, Corintios), 
los Hechos de los Apóstoles, los Salmos, etc. En cuanto a la tradición clásica, cita textualmente a figu-
ras como Plinio el Viejo (en su Naturalis Historia), Chilón de Esparta (uno de los Siete Sabios de Gre-
cia), Tales de Mileto (quien reflexionó sobre la divinidad como principio primigenio), Solón de Atenas 
(renombrado sabio y legislador ateniense) y Cleóbulo de Lindos (también parte de los Siete Sabios), 
entre otros destacados pensadores. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

5

«En esta vida burlada», en comparación con otros poemas que integran la misma 
sección del manuscrito. Las ocho composiciones de la «Estança VI» (contamos 
aparte la redondilla que nos ocupa) se escriben en verso, enmarcadas en un recua-
dro en blanco que se sangra al inicio de cada párrafo en el folio. Esta disposición 
nos hablaría de dos momentos de redacción, observándose un mayor esmero en la 
caligrafía de los poemas que en la prosa, en la que las palabras se suceden con tal 
rapidez que llegan a fusionarse entre sí, dificultando la lectura. Este rasgo no solo 
se observa en las Quinquagenas; también preocupó a Juan Pérez de Tudela Bueso al 
enfrentar la edición de las Batallas, cuya enmarañada caligrafía le ocasionó algún 
que otro desvelo: «Afortunadamente para mí, Amador de los Ríos contó con per-
sonas bien entrenadas en el conocimiento de la letra de Fernández de Oviedo. [...] 
para motivo de mayor agradecimiento se trató de lectores capaces de entender bien 
la letra [...], letra arrebatada con toda frecuencia por el vértigo de hacer cadeneta 
con la escritura» (Fernández de Oviedo, 1983, p. xi). 

El asunto es que mientras los ocho poemas se disponen en el manuscrito de 
idéntica manera, nuestra redondilla parece surgir de manera espontánea de la mente 
del cronista, quedando sus versos escritos uno tras otro en la misma línea, como si de 
un flujo de conciencia se tratase y ajenos a toda disposición deliberada y consciente 
(«en esta vida burlada, el buen saber es la llaue y aquel que se salua sabe, quel otro 
no sabe nada»). A pesar de ello, Oviedo no los priva de una breve anotación: «Sin 
dubda es asi, porque, como dize el Apóstol, “la prudençia de la carne es muerte, e 
la prudençia del espiritu es vida e paz”», aunque, inmediatamente después, recurre 
a otra cita sin volver a pronunciarse sobre la redondilla: «E mas adelante el mismo 
Sanct Pablo dize: “no se deue saber mas de aquello que es neçesario, mas deuemos 
saber con modestia: e como dize a los de Corintio, la sapiençia de aqueste mundo 
es locura ante Dios”» (Fernández de Oviedo, 1880, pp. 90-91).

Al concluir la «Advertencia Preliminar» de su inacabada edición de las Quin-
quagenas (solo se publicó el primer tomo), Vicente de la Fuente dedicó algunos párra-
fos a lo que llamó «el arsenal de donde sacaba Oviedo sus noticias, comentarios, citas 
y comprobantes, de que vienen recargadas sus dos primeras Quinquagenas» (Fernán-
dez de Oviedo, 1880, p. xxix). Presentó así una relación de treinta y dos autores 
que fue luego ampliada por Daymond Turner (1963 y 1971), quien ofreció ciento 
diecinueve títulos de libros impresos que el cronista podría haber reunido al cabo 
de su senectud en su biblioteca de la fortaleza de Santo Domingo. Atendiendo a las 
fuentes, entre las diversas referencias bíblicas, doctrinales y patrísticas que nutren las 
Quinquagenas, se podrían poner de relieve la Biblia, el Kempis (o Imitación de Cristo 
y que Oviedo intitulaba Contempus mundi), la Vida de Cristo de Ludolfo de Saxonia, 
un Sacramental citado en las «Cosas de Doctrina Cristiana» o un Flos Sanctorum, 
entre muchas otras. No satisfecho con el uso de fuentes secundarias, Oviedo cultivó 
también la materia religiosa personalmente, redactando una Regla de la vida espiritual 
y teología secreta, obra que, lamentablemente, nos es hoy inaccesible. No obstante, 
Turner (1971, pp.141 y 164) sugiere que podría haber sido impresa en Sevilla por 
Domingo Robertis en 1548, mientras que Eugenio Asensio (1952), quien adquirió 
el único ejemplar impreso conservado, la considera una traducción de las Regule de 
la vita spirituale et secreta teología, de fray Pietro da Lucca.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

6

A tenor de su vocación poética y de su profundo manejo de las fuentes doc-
trinales, nada nos impide pensar que la redondilla «En esta vida burlada» que Gon-
zalo Fernández Oviedo recoge en la «Estança VI» de su primera quinquagena fuera 
de su propia cosecha, y que el enigmático maestro que refiere no fuera otra cosa que 
parte de su inventio, una figura ficticia de autoridad concebida para respaldar su poe-
sía. A fin de cuentas, el propio Oviedo nos revela su predilección por el verso de arte 
menor al manifestar: «Asi como llaman tercia rima al estilo en que el Danthe escri-
vio su Comedia e Francisco Petrarca sus Triumphos, de tres en tres versos, puesto que 
aquellos son de arte mayor de xi e doze silabas, e aquestos mios son de arte común 
de siete e de ocho silabas; pero el nombre se aplica aqui a la respondencia, segunda 
rima, como tengo dicho» (Fernández de Oviedo, 1983, p. 54). No obstante, esto 
sería impropio de quien se muestra tan apegado a la verdad, y quien reniega con 
virulencia de los escribanos, «que son tantos e tan faltos de la verdad que juraron 
cuando les dieron el título de dar fe de lo que ante ellos pasa, que antes hallarés a 
un fénix solo que dicen que hay que un escribano de quien podáis estar seguro, ni 
que haga su oficio como debe, guardando el secreto e derecho de las partes e no lle-
vando derechos demasiados e no dejándose sobornar [...]» (Quincuagenas, iii parte, 
Estancia XVI, fol. 37. Mss. 2217. Inédita).

Asimismo, es innegable que estuvo Oviedo favorecido con una memoria 
excepcional hasta sus últimos años: «Yo vi lo que os he dicho, y todo el mundo; 
podía yo haber trece años, porque era paje muchacho, y mejor me acuerdo de ello 
que de lo que vi el año próximo pasado» (Bat. I, Quinc. III, Diál. 21: Martín de 
Córdoba). Y si en sus Quinquagenas o sus Batallas es capaz de evocar con asombrosa 
nitidez los más ínfimos pormenores de la vida de terceros, resulta no menos asom-
broso comprobar cómo algunas escenas de su niñez y juventud permanecen intactas 
en su recuerdo. Véase la precisión con que, a sus setenta años, plasma en su Libro de 
la Cámara Real del príncipe don Juan (1548) el día y la hora exactos en que su señor, 
el primogénito de los Reyes Católicos, pasó a mejor vida7: «... como testigo de vista 
yo no lo pude inorar, porque los postreros días de su vida yo tuve las llaves de su 
cámara, hasta que Dios le llevó a su gloria en la çibdad de Salamanca, miércoles día 
de Sanct Françisco, quatro de octubre del año de 1497 años, seyendo algo más de 
media noche passada; y por tanto diré aquí lo que mi memoria bastare» (Fernández 
de Oviedo, 2006, p. 110).

Bajo tales circunstancias, y confiando en la habitual correspondencia con-
trastada entre los hechos narrados por Oviedo y los acontecimientos históricos, la 
alusión al maestro no parece ser un mero recurso retórico, ni la redondilla atribui-
ble a su propia autoría. Para mayor incertidumbre, el poema no ofrece un conte-

7  El Libro de la Cámara se terminó de redactar en 1548, con la finalidad de «informar en la 
corte del futuro Felipe II acerca del orden que se siguió en la casa del príncipe don Juan, primogénito 
de Fernando e Isabel, que había sido educado y servido conforme a los usos que regían el llamado cere-
monial de etiqueta de Castilla» (Fernández Oviedo, 2006, p. 11). El joven Oviedo, nacido en 1478 al 
igual que el príncipe –quien le aventajaba apenas unos meses de edad– entró al servicio del heredero 
como mozo de cámara en 1493. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

7

nido especialmente significativo; la exaltación de lo divino y el menosprecio de lo 
humano constituye un tema ampliamente tratado en la poesía religiosa del momento. 
Ahora bien, el hallazgo de una variante de la redondilla anterior a las Quinquagenas 
parece respaldar, al menos en un primer momento, esta hipótesis acerca de la vera-
cidad sobre la existencia del maestro. Dicha variante se halla en el Cancionero de 
Juan Álvarez Gato, obra a la que en adelante remitiremos como MH2, conforme a 
la nomenclatura empleada por Brian Dutton (1990-1991).

Este cancionero, que compila la obra poética del autor madrileño, nacido 
hacia 1440, incluye también una serie de textos en prosa, como una Vida de fray 
Hernando de Talavera o diversas epístolas. El códice manuscrito (ms.9/5535), com-
pilado en torno a 1510, se custodia en la Real Academia de la Historia y está orga-
nizado en tres secciones temáticas: una primera de carácter amoroso, seguida de una 
segunda de contenido político, para concluir con una tercera orientada a la materia 
espiritual. El poema que reproduce Fernández Oviedo figura en la tercera sección 
temática de MH2 de la siguiente manera:

Otra

En esta vida prestada,
do bien obrar es la llave,
aquel que se salva sabe;
el otro no sabe nada (ID3151, MH2-87, 66v).

Brian Dutton no documenta ningún otro cancionero, ya sea individual o 
colectivo, que transmita estos versos o sus variantes, lo que resulta aún más llama-
tivo considerando que esta breve redondilla figura en el códice manuscrito MH2 
contiguo a varios contrafacta. En estos, como señala el propio Álvarez Gato, algunos 
cantarcillos populares son «endereçados» a Nuestro Señor, lo que nos sugiere que el 
poeta podría haber tomado prestada esta letra de la tradición popular. Asimismo, 
la existencia de otras variantes arroja algo de luz acerca de la transmisión textual, la 
difusión y el posible origen de nuestro poema; de hecho, se documentan numero-
sas versiones, o al menos el uso parcial de algunos versos, en los testimonios que se 
detallan a continuación, dispuestos en orden cronológico:

1.  Cancionero de Juan Álvarez Gato (compilado c. 1510).
2.  Quinquagenas de la nobleza de España, de Gonzalo Fernández Oviedo (escrita la 

«Estança VI» en torno a 1546)8.
3.  El cortesano, de Luis Milán (impreso en 1561).
4.  Arte poética de Miguel Sánchez de Lima (impresa en 1580).

8  Al final de la «Estança VI» da Oviedo la fecha: «fueron escriptas estas estancas, e todo lo 
que hasta en fin de la estaba treze se contiene, antes quel año de 1546 entrase» (Fernández de Oviedo, 
1880, p. 96). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

8

5.  El manuscrito ii-570 de la Biblioteca Real o cartapacio universitario (compilado 
por Gaspar Hordóñez, c. 1596). 

6.  Flores del desierto, de fray Paulino de la Estrella (impresa la 2.a parte en 1675).
7.  Dos copias parciales del Cancionero de Juan Álvarez Gato (siglo xix).
8.  Múltiples variantes de la tradición oral hispanoamericana, documentadas por com-

piladores del siglo xx en Argentina, Puerto Rico, Nuevo México, entre otros.

Resultaría arriesgado atribuir la autoría de la redondilla a Juan Álvarez Gato 
con el único fundamento de que su cancionero personal alberga el testimonio manus-
crito más antiguo conocido. No obstante, cabe resaltar la importancia de que dicho 
testimonio sea el único documentado en el vasto corpus reunido por Brian Dutton. 
Esta circunstancia cobra aún mayor relevancia cuando nos situamos en el contexto 
de la corte de los Reyes Católicos, momento de especial protagonismo para la lírica 
tradicional en la producción nobiliaria. Siendo así, si la redondilla en cuestión tuviera 
su origen en la tradición oral, resultaría sumamente extraño que ningún otro autor 
hubiera practicado su glosa. Bien es cierto que, en el apogeo de su madurez poética, 
Juan Álvarez Gato se dedicó al cultivo de los contrafacta, pero también a la composi-
ción de breves piezas de contenido doctrinal y otras estrofillas cuya autoría se puede 
afirmar con certeza. De hecho, la redondilla que nos ocupa (ID3151) aparece agru-
pada, bajo la rúbrica de «letras de doctrina», junto a varias estrofas de tres y cuatro 
versos de arte menor en MH2. Esta rúbrica casaría a la perfección con la afirmación 
que hacía Oviedo en sus Quinquagenas: «No dexaré de dezir al propósito presente 
unos versos que, quando yo aprendía a escrevir me dio mi maestro por materia, que 
dizen: en esta vida burlada, el buen saber es la llaue y aquel que se salua sabe, quel 
otro no sabe nada» (Quincuagena I, primera parte, fols. 21r-21v, mss. 2217, BNE). 

En este contexto, cobran especial relevancia los maestros de Oviedo. Entre 
los más notorios del momento, se conoce con certeza que fray Diego de Deza 
(1443-1523) le ofreció su ayuda amistosa en varias ocasiones y además perteneció 
a la misma generación de Álvarez Gato. Deza, maestro del príncipe don Juan, ejer-
ció como intermediario para que el pequeño Gonzalo ingresase en Sevilla, en 1490, 
como paje al servicio del joven duque de Villahermosa, sobrino del Rey Católico9. 
De nuevo por intercesión de Deza, no se le pudo presentar a Oviedo un horizonte 
más prometedor cuando, posteriormente, en 1493, obtuvo el cargo de mozo encar-
gado de la cámara del príncipe don Juan10. Y el prelado le garantizó su apoyo una 
última vez tras la disolución de esta corte por la muerte del heredero, en 1497, ofre-
ciéndole un puesto como secretario de la Santa Inquisición.

Sin embargo, se revela improbable que Deza hubiera conocido la obra poé-
tica de Juan Álvarez Gato, puesto que esta circuló a buen seguro entre el entorno 

9  La madre de fray Diego de Deza se llamaba Isabel Deza y guardaba parentesco con Leo-
nor de Soto, duquesa de Villahermosa y madre del joven duque (Fernández de Oviedo, 1983, p. xviii). 

10  Deza desempeñó durante once años el cargo de maestro del príncipe, desde 1486, cuando, 
cumplidos los ocho años, don Juan estuvo en edad de comenzar el curso de sus estudios (Cotarelo 
Valledor, 1902, p. 75). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
0

9

más cercano al poeta11. Además, fue el inquisidor general conocido por su intransi-
gencia hacia los conversos, a quienes hostigó con particular severidad. Nada podría 
estar más alejado del círculo de confianza de Álvarez Gato, cuya esposa, sin ir más 
lejos, pertenecía a una de las familias de judaísmo más conocido e indiscutible, pues 
su parentela había adoptado una postura de activísima resistencia contra el Estatuto 
de limpieza de sangre implantado por Silíceo en Toledo, en 1449 (Márquez Villa-
nueva, 1960, p. 61). Más aún, conviene precisar que Deza fue el maestro del prín-
cipe don Juan, no de Oviedo, por al menos dos razones: en su Libro de Cámara del 
Príncipe don Juan, Oviedo afirma expresamente que el príncipe recibía sus lecciones 
en solitario, circunstancia esperable si se considera que un mozo de servicio difícil-
mente habría accedido a una formación equiparable a la reservada al heredero de 
los Reyes Católicos12; por otro lado, Oviedo no llegó a la corte regia hasta 1493, 
cuando contaba ya con catorce años, edad a la que sin duda habría aprendido a leer. 
A tenor de esta misma razón, poco daría sus frutos localizar al maestro sevillano de 
la corte ducal de Villahermosa, con quien Oviedo habría entrado en contacto con 
unos doce años y al respecto de quien no hemos localizado menciones documentales. 

El foco debe desplazarse, por lo tanto, del maestro al aprendiz. Es verosímil 
la afirmación de Oviedo sobre el haber aprendido aquella redondilla de un maestro, 
de modo que el interrogante se sitúa verdaderamente en dónde aprendió a leer el 
pequeño Gonzalo. La respuesta la sugiere el insistente orgullo con el que el cronista 
se refiere a su ciudad natal en sus obras: Madrid; cuna que comparte, además, con 
nuestro poeta. Más que identificar al maestro concreto, parece prioritario reconstruir 
el contexto de su alfabetización, pues todo indica que Oviedo no había aprendido 
a leer en la corte, donde se desenvolvió siendo ya mozo, sino en su infancia, proba-
blemente hacia los siete u ocho años, edad que las normas pedagógicas del momento 
marcaban como el inicio obligatorio de la instrucción lectora en un hogar cristiano 
(Infantes, 1998, p. 26). Aunque los datos sobre sus padres son escasos, existen indi-
cios de que no formaban parte de la alta nobleza. Poco dice Oviedo de su padre, de 
quien se cuida de mencionar siquiera el nombre; pero sí conocemos la procedencia 
de ambos progenitores, asturianos llegados a la capital:

11  La presencia de Juan Álvarez Gato en las grandes compilaciones de su época es relativa-
mente limitada. De sus poemas religiosos apenas figuran variantes en otros cancioneros y su circula-
ción tuvo un alcance reducido, a excepción de unas Coplas de la Natividad de Nuestro Señor (15*NC) 
que circularon de forma impresa. El corpus más extendido fue el amoroso, del cual pasaron diez poe-
mas al Cancionero de Rennert (c. 1500, LB1) y quince al Cancionero General (11CG, impreso en 1511). 
La tercera compilación colectiva en la que su obra tiene una representación significativa es el Cancio-
nero de Pedro Guillén de Segovia (copia del xviii del cancionero del xv, MN19) en el cual se incluyen 
solo seis poemas. 

12  «Acabado el vestir, o ante que se acabase, entrava el obispo de salamanca, su maestro, e 
en tanto que su alteza se aderesçaba por los de la capilla, rezava el prínçipe con el dicho su maestro e, 
acabado de rezar, oía misa, e después de dicha, estudiava una ora e estava solo con su maestro» (Fer-
nández Oviedo, 2006, p. 95). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

0

Como ninguno, sin ser ingrato, debe olvidar su patria, hame parescido que yo 
sería culpado si [...] en esta segunda rima de mis Quincuagenas olvidase a Madrid, 
seyendo una villa tan noble y famosa en España y como yema de toda ella, puesta 
en la mitad de su circunferencia, en la cual yo nascí, de padres y progenitores natu-
rales del Principado de Asturias de Oviedo, procreados en un pequeño pueblo que 
se dice Borondes, de la feligresía de San Miguel de Bascones y concejo de Grado, 
notorios hijosdalgo y de nobles solares; y como otros muchos, por diversos moti-
vos, suelen dejar la tierra donde nacieron, y irse a ser vecinos en partes extrañas, así 
lo hizo mi padre, seyendo mancebo, y asentó en aquella villa... (apud Julián Paz, 
1947, pp. 276-277).

Asegura Fernández de Oviedo tener parientes hidalgos de origen madrileño: 
«porque aunque en aquella villa, Madrid, nací e tengo allí deudos que no tienen allí 
mucho tiempo, pero hidalgos, por la parte que me toca, muchas más partes tengo 
en Asturias de Oviedo, donde nació mi padre en el Concejo de Grado» (Bat.  I, 
Quinc. III, Diál. 32: don Juan de Zapata). Resulta llamativo que nuestro apasio-
nado genealogista no especifique los apellidos de sus presuntos parientes hidalgos 
madrileños. Este detalle nos remite al particular estatus de los hidalgos: no forma-
ban parte de la alta nobleza, sino que pertenecían a una nobleza menor, en muchos 
casos, reducida a una mera condición heredada o nominal. Su linaje era noble por 
ascendencia, aunque con frecuencia se encontraba empobrecido; ahora bien, podían 
carecer de recursos materiales, pero conservaban con firmeza y orgullo su otrora ilus-
tre apellido. Dada la obsesiva preocupación de Oviedo por los linajes y la heráldica, 
resulta sospechoso que no haya ni una mención de soslayo al apellido de su paren-
tela nobiliaria, incluso aunque permaneciese ahora empobrecida. En este marco, 
todo apunta a que Oviedo aprendió sus primeras letras en un entorno modesto, y es 
razonable suponer que, en lugar de recibir una instrucción particular, asistió a una 
escuela, como sería habitual para los niños de su condición. Asimismo, él mismo 
alude a que su vocación de anotador de sucesos históricos fue heredada de su padre 
(Fernández de Oviedo, 1983, p. xiii), lo cual refuerza la idea de que, de haber reci-
bido de él su alfabetización, no habría dejado de mencionarlo con orgullo. Además, 
hay en sus textos un interesante encumbramiento de aquellos que, a su propio jui-
cio, han tenido el privilegio de educarse en la capital: 

E así como más cortesanos naturales, naturalmente salen de Madrid bien inclinados 
y enséñanse desde su puericia a vivir virtuosamente e crísanse en conversación de 
gente bien criada e cortesana, e de necesidad han de ser mejores que los que mejor 
se crían e con buenos conversan. E veis aquí la causa por que la gente de Madrid 
es valerosa de su nacimiento, y por esto decía la Reina Católica doña Isabel, que el 
caballero de Madrid vivía e se trataba como un señor o hombre de título de otra 
parte dese reino, y el escudero de Madrid como el caballero de otra parte, e el plebeo 
o ciudadano de Madrid como un buen escudero de otra ciudad noble, y el labrador 
de Madrid como otro hombre de mejor calidad que labrador de otra parte. Y de aquí 
viene que hallarés en aquella villa muchos caballeros e hidalgos muy valerosos y en 
la Casa Real con preeminentes oficios, y tan bien inclinados a honra y a valer por 
sus personas, que a muchos ha hecho este deseo peregrinos por el mundo. Y dígoos 
verdad, que como yo he seído muy trabajado y he discurrido por muchas partes del 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

1

mundo, nunca me vi en parte, en Indias ni fuera dellas apartado de España, que 
dejase de ver otro de Madrid (Bat. I, Quinc. III, Diál. 32: don Juan de Zapata).

Solo alguien nacido y educado en Madrid podría alardear con tal seguridad 
de su origen y formación, y esta actitud se comprende mejor si consideramos que, 
pese a sus supuestos vínculos con linajes hidalgos, Oviedo muestra una clara incli-
nación por el mérito individual como vía de ascenso social, como expresa sin reser-
vas en la semblanza de sus Batallas dedicada a Hernán Álvarez de Toledo Zapata, a 
propósito, cuñado de Juan Álvarez Gato13. Así, el cronista recurre constantemente a 
su condición de madrileño, convencido de que nacer en la capital otorgaba, por sí 
solo, una superioridad social respecto a otros de igual estamento.

Aunque en 1478 Madrid no era más que una modesta ciudad con apenas 
3000 habitantes –una cifra que apenas se duplicaría hacia 1546–, sería plausible 
que la difusión de la redondilla se hubiera producido en el ámbito escolar, lo que 
explicaría su rápida circulación por toda la ciudad a pesar de la escasa fama de su 
autor. Así las cosas, parece oportuno detenerse momentáneamente para considerar 
las prácticas escolares vigentes en España a finales del siglo xv y comienzos del xvi, 
pues ello no solo permitirá delinear el posible contexto de propagación de la redon-
dilla, sino que contribuirá a entender por qué esta composición, y no pocas de sus 
variantes, se han instrumentalizado en entornos escolares y académicos religiosos 
desde el xvi hasta nuestros días.

1. PRÁCTICAS ESCOLARES DE LOS SIGLOS XV Y XVI: 
LA INSTRUMENTALIZACIÓN CATEQUÉTICA 

DE LAS ESTROFAS BREVES

Sabido es que «la versificación de los contenidos, habitual ya en el mundo 
clásico y en el medieval, ha sido juzgada siempre como recurso facilitador de la 
memorización» (Santolaria, 2021, p. 433). En este sentido, la escuela del mester de 
clerecía, ya desde el siglo xiii, entreveraba a través de la cuaderna vía una finalidad 
didáctica, una rima reiterativa, un proceso de memorización y un claro afán de adoc-
trinamiento dirigido al público oyente. Sin embargo, a partir de los siglos xv y xvi 
este método tan preferido por la Iglesia experimenta una simplificación progresiva 
en los ambientes pedagógicos y catequéticos: las estructuras rítmicas se vuelven cada 

13  «ALCAYDE. El principal secretario en las cosas e negocios de Castilla fue en un tiempo 
Hernán Dálvarez Zapata natural de la ciudad de Toledo, antiguo criado de la reyna doña Isabel. [...] 
Quanto a quien fue, digo quél fue el fundador de su casa e mayorazgo, y el ganó la hacienda e mayo-
razgo que sus hijos gozan; y puede decir con Mario y de sus palabras, quando dijo en una su oración 
al pueblo romano: “Más honroso me es a mí haber adquerido la dignidad e ser prencipio della, que a 
otros haber corrompido la que rescibieron de sus pasados”» (Bat. I, Quinc. III, Diál. 1: Hernán Álva-
rez Zapata). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

2

vez más elementales, especialmente en composiciones dirigidas al público infantil 
en sus primeras etapas de aprendizaje. 

En tiempos de la niñez de Oviedo, «el aprendizaje se realizaba en gran medida 
de manera auditiva: primero, la lectura simple o glosada por un solista; luego, la repe-
tición colectiva, con recitación practicada por la mañana y por la tarde, completada 
casi siempre con interpelaciones, preguntas cruzadas y declamaciones individuales o 
por grupos (a modo coral)» (Santolaria, 2021, p. 433). Así, había en estos ambientes 
formativos religiosos una querencia a las estrofas breves, de no más de cinco versos, 
abundando en las Doctrinas, catecismos o cartillas que se empleaban para enseñar a 
los mozos a leer los pareados, redondillas y quintillas en metros de arte menor. Por-
que «mientras que en esa época el verso de arte mayor se consideraba la forma más 
elegante de la poesía española, no dejaba de ser una forma importada, y por tanto 
culta y artificial. Al ser además un verso acentual, para el oído castellano probable-
mente nunca perdió del todo su tono extranjero» (Clarke, 1941, p. 490)14. Parece 
natural, entonces, que el verso español autóctono, el octosílabo, resultase más ade-
cuado que el largo y pesado verso de arte mayor para transmitir las enseñanzas pia-
dosas a tan tierna edad. De hecho, así se comprueba en algunos de los manuales que 
Víctor Infantes recoge en una preciosa colección de treinta y cuatro facsímiles de 
Cartillas españolas para enseñar a leer de los siglos xv y xvi (1998). Entre ellas, el Arte 
para enseñar a leer perfetamente y en muy breue tiempo (1542) fue «compuesta según 
la vía y perfecta orden del deletrear, en la qual se ha de tener el siguiente modo con 
los discípulos [...]», y en ella se provee al magister puerorum de un repertorio de estro-
fillas breves por cada sílaba que el niño ha de aprender:

Bra, bre, bri, bro, bru...

Tú señor que quebrantaste
el infierno y nos quesiste
librar como nos libraste
y todo el mundo saluaste
quando en la cruz te posiste.
Con humildad miraren
obrador de las naciones
aquellos que sin fe son
que alumbres el coraçon
te suplica y les perdones (Infantes, 1998, facsímil vi, 16 pp.).

De este modo, se puede constatar que «los alumnos, en realidad, adquirían 
unos “saberes de oídas” en estas escuelas llamadas de “leer y cantar”» (Ruiz García, 
2014, p. 2). Esto, sumado al apunte que señala Baehr de que la redondilla española, a 
diferencia de la italiana, no fue concebida para el entretenimiento cortesano del canto 
ni el baile (Baehr, 1973, p. 239), lleva a pensar que el escenario inicial de difusión 

14  Es nuestra la traducción del inglés de esta cita.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

3

cantada de nuestra redondilla no habría sido la corte regia, sino los colegios y espa-
cios educativos, donde habría adquirido una función mnemotécnica, pedagógica y 
musical: «cuando los niños iban, tras la lección, entonando por las calles y plazas lo 
aprendido [...] cumplían así, en cierto modo, con la misión de ayudar a reformar y 
mejorar costumbres sociales y familiares (favorecer la divulgación de sana doctrina, 
difundir pegadizos cantares de aire popular, como posible contraofensiva a las coplas 
deshonestas, más comunes en el mundo rural y las tareas agrícolas)» (Santolaria, 
2021, pp. 433-434). En ese contexto de compromiso social y sagrado, poco pesaría 
para los maestros y sus alumnos el nombre del autor de los versos, pues lo que estaba 
en juego era la salvación del alma de una toda una nueva generación de cristianos. 

2. LA REDONDILLA ID3151, SU ORIGEN CORTESANO Y SU EMPLEO 
PEDAGÓGICO: ALGUNAS FUENTES CONTRASTABLES

Si admitiéramos que esta redondilla (ID3151) efectivamente fue utilizada 
como material escolar en el siglo xvi, se entendería fácilmente su proceso de pérdida 
de autoría, rezando ya anónima en 1561, cuando El cortesano de Luis Milán ve la 
luz en las prensas valencianas de Joan de Arcos. En esta publicación, que no se des-
linda aún del ámbito áulico dado el público para el que fue ideada, el personaje del 
Maestre Zapater transmite una variante que adquiere ya cierta dimensión popular, 
pues la redondilla es referida como un «dicho»:

Lo que no querria nadi para sí, no le quiera para otri, pues para ser verdadero sabio, 
no puede ser sino haciend lo qu’este dicho dice:

Esta vida tan penada,
si quereis que en bien acabe,
aquel que se salva sabe
qu’el otro no sabe nada (Milán, 1874, p. 268).

En la misma línea, es decir, compartiéndose aún entre un público cortesano, 
se halla su siguiente aparición de la mano del portugués Miguel Sánchez de Lima, 
en su Arte poética en romance castellano, dada a la estampa en las prensas de Juan 
Iñiguez en Alcalá de Henares, en 1580. Aquí la anonimia del poema tropieza ade-
más con un error de atribución, que no fue solventado hasta el siglo pasado, cuando 
María Rosa Lida enmendó la atribución en un estudio monográfico sobre la obra 
de Juan de Mena (1950). La investigadora localizó, además, el precedente exacto 
de esta confusión en las críticas que recibió el autor de Las trescientas por parte de 
algunos detractores como Jerónimo de Arbolanche, Diego Hurtado de Mendoza o 
el propio Sánchez de Lima. Estos lo acusaban de ser «poeta hinchado y de preñada 
vena, violento en las metáforas y corrompedor de la lengua» (Amador de los Ríos, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

4

1861, tomo VI, 105)15. A este respecto ideó Sánchez de Lima una chanza malinten-
cionada contra el cordobés, y en su Arte poética puso en boca de Silvio, un personaje 
escéptico ante la poesía, una irónica alabanza a Mena por su desbordante verbosidad, 
que lo llevó a escribir nada menos que trescientas coplas: 

Calidonio: Y así que lo mejor es no presumir ninguno de sí, pues la verdadera cien-
cia consiste en saberse uno salvar; que el que esto no sabe, por mucho que sepa, no 
sabe nada. Y por eso dijo nuestro Juan de Mena:

En esta vida prestada
donde el bien vivir es llave,
aquel que se salva sabe,
que el otro no sabe nada.

Silvio: ¡Oh! ¡qué excelente dicho, oh, qué buena definición de sabiduría! A fe, señor 
Calidonio, que si en mi mano estuviera, aunque no hubiese dicho otra cosa Juan 
de Mena en toda su vida, por solo esto le daría el nombre de más que Poeta» (apud 
Lida, 1950, p. 340).

No se ha perdido, por lo tanto, aún la consciencia de que esta redondilla debe 
su creación a una pluma culta, aunque andan desencaminados aquellos que la atribu-
yen a Mena. Ante este panorama, María Rosa Lida resuelve: «siendo la copla conocida 
y habiéndose olvidado el nombre de su autor, nunca famoso, fue natural asociarla 
con el poeta que para el público general era todavía el poeta por excelencia [Juan 
de Mena]. Es probable que ese empleo escolar haya asegurado a la copla su extraor-
dinaria perduración y difusión por todo el dominio hispánico» (Lida, 1950: 341).

A finales del siglo xvi sigue apareciendo la redondilla vinculada a ambientes 
educativos, esta vez en un cartapacio firmado por el estudiante universitario Gaspar 
Hordóñez. El manuscrito se custodia actualmente bajo la signatura ii-570 y el título 
de Poesías varias en la Biblioteca Real16. En su contraportada, en el margen superior 
izquierdo, aparece su antigua signatura (2F-4), junto a una nota que advierte: «No 
alterar esta signatura que a ella hago multitud de referencias del catálogo» y justo 
debajo «este libro perteneció sin duda a la biblioteca de Gondomar»17.

15  Lida ofrece el ejemplo del tudelano Jerónimo Arbolanche (1546-1572), quien ridiculizó 
a Mena en una epístola que precedía a su poema Las Habidas (1556) haciendo un juego de palabras a 
propósito de las famosas Trescientas coplas:

No sé yo hacer, como hizo Joan de Mena,
coplas que se han de leer a descansadas,
el cual, como tenía preñada vena,
trescientas dellas nos dejó preñadas... (apud Lida, 1950, p. 340, nota 10).
16  Puede consultarse aquí su digitalización: https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblio-

teca/item/2500.
17  Este cartapacio cuenta con una interesante trayectoria. Para conocer las circunstancias que 

propiciaron que diversos cartapacios poéticos manuscritos que circulaban en Salamanca se incorpora-
sen a la biblioteca de Diego Sarmiento de Acuña, I conde de Gondomar, ha de verse la bibliografía de 

https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/2500
https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/realbiblioteca/item/2500


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

5

Como advierte María de Carmen Ponz Guillén (1991, pp. 223-225), el car-
tapacio no fue solo utilizado con fines literarios. Abundan en él las fórmulas admi-
nistrativas propias de un estudiante de Leyes (fols. 90r, 91r, 92r) y de un escribano 
en ejercicio más adelante (fols. 182r, 183r, 184r, 186r, 188r), así como rúbricas y 
cuentas varias (186v, 187r). De ahí que el manuscrito presente dos tipos de letra, 
ambos influidos por la llamada letra itálica del siglo xvi: la letra humanística, de 
rasgos firmes y lectura relativamente fácil, y la procesal, usada en los borradores de 
documentos administrativos y en algunos literarios copiados apresuradamente. Eso 
sí, todo el manuscrito parece de la misma mano por el tamaño y el trazado de la 
letra. Sobre la identidad del copista nos dan una pista las alusiones a Gaspar Hordó-
ñez que siembran todo el códice: «yo gasparordoñez estudiante en esta universidad 
de Valladolid y vezino deella [...]» (fol. 90r), así como varios intercambios poéticos 
y epístolas en prosa firmadas bajo este nombre. A la luz de todos estos hallazgos, 
Ponz Guillén concluye:

La frecuencia de este nombre en un cartapacio que no prodiga los nombres de auto-
res nos lleva a formular la hipótesis de que Gaspar Hordóñez, estudiante de leyes en 
la Universidad de Valladolid, siguiendo una costumbre más frecuente en la Univer-
sidad de Salamanca reúne en el mismo cartapacio que usaba para las notas de clase 
y que usará más tarde para los borradores de su actividad de escribano una colec-
ción de textos, tanto en prosa como en verso, entre los que incluirá algunas de sus 
propias composiciones (Ponz Guillén, 1991, pp. 231-232). 

Entre los elementos paratextuales que enmarcan su contenido poético, 
destaca una dedicatoria dirigida a una de las figuras más relevantes del mecenazgo 
poético vallisoletano de fines del siglo xvi: «Al mui ilustrísimo señor don Enrrique 
Pimentel, hijo del conde Venavente, señor de Ruisellon, Viconde de Altamira, rec-
tor de las escuelas maiores de Salamanca» (fol. 203r), y aparece fechada de mano de 
Hordóñez, «En la muy noble ciudad de Valladolid, a veintiquatro días del mes de 
julio de mil e quinientos e noventa y seis años». Esta dedicatoria ocupa el folio inme-
diatamente anterior a lo que se puede considerar un cancionero de poesía renacen-
tista, que Hordóñez titula «Sonetos y cancioneros y otras cosas», sección en la que 
se observa un mayor cuidado en la caligrafía18. 

Pablo Andrés Escapa (2016). Los orígenes de dicha biblioteca han sido, asimismo, objeto de estudio 
por parte de Pedro M. Cátedra (2002). En lo que atañe, de manera específica, al posterior ingreso del 
ms. ii-570 en la Biblioteca de Su Majestad en 1785, a los pormenores de su signatura y encuaderna-
ción decimonónicas, así como a las consecuencias derivadas del decreto gubernamental que dispuso en 
1954 la restitución del patrimonio público a sus lugares de procedencia, véase Ponz Guillén (1991).

18  Ponz Guillén (1991, pp. 261-288) ha descrito y clasificado el contenido del manuscrito 
en tres secciones principales. La primera, de naturaleza miscelánea y compuesta en su mayoría en prosa 
(fols. 1r-98r); la segunda (fols. 104r-203r), caracterizada por la presencia abundante de composicio-
nes de carácter tradicional –glosas, romances, coplas, villancicos, entre otras–, dentro de la cual figura 
la redondilla objeto de nuestro análisis; y, finalmente, una tercera sección (fols. 203r-290r), integrada 
por un corpus de 150 piezas en verso, de autoría identificada, predominantemente en arte mayor, y 
dedicada al rector de la Universidad de Salamanca.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

6

Pese a encontrarse la residencia de sus mecenas en Valladolid, Hordóñez hubo 
de enviar su cartapacio a Salamanca porque los Estatutos establecidos por Martín V 
impedían al rector ausentarse de la ciudad durante su periodo de rectorando, a no 
ser por causa grave (Ponz Guillén, 1991, p. 241). Sabemos que Enrique Pimentel 
ejerció el rectorado de la Universidad de Salamanca entre el 11 de noviembre de 
1595 y el 11 de noviembre de 1596, lo que permite situar la redacción de la dedica-
toria en ese marco temporal preciso y, con ello, la última intervención de su compi-
lador. Se puede adelantar aún más la fecha recurriendo a los indicios documentales 
de que Hordóñez pudo desempeñar la labor de escribano entre 1585-1590 (Ponz 
Guillén, 1991, p. 232), de modo que los materiales procedentes de su etapa uni-
versitaria, que lo habilitó para desempeñar precisamente este trabajo, han de ser a 
la fuerza anteriores a 1585. 

«Los estudios realizador por Hordóñez no debieron pasar de la licenciatura, 
que quizá no concluyó, y parecen los habituales entre los funcionarios administrativos 
en tiempos de los Austrias: Leyes, Gramática, Retórica y Aritmética, lo que debió de 
permitirle ejercer como secretario y escribano. El resto de sus conocimientos –His-
toria Universal y de España, Literatura– parecen pertenecer al ámbito de sus prefe-
rencias personales, así como su gusto por la poesía» (Ponz Guillén, 1991, p. 235). 
La redondilla tras cuya pista andamos se encuentra en la segunda parte del cartapa-
cio, recogida junto a un grueso de sesenta composiciones tradicionales entre las que 
hay glosas, romances, coplas y villancicos que se suceden indistintamente. Solo seis 
de estos poemas aparecen con indicación de su autor, pero no es el caso de nuestra 
pieza, que figura en el folio bajo el epígrafe de «villanesca». A nuestra redondilla le 
sigue una de las veintitrés glosas que Hordóñez compuso sobre estrofas anónimas:

En esta vida prestada
el buen vivir es la llaue
aquel que se salba saue
quel otro no saue nada.

Glosa

Fuerte y cruda es la porfía
de las miserias y males
que persiguen los mortales
en esta dudosa vida,
con penas tan desyguales.
Mas bien del que lo pasare
con voluntad humillada,
que a este talle está guardada
la gloria si bien obrare
en esta vida prestada.

En el pecado dolor,
en los trabajos paçiençia,



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

7

y en lo demás la conçiençia
suelen dar al peccador
contriçión y penintençia.
D’esto es justo presumir
el sauio y el que no saue
sin que demás yuntos trabe,
porque para bien morir
el buen vivir es la llabe.

Llaue podrá tener çierta
para abrir la herradura
de la çelestial altura
el que su sauer conçierta
con esta sola ventura.

Que este es el fino sauer
y este es justo que se alabe
el hombre bajo y el grabe,
porque a mi crudo entender
aquel que se salba saue.

Sauio será y sauidor
de todo lo que quisiere
el que con esto concluyere
su sauer y su primor,
y de lo demás supiere.
Que aquel se puede llamar
hombre de çiençia acabada
perfecta y bien conçertada;
qu’el se supiere saluar,
que ese otro no saue nada (fol. 132v, ms. ii-570, Biblioteca Real).

Destaca esta variante de «En esta vida prestada» por su singular fidelidad 
textual a la versión recogida por Juan Álvarez Gato en su cancionero. Ello sugiere 
que Hordóñez podría haberse servido o de un cancionero intermedio que transmi-
tiera la redondilla o bien de alguna compilación de lírica tradicional universitaria 
transmitida en las peciae de que se servían los estudiantes de Valladolid19; no se tra-
taría, en cualquier caso, del manuscrito MH2 propiamente dicho, pues, de ser así, 
la coincidencia textual sería prácticamente total. En cualquier caso, la forma de la 

19  A fines de la Edad Media los rudimentos de las primeras letras se confiaban a cartillas y 
catecismos, y los saberes universitarios discurrían por el ingenioso procedimiento de las peciae (Ruiz 
García, 2014, p. 1). Las peciae –del latín pecia, ‘pieza’ o ‘cuaderno’– eran secciones individuales de un 
manuscrito que se alquilaban por separado a estudiantes o copistas. Este sistema permitía fraccionar 
obras académicas en unidades numeradas, que circulaban de manera independiente, permitiendo a 
varios estudiantes transcribir simultáneamente distintas partes de una misma obra.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

8

redondilla no se aparta aún de los códigos cortesanos, como lo sugiere la presencia, 
en los folios inmediatamente anteriores, de dos alusiones al arzobispo Alfonso Carri-
llo de Acuña, figura central en la vida política y cultural del reinado de Enrique IV y 
de los Reyes Católicos, y coetáneo de Álvarez Gato, quien contó con su protección 
y mecenazgo20. Dos composiciones del corpus de «villanesca» recogido en el carta-
pacio hacen referencia explícita a Carrillo, «Cómo te va, di Carrillo» y «Quién ha 
puesto en ti, Carrillo», ambas transcritas y glosadas por Hordóñez en el folio 127r 
de su manuscrito. Volvemos, entonces, a las semblanzas que Gonzalo Fernández de 
Oviedo, apasionado de la heráldica, legó en sus Batallas, donde se testimonia cómo 
Carrillo fue fuente inagotable –como autor y destinatario– de sátiras, coplas y bur-
las populares, engrosando así un caudal literario creado al cabo por mano cortesana: 

ALCAYDE. Yo le conoscí e le hablé. [...] e fue muy gentil hombre de palacio e gran 
decidor; del qual oí muchos dichos donosos e vivos, celebrados en la lengua del 
vulgo, de respuestas acutas e gentiles sentencias, e aún malicias bien a propósito apli-
cadas. Pero los más de sus dichos son mordaces, e pellizcos, e cortesanos maliciosos; 
mercadería es en que se gana poco e es notoria pérdida ociosa del tiempo, e no para 
todos gustos honesta (Bat. I, Quinc. IV, tomo iii, Diál. 42: don Alonso Carrillo).

Que el nombre del arzobispo Carrillo figure en estas glosas del mss. ii-570 
denota que su figura, aunque ya ausente en el presente histórico de Hordóñez, seguía 
operando como un referente reconocible en el ámbito cultural en el que se desem-
peñó este cartapacio universitario a finales del siglo xvi, lo que subraya una posible 
cercanía –o al menos conocimiento– de la producción literaria forjada en los círcu-
los poéticos cortesanos del siglo anterior. Si la redondilla aparece sin atribución en 
el manuscrito de Hordóñez pese a una posible vinculación con el entorno cortesano 
de Álvarez Gato, esto, lejos de ser casual, es representativo de ciertos mecanismos 
propios de la cultura manuscrita de esta centuria:

Si del manuscrito antológico [que sirve de modelo a la copia] [...] se seleccionan, a 
su vez, algunos de los textos que contiene, se ha iniciado el camino para que pasen a 
ser consideradas anónimas o bien atribuidas, no siempre correctamente, a los autores 
más famosos. Por otra parte, si un nuevo coleccionador no conoce ni puede cono-
cer a los poetas y lo que le interesa es la poesía elegida, ¿tendría mucho interés en 
averiguar su nombre? (apud Ponz Guillén, 1991, p. 238).

De hecho, la posterior aparición de estos versos atribuidos erróneamente a 
Juan de Mena en otros testimonios del siglo xvi –como el Arte poética de Sánchez de 
Lima– sugiere que los copistas reconocían tras la redondilla una voz culta y cortesana, 
aunque no supieran (o no les importase verificar) su autoría exacta, desdibujada en 
favor del texto y de su funcionalidad dentro de compilaciones poéticas o ejercicios 

20  En el folio 60r de MH2, su cancionero personal, dice así la rúbrica de un poema dirigido 
al arzobispo: «Para Alonso Carrillo, señor de Maqueda. Rogándole en nombre de todos los de su casa 
que, cuando volviese de Brihuega, adonde estava, que se viniese por Guadalajara» (ID3129, MH2-67). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
1

9

retóricos. Dicha funcionalidad lleva a que la redondilla inicie su propio recorrido, 
como decía María Rosa Lida, por el dominio hispánico, y a juzgar por su aparición 
en testimonios portugueses, por nuestro reino vecino en la península Ibérica. 

Se documentarán los versos de nuestra redondilla en una obra doctrinal del 
reino de Portugal en la segunda mitad del siglo xvii, de la mano de fray Paulino de 
la Estrella. Poco más se sabe de este autor aparte de que fue un poeta lusitano que 
publicó en castellano sus versos líricos treinta años después de haber ocupado el trono 
los Braganzas, «cuando parecía que la hegemonía de la lengua de Castilla debía haber 
terminado en el dominio de la lengua de Camoens» (Estrella, 1953, p. xi).

La primera edición de Flores del desierto se publicó en Lisboa en 1667, mien-
tras su autor residía en Londres en acompañamiento de doña Catalina de Braganza, lo 
cual explica que la dedicatoria estuviese dirigida a dicha soberana, consorte de Ingla-
terra, Escocia e Irlanda por su matrimonio con Carlos II de Inglaterra. La segunda 
edición obtuvo licencia, también en la capital portuguesa, el 12 de abril de 1673, 
aunque no se imprimió hasta 1675. En esta segunda impresión la dedicatoria original 
fue suprimida y reemplazada por otra dirigida a doña Luisa María de Mendoza, con-
desa de Santiago (Estrella, 1953, p. xv). La unión de ambas –que no corresponden 
a ediciones distintas, sino a dos secciones de una misma obra– dio lugar al volumen 
bipartito que conocemos hoy, con una primera parte de carácter penitencial y una 
segunda de tono hagiográfico. En lo que a dedicatorias concierte, nos interesa en 
esta investigación la dirigida «Al pío lector» por su marcado tono didáctico-moral: 

No hallarás, lector, aquí
elegancias ni conceptos,
mas saludables preceptos
provechosos para ti.
Estas flores que cogí,
aunque toscas, por mi mano,
si eres prudente y cristiano,
tú las harás hoy mejores,
volviendo en fruto las flores
sazonado, dulce y sano.
Sin adorno y sin beldad
verás mi discurso, amigo,
porque al fin verdades digo
y es desnuda la verdad.
Espero que tu piedad
reciba mi pobre don:
y pues sólo es mi intención
procurar por este medio
de tus faltas el remedio,
da tú a las mías perdón (Estrella, 1953, pp. 4-5).

A pesar de sus «provechosos preceptos» no fue grande la fortuna editorial de 
esta obra en España. Su pequeño libro en dozavo nunca logró en nuestro país una 
segunda edición, aunque en el año 1779 salió de la imprenta madrileña de Andrés 
de Sotos un libro en octavo, cuya portada anunciaba Poesías espirituales escritas por 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

0

Fr. Luis León, Diego Alfonso Velázquez de Velasco, Fr. Paulino de la Estrella, Fr. Pedro 
de Padilla y Frey Lope Félix de Vega Carpio, en la que el colector ponía en buena com-
pañía al poeta portugués (Estrella, 1953, p. xviii). En rigor, no puede sostenerse que 
este autor formase parte de los círculos poéticos castellanos, ni que fuese un recep-
tor directo de la producción literaria de los cancioneros (afirmación que resultaría 
imposible de verificar dada la extrema escasez de datos biográficos que se conser-
van sobre su figura). No obstante, en la segunda parte de Flores del desierto (Lisboa, 
1675) asoma tímidamente un verso de nuestro poema, que ni siquiera mantiene, 
como en variantes anteriores, su forma de redondilla, sino que se presenta bajo la 
apariencia de motecillo, transmitiendo una pequeña dosis de sabiduría popular, al 
estilo de la paremia. En dicha segunda parte, de naturaleza hagiográfica, el francis-
cano se detiene en la figura de la Virgen, y bajo la rúbrica de «En el día de los pla-
ceres de Ntra. Sra. en que se canta el Evangelio “Stabat juxta Crucem”» glosa varios 
motes, entre ellos «Quien se sabe salvar, sabe»:

Mote
Quien se sabe salvar, sabe
Glosa
Del mundo todo el saber
para con Dios es locura,
y sólo es suma cordura
amar, servir y temer
a quien tiene tal poder
que todo en su mano cabe;
y así ninguno se alabe
desde el uno al otro polo
de otro saber, pues que sólo
quien se sabe salvar, sabe. [...] (Estrella, 1953, pp. 180-181).

Si dejamos de lado las dos copias manuscritas parciales que se realizaron del 
Cancionero de Juan Álvarez Gato en el siglo xix21, y en las que ID3151 se transmite 
sin alteraciones, habremos de efectuar ahora un considerable salto temporal y geo-
gráfico para hallar documentada nuevamente nuestra redondilla; será en el conti-
nente americano donde esta experimente su más fecunda transmisión. Al abrigo de la 
oralidad, ID3151 parece haber sobrevivido lo suficiente para ser recogida por diver-
sos compiladores a lo largo del siglo xx22. Por caso, en Puerto Rico (Mason, 1918, 
p. 338), en Perú (Palma, 1894, tomo iii, p. 359), así como en Santa Fe, estado de 
Nuevo México (Estados Unidos), se canta todavía hoy así: 

21  Juan Álvarez Gato, obras en prosa y verso (fol. 97r, ms. 2114; siglo xix. Madrid, Biblioteca 
Nacional) y una copia parcial del cancionero manuscrito de Juan Álvarez Gato (fol. 67r, ms. 4120; 
siglo xix. Madrid, Biblioteca Nacional). 

22  Extrañamente, Margit Frenk no recoge ninguna variante de la redondilla ni en el índice 
de primeros versos, ni entre los poemas atribuidos a Juan Álvarez Gato, ni siquiera en el apartado de 
refranes de su Nuevo corpus de la antigua lírica popular hispánica (siglos xv a xvii) (1987). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

1

En esta vida prestada
que es de la ciencia la llave,
quien sabe salvarse, sabe,
y el que no, no sabe nada (Campa, 1946, p. 155).

Con una mínima variante sobrevive en La Rioja (Carrizo, 1942, p. 100) y 
Tucumán (Carrizo, 1937: núm.239), al noroeste de Argentina:

En esta vida emprestada
el buen vivir es la llave,
aquél que se salva, sabe
y el que no, no sabe nada

Por su parte, Juan Draghi Lucero (1938, p. 222) documenta también esta 
versión anterior en Mendoza, al suroeste de Argentina, mientras que, en la ciudad 
de La Plata, provincia de Buenos Aires, Juan Alfonso Carrillo presenta, en cambio, 
una llamativa alternativa: 

La ciencia más elevada
es la de que el alma salve;
porque al fin de esta jornada,
aquel que se salva sabe
y el que no, no sabe nada (Carrillo, 1942, pp. 100-102, nota 119).

Lo curioso de esta última estrofa no está en las variantes que presenta, sino 
en la nota acerca de la procedencia de su transmisor: «Un joven profesor del Semi-
nario San José de la Plata, me dictó esta otra coplilla sobre el tema, leída en un libro 
español» (apud Carrillo, 1942, pp. 100-102, nota 119). El testimonio oral de este 
profesor del Seminario Mayor San José –institución dedicada a la formación sacer-
dotal y dependiente de la Arquidiócesis de La Plata, en la provincia de Buenos Aires 
(Argentina)– evidencia que la redondilla de Álvarez Gato (ID3151), aun remontán-
dose su origen a nuestra Edad Media, sigue latiendo en entornos religiosos forma-
tivos todavía a mitad del siglo xx.

Con todo, y pese a tener tan abundante representación en los catálogos de 
poesía popular hispanoamericana, hay un consenso entre todos los compiladores en 
atribuir su autoría a Juan Álvarez Gato. Dado el éxito del poema en cuestión y la 
aparente convicción de los estudiosos de la poesía popular acerca de su creador, cabe 
contemplar, por último, los vínculos entre el vate madrileño y el entramado educa-
tivo de su tiempo, a fin de esbozar algunas conclusiones finales. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

2

3. CONCLUSIONES: JUAN ÁLVAREZ GATO 
Y SUS «LETRAS DE DOCTRINA»

No fueron pocos los puntos de contacto que a lo largo de su vida vincula-
ron a nuestro poeta con la educación de su tiempo. El entorno era sin duda favora-
ble, pues «habíase fomentado de tal modo el estudio [...] por los grandes días de los 
Reyes Católicos, que las escuelas particulares, las monacales y de los cabildos, y aun 
la augusta Universidad salmantina, resultaban ya escasas y angostas. Por necesidad 
de los tiempos púsose en moda, digámoslo así, la fundación de aquellos magnífi-
cos Colegios» (Cotarelo Valledor, 1902, p. 256). Se refiere Cotarelo a los colegios 
universitarios que venían floreciendo en España desde comienzos de siglo, y entre 
cuyos generosos benefactores encontramos, por ejemplo, a fray Diego de Deza, fun-
dador del colegio de Santo Tomás de Sevilla, o, sin ir más lejos, a Francisco Álvarez 
de Toledo Zapata, el cuarto hermano de Catalina Álvarez de Toledo Zapata y, por 
tanto, cuñado de nuestro autor. Este fundó el colegio-universidad de Santa Cata-
lina, núcleo de la futura Universidad de Toledo; «para ello obtuvo bula, expedida 
en Roma por Inocencio VIII el 3 de mayo de 1485» (Márquez Villanueva, p. 96). 

Francisco Álvarez fue hombre de confianza del cardenal Pedro González de 
Mendoza23, a tal punto que tomó posesión en su nombre del arzobispado de Toledo 
en 1483; y fueron numerosas las relaciones de clientelismo que vincularon a los Álva-
rez Gato, asentados en Madrid, y a los Álvarez de Toledo –familia política de nues-
tro autor– con la influyente casa de los Mendoza24. Por ello nos interesa, a propósito 
de esta investigación, la figura de este prelado especialmente. En MH2 se compila 
una composición cuya rúbrica reza: «Juan Álvarez a don Pedro de Mendoça, her-
mano del duque don Íñigo López25, en que haze bivo el Amor que mató Guevara, 
y cuenta una habla que hovo con una señora que sirvié don Pedro no conosçién-
dola» (ID3102, MH2-35), donde el poeta actúa como intermediario de amor entre 
el galán y la dama26. Esta rúbrica nos hace partícipes de la familiaridad que a buen 
seguro tuvo el Gran Cardenal de España con la producción poética del madrileño. 

La identificación del cardenal Mendoza como uno de los propagadores de 
la letrilla doctrinal de Álvarez Gato parece prometedora: pertenecía a la rama de los 
Mendoza de Guadalajara, con la cual Juan Álvarez Gato mantuvo probadas relacio-

23  Fue también fundador del colegio de Santa Cruz de Valladolid en 1480.
24  «Como se ve, es significativa la recurrencia del apellido Álvarez y la invariable vinculación 

de las distintas ramas familiares a cargos de servidumbre real; existía en los Álvarez Gato una marcada 
tendencia endogámica que también ha sido señalada en múltiples ocasiones como característica de los 
linajes conversos» (Márquez Villanueva, 1960, p. 63).

25  Se trata de Íñigo López de Mendoza y Figueroa (1419-1479), segundogénito del Marqués 
de Santillana autor de los Proverbios. Ostentó el cargo de i conde de Tendilla. 

26  Oviedo nos advierte en las Batallas de los devaneos carnales del cardenal: «ALCAYDE. 
El cardenal de quien hablamos nunca fue casado e ovo hijos. Pero caso que fuese sacerdote, no dejó 
de ser hombre para pecar, e también para servir a Dios. Como quiera que ello fue tres hijos conoscí 
yo suyos e por tales fueron tenidos» (Bat. III. Diálogo sin clasificar, tomo iii, p. 303: don Pedro Gon-
zález de Mendoza). 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

3

nes clientelares (Márquez Villanueva, 1960, p. 345, apéndice iv); amén de que este 
prelado sobresalió en su labor reformadora, siempre ligada a una preocupación peda-
gógica, como lo demuestra el hecho de que en 1478 publicase un catecismo, obra 
hoy ilocalizable y conocida únicamente a través de referencias indirectas: «Aunque 
el gran Cardenal Mendoza había hecho publicar ya un Catecismo en 1478, siendo 
Arzobispo de Sevilla [...] a mediados del siglo siguiente [...] se dejaba sentir la falta 
de tal libro [...]. Mil ejemplares del Catecismo son nada para una diócesis y para una 
generación» (Fernández Oviedo, 1880, pp. xxix-xxx, nota 2). 

A pesar de su pérdida, sabemos que sirvió de modelo para el posterior cate-
cismo escrito por fray Hernando de Talavera, la Breue doctrina y enseñança que ha de 
saber y de poner en obra todo christiano y christiana. En la qual deuen ser enseñados los 
moçuelos primero que en otra cosa (1492), que en su segunda edición (1501-1508) se 
intituló «para enseñar niños a leer» e incluyó, de hecho, un pequeño abecedario en 
minúscula separado por puntos al final del cuadernillo (Infantes, 1998, facsímil i 
y  ii). En la misma línea doctrinal, son sobradamente conocidos los métodos de 
conversión pacífica que promovió el confesor real a través de las letras en su nuevo 
arzobispado, tras la toma de en Granada en 1492. Hay por ello una indicial correla-
ción entre el fortalecimiento del vínculo entre el poeta y fray Hernando de Talavera 
–cuya muerte en 1507 podría haber motivado al autor a redactar su vida al final del 
códice– y la reorientación temática de MH2 hacia temas espirituales27.

En cualquier caso, mediadores aparte, las «letras de doctrina» incluidas en 
MH2 hablan por sí solas de, si no una preocupación pastoral de su autor, al menos 
pedagógica. «En esta vida prestada» (ID3151) aparece en el cancionero junto a otra 
letra de doctrina dedicada a «un pendón de la guerra de los moros» (ID3152, MH2-
88). Habiendo acontecido la conquista de Granada entre 1482 y 1492, estimamos 
que Álvarez Gato pudo componer este corpus de letras de doctrina en esa misma 
horquilla temporal, en la que Oviedo, nacido en 1478, sería todavía un niño en 
edad de aprender a leer.

Sea como fuere, al término de este razonamiento, y habiéndose reunido tan-
tos indicios que hablan de Juan Álvarez Gato como creador de la redondilla, pese a 
seguir envuelta en un halo de misterio la identidad de ese posible maestro madrileño 
mencionado por Oviedo en las Quinquagenas, no se pondrá aquí en entredicho el 
eco duradero que tuvo esa enseñanza primera no solo en la consciencia de quien, al 
cabo de los años, se erigió en testigo de su tiempo, sino también en la de todas las 
generaciones que le sucedieron como receptoras de sus múltiples variantes.

Recibido: 24/7/25; aceptado: 9/9/25

27  Álvarez Gato sobrevivió a Talavera por pocos años. Se fecha su muerte c. 1512. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

4

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Amador de los Ríos, José (1861). Historia crítica de la literatura española. José Rodríguez, vol. vi. 

Asensio, Eugenio (1952). El erasmismo y las corrientes afines. Revista de Filología Española, 36, 98-99. 
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc514k2.

Baehr, Rudolf (1973). Manual de versificación española. Editorial Gredos.

Campa, Arthur L. (1946). Spanish Folk-Poetry in New Mexico. University of New Mexico Press.

Carrizo, Juan Alfonso (1937). Cancionero popular de Tucumán. Espasa-Calpe

Carrizo, Juan Alfonso (1942). Cancionero Popular de La Rioja. Universidad de Buenos Aires, tomo ii.

Cátedra, Pedro M. (2002). Nobleza y lectura en tiempos de Felipe II. La biblioteca de don Alonso Osorio, 
marqués de Astorga. Junta de Castilla y León, Consejería de Cultura y Turismo.

Clarke, Dorothy (1941). Redondilla and copla de arte menor. Hispanic Review, 9(4), 489-493.

Cotarelo Valledor, Armando (1902). fray Diego de Deza: ensayo biográfico. Perales y Martínez.

Draghi Lucero, Juan (1938). Cancionero Popular Cuyano. Best Hermanos Mendoza. 

Dutton, Brian (1990-1991). El cancionero del siglo xv (c. 1360-1520) (vols. 1-7). Universidad de 
Salamanca. 

Escapa, Pablo Andrés (2016). García Sarmiento de Acuña, agente librario de Gondomar en Salamanca. 
Avisos. Noticias de la Real Biblioteca, 79 (sección: Ex bibliotheca Gondomariensi). https://avisos.
realbiblioteca.es/index.php/Avisos/article/view/443.

Estrella, fray Paulino de (1953). Flores del desierto. Con una introducción de Miguel Herrero García 
(Ed.). Joyas Bibliográficas.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1880). Las quinquagenas de la nobleza de España (Vicente de la 
Fuente, Ed.). Madrid: Real Academia de la Historia, tomo i (único publicado). 

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1983). Batallas y quinquagenas (Juan Pérez de Tudela Bueso, Ed.). 
Real Academia de la Historia.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (2006). Libro de la Cámara Real del príncipe don Juan, oficios de su casa 
y servicio ordinario (Santiago Fabregat Barrios, Ed.). Publicacions de la Universitat de València.

Infantes, Víctor (1998). De las primeras letras: cartillas españolas para enseñar a leer de los siglos xv y xvi: 
Preliminar y edición facsímil de 34 obras. Ediciones Universidad de Salamanca. 

Lida, María Rosa (1950). Juan de Mena, poeta del prerrenacimiento español. Fondo de Cultura Económica.

Márquez Villanueva, Francisco (1960). Investigaciones sobre Juan Álvarez Gato: contribución al cono-
cimiento de la literatura castellana del siglo xv. Real Academia Española. 

Mason, J. Alden; Espinosa, Aurelio M. (1918). Porto-Rican Folk-Lore. The Journal of American folklore, 
31(119), 289-450. https://doi.org/10.2307/534783. 

Milán, Luis (1874). El cortesano (José Sancho Rayón Ed.). Madrid: Aribau y c.a (sucesores de Riva-
deneyra). 

Palma, Ricardo (1894). Tradiciones peruanas. Barcelona: Montaner y Simón Editores. tomo iii.

Paz, Julián (1947). Noticias de Madrid y de las familias madrileñas y su tiempo por Gonzalo Fernández 
de Oviedo, 1514-36. Revista de la Biblioteca, Archivo y Museo del Ayuntamiento de Madrid, 
55, 273-332.

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc514k2
https://avisos.realbiblioteca.es/index.php/Avisos/article/view/443
https://avisos.realbiblioteca.es/index.php/Avisos/article/view/443
https://doi.org/10.2307/534783


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
01

-4
25

4
2

5

Ponz Guillén, María del Carmen (1991). El manuscrito 570 de la Biblioteca Real y la obra de Damasio 
de Frías [tesis doctoral inédita, solo consultable presencialmente a través de microfichas]. 
Universidad Nacional de Educación a Distancia.

Ruiz García, Elisa (2014). Saberes de oídas: De Doctrina Mensae. Memorabilia: boletín de literatura 
sapiencial, 16, 1-60.

Santolaria, Félix (2021). La «Doctrina de buena criança». Un ignorado manual de cortesía y buenas 
maneras recogido por Gregorio de Pesquera (Valladolid, 1554): Notas para la literatura di-
dáctica y catequética hispana. Hispania Sacra, 73(148), 431-443. https://doi.org/10.3989/
hs.2021.033.

Turner, Daymond (1963). Biblioteca Ovetense: A speculative reconstruction of the library of the first 
chronicler of the Indies. The Papers of the Bibliographical Society of America, 57, 157-183.

Turner, Daymond (1971). Los libros del alcaide: La biblioteca de Gonzalo Fernández de Oviedo. 
Revista de Indias, 31, 125-198. 

https://doi.org/10.3989/hs.2021.033
https://doi.org/10.3989/hs.2021.033



