
C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
2

7

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.17
Cuadernos del CEMyR, 34; enero 2026, pp. 427-474; ISSN: e-2530-8378

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

REALIDAD Y FICCIÓN DEL PAISAJE Y LA INFORMACIÓN 
GEOGRÁFICA EN EL DRAMA LATINO DEL MEDIEVO 

Y LA EDAD MODERNA

Juan Francisco Mesa Sanz*
Universidad de Alicante

E-mail: juan.mesa@ua.es
ORCID: 0000-0001-7774-9093

Resumen

El estudio de la realidad y la ficción en el paisaje y la descripción geográfica en el drama 
latino del Medievo y la Edad Moderna permite dividir las referencias entre un paisaje escé-
nico, expresado por medio de signos lingüísticos internos o por acotaciones dramáticas, y 
un paisaje narrado, al objeto de contextualizar las obras o realizar un relato tematizador o 
complementario a la trama. A partir de un análisis exhaustivo de estos elementos, en Fabella 
Aenaria de Palmireno, se trasladan las conclusiones obtenidas a una amplia nómina de obras 
medievales y al drama humanístico. Como resultado se obtiene un panorama global que 
liga la presencia de los elementos citados, paisaje escénico y paisaje narrado, a las noticias de 
representación y la discusión sobre la representabilidad de estas obras; e igualmente, permite 
establecer una diferenciación neta, dentro del teatro entendido como espectáculo y texto, 
entre el género literario dramático, y los dramas eclesiásticos y el mimo (v.g. Cena Cypriani).
Palabras clave: teatro, paisaje, geografía, espectáculo, latín medieval, neolatín, humanismo, 
Locus amoenus, Locus horribilis.

REALITY AND FICTION OF LANDSCAPE AND GEOGRAPHICAL INFORMATION IN 
THE LATIN DRAMA OF THE MIDDLE AGES AND THE EARLY MODERN AGE

Abstract

The study of reality and fiction in landscape and geographical description in Latin drama 
of the Middle Ages and the Early Modern Period allows us to divide references between a 
staged landscape, expressed through internal linguistic signs or dramatic stage directions, and 
a narrated landscape, to contextualize the works or create a thematizing or complementary 
narrative for the plot. Based on an exhaustive analysis of these elements in Palmirenus’s Fa-
bella Aenaria, the conclusions obtained are transferred to a broad list of medieval works and 
to humanistic drama. The result is a comprehensive overview that links the presence of the 
aforementioned elements –staged landscape and narrated landscape– to news of performance 
and the discussion about the representability of these works. It also allows us to establish a 
clear differentiation, within theater understood as spectacle and text, between the literary 
dramatic genre and ecclesiastical dramas and mime (e.g., Cena Cypriani).
Keywords: theater, landscape, geography, spectacle, medieval latin, neo-latin, humanism, 
Locus amoenus, Locus horribilis.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2026.34.17
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:juan.mesa%40ua.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7774-9093


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
2

8

0. PLANTEAMIENTO DE LA CUESTIÓN. «PARTIMOS DE 
LAS CANARIAS»; FABELLA AENARIA, DE JUAN LORENZO 

PALMIRENO, A MODO DE EJEMPLO*

[Ecelinus] Quitáoslo de la cabeça; porque, como fueron estos dos hermanos engen-
drados en la caverna y criados en ellas, parece que el sol no quiere verlos. Recibimos 
la carta en que nos contavas quán áspera vida padecía Alberto en la prisión del rey 
de Dinamarca. A la hora partimos de las Canarias y, al cabo de Bojador, saliendo a 
buscar agua en la ribera, como él venía mareado y maltratado de la tormenta, a la 
hora fue vencido y preso de unos hombrazos negros, quemados del sol, los gestos 
horribles, y ahumados de vivir en el campo, los ojos garços, los cabellos erizados, las 
barbas hasta la cinta, arrebuxadas, unos corpazos gigantes, los miembros llenos de 
vello, el cuero duro y cozido al sol y al agua, las manos llenas de callos; en fin, eran 
tales que parecían ministros del demonio [Palm. Fab. Aen. 48v-49r]1.

Este pasaje de Fabella Aenaria, de Juan Lorenzo Palmireno2, en el que Ece-
lino, criado de Petronio, hermano del príncipe Alberto, cuya prisión en Dinamarca 
articula la trama de esta farsa, reúne en la interpelación a Fumano, criado del citado 
Alberto, elementos que, como veremos, propician la aparición de la geografía y el 
paisaje, imaginarios o no, en el drama. Las palabras de Ecelino hablan de la realiza-
ción de un viaje –aspecto ligado habitualmente a la descriptio geográfica3–; subrayan 
el elemento mágico del oculto nacimiento de Petronio y Lauredana, caballero y dama 
andantes hermanos del mencionado príncipe, en una caverna –lugar relacionado 

*  Gr. Inv. Corpus Documentale Latinum Valencie (CODOLVA–Vigrob-145). I.U. de Inves-
tigación en Arqueología y Patrimonio Histórico (INAPH).

1  Juan Lorenzo Palmireno, Fragmentos de teatro escolar y Fabella Ænaria, Julio Alonso Asenjo 
(ed.), Universitat de València, 2003, accesible en <http://parnaseo.uv.es/Ars/teatresco/textos/textos.
htm> [consultado el 12.3.2024]; y Juan Lorenzo Palmireno, Phrases Ciceronis, Hypotyposes clariss. Viro-
rum, Oratio Palmyreni post reditum, eiusdem Fabella Ænaria, Madrid, Biblioteca de la Universidad 
Complutense, ms. 11228, fol. 46v-64r. (<https://books.google.es/books?id=qDpPd6f1Ye4C&prints
ec=frontcover&hl=es&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false>, [consultado el 
9.8.2024]). Citamos por esta última edición.

2  Juan Lorenzo Palmireno (1524-1579), profesor de gramática, retórica y griego en Barce-
lona y Valencia, quien abordó el estudio del estilo en Campi eloquentiae con la particularidad de apo-
yar la ilustración de sus explicaciones también con ejemplos en lengua romance. Él mismo justificó 
su teatro por el hecho de que proporcionaba urbanidad, instrucción moral y entrenamiento humanís-
tico. Disculpándose por apartarse de las reglas clásicas y de la baja calidad literaria de la que se le acu-
saba, explicó que pretendió enseñarles modales a sus estudiantes y apartarles del juego por medio de 
un entretenimiento útil. Utilizó el teatro para atraerse estudiantes y ganarse el favor de los ciudadanos 
que asignaban las cátedras y recompensaban sus representaciones en Valencia en 1563, 1564, 1566, 
1568 y 1574. Fragmentos de un Dialogus puesto en escena en enero de 1562 y cuatro comedias han 
sobrevivido a causa de que fueron publicadas entre 1564 y 1567 como ejemplos para animar el estu-
dio de sus tratados retóricos. Propuesta de representación en Leal-Sirera (2000).

3  Ambos elementos, la implicación directa del orador, quien ha participado en el viaje y la 
descriptio locorum et personarum que acompaña su relato son constituyentes de la evidentia (Lausberg 
1967; §§ 810-819).

http://parnaseo.uv.es/Ars/teatresco/textos/textos.htm
http://parnaseo.uv.es/Ars/teatresco/textos/textos.htm
https://books.google.es/books?id=qDpPd6f1Ye4C&printsec=frontcover&hl=es&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://books.google.es/books?id=qDpPd6f1Ye4C&printsec=frontcover&hl=es&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
2

9

directamente con el misterio, lo mágico, y también con lo horrendo–4; e introducen 
aspectos geográficos: físicos –Canarias y Cabo Bojador– y humanos – la descriptio de 
esos «hombrazos negros» que parecen «ministros del demonio»–. El viaje, lo mágico 
y la geografía no son fruto exclusivamente de la trama desarrollada en esta obra por 
quien era profesor de retórica en la Universidad de Valencia; Fabella Aenaria, repre-
sentada en 1574 por segunda vez, con ampliación de los pasajes redactados en lengua 
romance en detrimento de un latín cada vez menos conocido por el público, como 
denuncia el propio Palmireno, fue editada por el propio autor ese mismo año junto 
con Phrases Ciceronis, Hypotyposes clarissimorum virorum y Oratio Palmyreni post redi-
tum; dicho conjunto en el orden en el que se editó constituye un programa docente 
completo: Phrases Ciceronis obscuriores in Hispanicam linguam conuersae a Laurentio 
Palmyreno –tal es su título completo– [2r-18r] supone un diccionario organizado 
alfabéticamente de fraseología del arpinate destinado a que el alumnado de Valencia 
emplee dichas estructuras con pleno conocimiento de su significado; el anterior se 
completa con Rara in Cicerone, in alii rarissima [18r-24r], donde se hace referencia 
a la primera parte y se cuida con más esmero de dar referencias de la procedencia de 
los términos estudiados; siguen los Auisos al Latino de repente en las Hypotyposes que 
se siguen [24r-40v], donde define este ejercicio retórico del modo siguiente:

Hypotyposis est rerum, quasi gerantur, sub aspectum pene subiecto, dicitur Demonstratio.
Illustris explanatio, informata descriptio.
In exponenda re / et ad illustrandum quod exponitur / et ad amplificandum / pluri-
mum ualet [24r].

Este ejercicio retórico, que pretende la evidencia, es el que incluye la loci des-
criptio, que puede desarrollarse por medio de una topografía, «descripción de un lugar 
especialmente nombrado» (Lausberg, 1967, §819), o una topotesia, «descripción de 
un lugar ficticio» (Lausberg, 1967, §819), y constituye el objetivo de esta obra. Por 
ello, sigue a la anterior colección de descriptiones la Oratio post reditum in Academia 
Valentina, mense Augusto 1572 [40v-46r], pronunciada por el propio autor, a la que 
precede un prefacio que explica las intenciones de dicho discurso y las condiciones 
y lugar en el que se pronunció. El discurso ejemplar del docente de retórica da pie a 
que la edición concluya con Fabella Aenaria Laurentii Palmyrenii acta in Academia 

4  De los términos latinos que se emplean para «cueva», cavea, caverna, spelunca, specus y 
antrum, los dos primeros son de origen latino (Ernout-Meillet-André 1994, s.v. cauus) y se asocian a 
la actividad humana, tanto es así que cavea es una parte del theatrum e incluso llega a sustituirlo en 
algunos textos; en cambio, spelunca (Ernout-Meillet-André 1994, s.v. spelunca), e.g. «Homines vetere 
more ut ferae in silvis et speluncis et nemoribus nascebantur» (Vitruvio, De Architectura II 1, 1, 1), specus 
(Ernout-Meillet-André 1994, s.v. specus), e.g. «hic specus horrendum et saevi spiracula Ditis / monstra-
bantur» (Virgilio, Aeneidos VII 568), y antrum (Ernout-Meillet-André 1994, s.v. antrum), e.g. «sub-
terque cavis grave rupibus antrum in vacuum in montem» (Estacio, Thebais X 86), de origen itálico y 
etrusco los dos primeros, y griego por razones poéticas el tercero, se relacionan con lo alejado, lo natu-
ral, lo tenebroso, o, como ejemplifica Virgilio en el texto citado, el locus horroris, tal como lo ha defi-
nido Montaner (2018, p. 202).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

0

Valentina 6 Idus Frebruarii 1574 [46v-64r], la aplicación de las enseñanzas recibidas 
en el aula por parte del alumnado ante el público.

Paisaje y geografía, pues, se unen en esta farsa, que no comedia ni tragedia, 
como indica el propio Palmireno [64r]5:

Ne mihi uitio uertat benignus lector non seruatas esse Comediae leges, quandoquidem 
Farsas Hispanicas, non Terentii grauitatem, in gratiam uulgi imitatus sum.

La razón para ello se encuentra en el propio imaginario de la época, sembrado 
de viajes y aventura debido a la conquista de Canarias y de Granada y al descubri-
miento de América; también al gusto por las novelas de caballerías que requieren 
de estas descripciones, y, en consecuencia, a la propia trama; y, finalmente, el hecho 
de ser una obra concebida para la representación del alumnado de latín y retórica, 
donde la práctica de la descriptio loci supone uno de los ejercicios fundamentales. 
Por ello, Fabella Aenaria, de Juan Lorenzo Palmireno, en tanto que ejemplo por las 
razones apuntadas, permitirá que hagamos un repaso de las formas de presentación 
del paisaje y la geografía, real y ficticia, topografía y topotesia.

0.1. Geografía real e imaginaria en Fabella Aenaria

Ya desde el arranque de la obra la narratio, que presenta a los personajes, se 
enmarca en una geografía extensa, que en la práctica constituye una anatopía, y en 
un tiempo anacrónico que enlaza la Antigüedad –siglo i al que pertenecen Vespasiano 
y Julio Sabino– con el presente; los límites quedan así difuminados, generando un 
espacio y un tiempo dramáticos, solo contemplables y comprensibles en la escena6: 

En aquella noble ciudad que los mellizos criados de la loba fundaron reynava 
el gran emperador Vespasiano. Y, como por ciertos alcaldes fuesse maltratada la 
Francia, rebelláronse muchos Príncipes de aquella provincia. Entre ellos fue muy 
señalado Iulio Sabino, hombre de gran linage y el más rico de todos. Pero como 
no les sucedió como esperavan, unos se huyeron a tierras de bárbaros; otros se 
mataron con sus propias manos. El Iulio Sabino, por verse en lo mejor de su edad y 
casado con Eponina, gallarda y hermosa para mirar, no se atrevió a llevar moça de 
tan tiernos años a Bervería, temiendo que, o se la quitarían, o por causa della sería 

5  Los intereses y objetivos que expresa Palmireno permiten encuadrar esta producción en lo 
que refiere Vélez-Sainz (2023, p. 8): «... las inercias propias de la tradición crítica insisten en situar los 
comienzos del teatro comercial en la península ibérica en los alrededores de la composición de Lope 
de Vega, cuyo adánico Arte nuevo de hacer comedias eclipsa y subsume una rica e interesante tradición 
anterior pues el fenómeno del teatro de masas ya libre de embocaduras eclesiásticas y nobiliarias se 
produce mucho antes, en la segunda mitad del siglo xvi. La tendencia crítica de situar a los autores del 
Quinientos como “pre”-lopistas ha de desaparecer». De hecho, si se pretende completar el panorama 
de la literatura dramática peninsular han de ponerse en relación tanto las producciones en lengua cas-
tellana y catalana como las producciones latinas.

6  La negrita es nuestra.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

1

conoscido. En fin, llamó dos de sus criados de quien mucho se fiava y recogióse a 
una casa de monte que tenía y escondióse en unas cuevas y cavernas, donde él 
y sus antepasados en tiempo de Communidades escondían la moneda, y dixo a los 
criados que diessen fuego a la casa por todas partes y contassen a su muger que él 
mismo se havía muerto con tóxigo, por no venir a manos del Emperador. [...]. Tenía 
entonces el Príncipe Alberto, hijo déstos, quatro años y recabó del Emperador el 
mismo título del padre. Pero, yendo a ratos hurtados la madre a la cueva, quedó 
preñada; y, como era obligada a dissimular, parió sin madrina en las cavernas (que 
podemos dezir en el otro mundo) un niño y una niña, los quales fueron muy seña-
lados en el arte militar, llamados Petronio y Lauredana [Palm. Fab. Aen. 48r-48v].

Roma, Francia, tierra de bárbaros y Berbería configuran ese extenso espa-
cio geográfico, mientras que las cavernas y cuevas aportan ese otro mundo mágico y 
milagroso; ambas geografías, que en la mentalidad del público del siglo xvi no esta-
rían tan diferenciadas y delimitadas como en la actualidad puede parecernos, son el 
paisaje en el que se forjan los protagonistas. Estos han realizado largos desplazamien-
tos geográficos que han de ser explicados; este es el caso de Fumano, el sirviente del 
príncipe Alberto, quien debe explicar cómo ha llegado hasta Dinamarca:

Antequam ipse caperetur perierat omnia infelici naufragio; quod tibi melius, aut com-
modius depingere non possum, quàm fecit his uersibus Varro:

Repente, noctis circiter meridiem,
cùm pictus aër feruidis latè ignibus
coeli choreas astricas ostenderet,
nubes æquales frigido uelo leues
coeli cauernas aureas subduxerant,
<aquam uomentes inferam mortalibus>
ventique frigido se ab axe eruperant,
phrenetici Septentrionum filii
secum ferentes tegulas, ramos, strus.
At nos caduci naufragii ciconiæ,
quarum bipennis fulminis plumas uapos
percussit altè, meste in terram cecidimus.

Nam, inusitata et planè fatali uentorum coniuratione, adeò mare commotum intumuit, 
ut toto littore iactatæ naues, deinde feruente æstu in altum abreptæ, mergerentur. Mox 
elapsi magna difficultate et labore ex isto naufragio, in eos quos dixi Vulcani ministros 
incidimus. Videns autem herum meum armis superatum, erepta spe fugæ, in syluis deli-
tui, ne inexorabili rabie barbarus ille me flammis absumeret. Errabam in nemore ues-
tigia hominum deuitans, agrestibusque pomis uescebar, cum magno casu à prædonibus 
Massiliensium, qui biremes aquandi causa ad illud littus appulerant, captus sum; et, 
post durissimos maritimi cursus errores in Galliam deuectus, fuga mihi salutem com-
paraui. [Palm. Fab. Aen. 49r-49v]



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

2

La narratio, realizada en lengua latina, emplea el topos del naufragio7, para lo 
que se recurre a la auctoritas de Varrón (Satirae Menippeae, vv. 269-280), de modo 
que el paisaje y la geografía descritas no se corresponden con una autopsia, sino con 
una auctoritas heredada. Del mismo modo, otro topos literario, los piratas, que apa-
rece, por ejemplo, en las comedias de Plauto8, y mucho más en las comedias bizan-
tinas9, posibilita la llegada de este personaje a la Galia, probablemente a Marsella, 
origen de los piratas que le habían capturado. Llegado allí, esta concepción laxa y 
anatópica de la geografía permite que no deba dar más explicaciones: ha llegado a 
Francia y, por tanto, llega a Dinamarca.

Hasta el momento hemos observado narrationes cuya función en la obra ha 
sido generar el marco general de los personajes y la trama: quiénes son, de dónde 
provienen, cómo han llegado allí, etc. Es el fondo en el que se inserta la trama de la 
obra. Ahora bien, ese marco engloba una geografía inmediata, un paisaje, en el que 
se mueven los personajes y que a falta de un desarrollo pleno del texto técnico tea-
tral, i.e. las acotaciones escénicas, aparece incluido en el propio texto dramático por 
medio de signos lingüísticos expresivos o directos –o ambos, las hipercaracterizacio-
nes– (Molina, 1991, pp. 27-30), dándole primacía al lenguaje escénico por encima 
del aparato escenográfico (Baldwin Lind, 2020, pp. 100-101), como establecía Lope 
de Vega en Arte Nuevo de hacer Comedias, vv. 350-355 (Pedraza-Conde, 2016):

pues lo que les compete a los tres géneros
del aparato que Vitrubio dice,
toca al autor, como Valerio Máximo,
Pedro Crinito, Horacio, en sus Epístolas,
y otros los pintan, con sus lienzos y árboles,
cabañas, casas y fingidos mármoles.

7  Este tópico es ampliamente utilizado, anclando sus raíces en el folklore, pero con referen-
tes clásicos evidentes (Redondo, 2024, pp. 112-113; y Hilton, 2012), que son explicitados en el tardo-
medievo (Redondo, 2024, pp. 114-119) y son explotados en las literaturas románicas (Flecniakoska, 
1979; Thomasset, 1999).

8  Miles Gloriosus, Rudens o Vidularia, de Plauto, fundamentan aspectos esenciales de su trama 
en la relación de alguno de los personajes con los piratas.

9  Las comedias bizantinas, con ejemplos tan relevantes como Leucipa y Clitofonte, de Aquiles 
Tacio, o Historia etiópica, de Heliodoro, fueron difundidas en los siglos xiv y xv por los novellieri, quie-
nes en su adaptación de los topoi al contexto histórico contemporáneo concedieron un relieve especial 
al cautiverio, las aventuras marinas y la presencia de corsarios, así como a la anagnórisis final (Fernán-
dez Rodríguez, 2019, pp. 39-61). Todos estos aspectos son recogidos por Palmireno en su farsa, quien, 
además de esos referentes, pudo contar con referentes españoles: Clareo y Florisea (1552), de Alonso 
Núñez de Reinoso; Selva de aventuras (1565, 1581), de Jerónimo de Contreras (Fernández Rodríguez, 
2019, pp. 69-73); la historia de Marcelio y Alcida de La Diana enamorada (1565), de Gaspar Gil Polo; 
las novelas vi y vii de Pedro de Salazar (ca. 1565), o la patraña ix de El Patrañuelo, de Juan de Timo-
neda (1567) (Fernández Rodríguez, 2019, pp. 75-79). No faltaron piezas teatrales coetáneas de Fabe-
lla Aenaria, El degollado (1579), de Juan de la Cueva; Los cautivos, de autor anónimo o Comedia de 
Miseno (ca. 1570-1580), de Loyola (Fernández Rodríguez 2019, pp. 39-61), y posteriores hasta llegar 
a las nueve comedias bizantinas de Lope de Vega, a cuyo estudio dedica su trabajo Fernández Rodrí-
guez (2019), constituyéndose así un género dramático prolífico en el Siglo de Oro.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

3

O puede aplicarse igualmente al vestuario de modo que «sacar un turco un cuello 
de cristiano / y calzas atacadas un romano» (vv. 360-361)10.
Al concluir la narratio el citado Fumano anuncia el cambio de escena con las siguien-
tes palabras:

Mane. Auscultemus taciti. Hæc est aula Regis, qui herum meum in uincula coniecit. 
Iussit eius filia ut iuxta pomarium eam expectarem, quoniam desiderabat nonnulla 
percontari, quæ credebat mihi esse cognita [Palm. Fab. Aen. 49v].

Este pasaje es canónico en lo que hace referencia al cambio de escena. En 
primer lugar, indicadores de tono y movimiento escénico (mane, auscultemus o expec-
tarem) dan cuenta de la acción de los personajes. En segundo lugar, los indicadores 
de espacio escénico (haec est aula regis y iuxta pomarium) señalan los dos paisajes, los 
dos escenarios podemos decir, en los que se realizará la representación; a su vez, el 
uso del deíctico haec, que invita al gesto del actor de señalar un espacio en la escena, 
y de iuxta, acompañado del contexto oracional referido al propio personaje (eam 
expectarem), permite que queden delimitados en escena ambos espacios, el palacio 
(aula regis) y el bosque (pomarium) sin que se precise de más aparato escenográfico. 
Ahora bien, para que el recurso sea completo, deberá desarrollarse más la descrip-
ción de ambos escenarios.

Como anticipábamos, la geografía física y humana participa de la trama de 
la obra. Ticinia, sirviente de la princesa Enaria, arranca la siguiente escena lamentán-
dose a solas por la pérdida de calidad de vida que le ha supuesto su desplazamiento 
desde su Italia natal:

Cur ab Italia discessi, misera? Quæsunt diuites, locupletes, et opulenti Florentini mer-
catores! Quanta laborant egestate hîc et ipsi et aulici! [Palm. Fab. Aen. 49v].

La llegada de la princesa concluye dicho lamento y se establece un diálogo 
entre ambas en el que Enaria defiende la supremacía de las tierras danesas –«Videbis 
tandem nostra aucupia, et uenationes, quæ nunquam non tuam Italiam magnis titu-
lis exornas» [Palm. Fab. Aen. 49v]–, en el transcurso del cual Ticinia desea para su 
señora que sea capaz de encontrar un pretendiente que sea princeps Italus aut Gallus:

Hera, credis me affectu ductam id efficere? Vtinam princeps aliquis Italus aut Gallus 
te ducat uxorem, ut intelligas quam uera protulerim. Sunt enim in nostra regione 
uiridaria, et sæpta ferarum, quæ aparcendo Parcos uulgus appellat, ea lateritiis 
mænibus cincta uiginti miliarium spatium complectuntur; paratis semper ad Prin-
cipum uoluptates omnis generis uenationibus, et aucupiis [Palm. Fab. Aen. 49v-50r].

10  Como ha señalado Garrido (2011), las condiciones para la enunciación que dieron lugar 
al Arte nuevo –se trataba de un discurso protocolario– propician lo escueto de las afirmaciones vertidas 
y lo abierto que está a interpretaciones: «Un acto de discurso protocolario es un indecidible semántico. 
Una vez proferido el discurso no cabe pregunta verdadera por el contenido semántico de la totalidad 
ni de sus partes» (Garrido, 2011, pp. 117).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

4

La contraposición entre las ricas Italia y Francia y la pobre Dinamarca se 
concreta en la descripción del pomarium, controlado, cultivado y cerrado –Parcos 
uulgus appellat– en el primer caso, o salvaje, silvestre y abierto en el segundo. A lo 
que la princesa apostilla que la amoenitas de sus terrenos no tiene comparación:

Erunt fortasse uera isthæc omnia, quod uiri nobiles liberalitate summa aucupia com-
parent; sed de amoenitate loci non est quod aliquid addas; longo enim interuallo 
Italia a nostra regione superatur [Palm. Fab. Aen. 50r].

La princesa ha recurrido al topos del locus amoenus para describir pomarium. 
Ello da pie a la intervención de otra sirvienta, Firmina, que cita el canto cxxxi del 
Satyricon de Petronio, para recrear dicho topos en la descripción de la ciudad que ha 
sido identificada con Lyon:

Recitabo uersus, quos heri dulci patriæ recordatione componebam. Veniebat in mentem 
ciuitas illa cæliclementia, ubertate agri, duorumque fluminum, omnis generis fructus 
admirabilem copiam inuehentium, opportunitate clarissima. Videbar mihi uidere lapi-
deum pontem perpetua protectum contignatione, munitumque propugnaculis ad utrum-
que caput, et ornatum peristyliis. Sed audi carmen:

Nobilis æstiuas Platanus diffuderat umbras;
et baccis redimita Daphne, tremulæque cupressus;
et circum tonsæ trepidante uertice pinus;
has inter ludebat aquis ludentibus amnis
spumeus, et querulo uersabat rore lapillos.
Dignus amore locus; testis syluestris Aedon,
atque urbana Progne, quæ circum gramina fusæ,
ac molles uiolas, cantu sua rura colebant [Palm. Fab. Aen. 50r].

A lo que contesta Enaria:

Egregie laudasti patriam, sed carmina fide carent. Ego miram haurio iucundita-
tem mei pomarii aspectu. Oblectant me ac tenent hæc umbrosa cacumina [Palm. 
Fab. Aen. 50r].

Es decir, la princesa subraya el hecho de que el desarrollo pleno de un locus 
amoenus en la descriptio propicia la exposición de un paisaje y una geografía ficti-
cias o literarias, una topotesia, carmina fide carent; a ello, se opone la realidad que se 
extiende ante sus ojos, aspectu, y que se describe escuetamente, haec umbrosa cacu-
mina, y por oposición a ese locus amoenus. No se realiza, por tanto, una topogra-
fía, sino que se produce el hecho paradójico de que una de las escenas de la obra es 
por contraste un locus horridus (Montaner, 2018, p. 202)11, por más que la princesa 

11  De hecho, esta descripción por contraste es propia del locus horroris, topos cuya carac-
terización «resulta un tanto difusa», hasta el punto de recibir diversas apelaciones (horroris, horridus, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

5

Enaria quiera subrayar otros aspectos: el espectador, fruto de la comparación y los 
datos suministrados, puede recrear las características del pomerium sin más necesi-
dad de aparato escenográfico.

Según avanza la trama del enamoramiento de la princesa, se habla de viajes 
ad Oceanum Borealem, que el príncipe Alberto había oído de la belleza de Enaria en 
Italia, de las cosas de Génova en una escena bufa entre dos bachilleres y la hija del 
carcelero, de cómo un personaje secundario se traslada de Italia a Hungría. Todo ello 
contribuye a esa geografía entre real –los lugares existen– e imaginaria –los desplaza-
mientos en tan corto espacio de tiempo son imposibles– que caracteriza toda la obra.

A las oposiciones que venimos exponiendo –real/imaginario, rico/pobre, 
locus amoenus/locus horridus, visto/aprendido (o literario), etc.– se añadirá la opo-
sición campo/ciudad que desarrolla Barcenio cantando borracho las maravillas del 
retiro a una villa en el campo:

Villa est amoenissimo in loco sita, et maxime ad rusticanas uoluptates accommodata, 
montes a tergo habet coniunctos, eius dextram sinuosus amnis exhilarat; itaque stue 
rapaci aue, seu mordaci cane, plagis, uenabulo, cursu, feris, auibus, piscibus, dilecteris, 
uicini montes, subiecta planities, præterfluens amnis affatim omne genus prædæ largiun-
tur. Verum nobis illuc profectis,

nec uenari apros placuit;
nec figere ceruos;
nec rursus canibus lepores agitare fugaces;
nec fera bracteolis ungues armata sonoris
coepit auis prædam.

Sed traxit nos et uendicauit sibi incredibilis amoenitas flauii, qui tectus fronde populea, 
cristallino alueo, uiridibus ripis a placiditate fluebat; depositis igitur togis et calceis cum 
summa uoluptate piscati sumus. In quo ita luximus, ut pueri ita clamauimus, ut ebrii, 
ita concertauimus ut dementes insanique uideremur. Egressis tandem e fluuio, cæna dubia 
apposita fuit modo, neque pes, neque manus suum officium faciunt. Somnus me oppri-
mit; recipio me in cubiculum, ut ibi hoc uilli obdormiam [Palm. Fab. Aen. 56r-56v].

horribilis, terribilis o terrificus) y ser muy reciente su conceptualización como tipo de paisaje y tópico 
retórico, al contrario de lo sucedido con locus amoenus (Montaner, 2018, p. 202). Montaner, (2018, 
p. 202) subraya la ausencia de este concepto en Curtius, quien, tras describir locus amoenus (1955, i, 
pp.280-286), solo alcanza a tratar el bosque bajo la etiqueta de «paisaje épico» (1955, pp. 286-289), 
por más que la dicotomía ya había sido señalada por Sarbievius (1626, viii, p. 6), «Delectat enim nos 
v.g. locus amoenum pratorum, silvarum etc., mouet insuper locus terrificus et horribilis, ut inferorum lib. 
vi <Aeneidos>»; por ello, procede a la siguiente definición de locus horroris: «... el locus horroris es, inde-
pendientemente del aspecto concreto que adopte, el espacio caracterizado por su carácter indómito o 
no domesticado, alejado de la acción y la presencia humana y donde, por lo tanto, las fuerzas natura-
les resultan incontroladas. Es esa combinación de aislamiento e indefensión la que es capaz de produ-
cir la sensación de temor (en gradación desde el recelo al pánico) que le ha dado nombre, y la clave de 
su utilización como escenario propio del crimen violento en determinados ordenamientos jurídicos y 
de la aventura, a menudo con tintes maravillosos, en las obras literarias».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

6

Dicha oposición se completa por parte de Vulpino, el cazador, quien se recrea 
en los olores del campo, completando así la descripción del pomarium:

Odor hic, quem rosmarinus, ocymum syluestre, et thymi flores naribus nostris aspi-
rant, cerebrum magna ex parte reficit. Aër ignauus in urbe uentriculi imbecillitatem 
adducit; at syluestris aurae idem uires ad concoctionem suppeditat [Palm. Fab. Aen. 58v].

Esa puesta en valor del campo, de lo silvestre y salvaje, recibe el giro inme-
diato del comportamiento de Vulpino, nombre parlante, que intenta violar a Ena-
ria en una escena cargada de comicidad por el comportamiento bufo del príncipe 
Alberto; se nos recuerda así el carácter de locus horridus de este bosque, donde apa-
recerán el caballero andante Petronio y la dama bellatrix Lauredana: «Bozes siento 
en este bosque, y de muy gran dolor». [Palm. Fab. Aen. 60r] Efectivamente, locus 
horridus es el paisaje donde se producen los encuentros de aventura en las novelas 
de caballería; ahora bien, este espacio de lo horrible también tiene sus grados, lo 
que será expresado por Petronio, en un pasaje que ayuda a entender el otro espacio 
escénico de la obra, aula regis, de la que apenas se ha hablado:

Audi: ædificarat in singulis in urbibus atque oppidis carceres tenebris horribiles, in quos 
inuiso rumagmina contruderet, ut inedia miserabilique illuvie, tetro odore, et lurido 
squalore enecti, in compedibus et robore crudeliter interirent; putrescentiumque cadaue-
rum immenso foetore ceteris pallentibus exoptata mors contagione et metu accerseretur. 
Erant adeo truculenti custodes, ut raro carceres stercore, et cadauerum sanie redundantes 
expurgarent, et cumulata inter semianimes enectorum corpora, uncis extraherent. Vix 
carceres spatiosissimi captiuos accumulatos etiam in strues capiebant. Vix tortorum atque 
carnificum numerose manus edendis cruciatibus expediendisque laqueis atque securi-
bus sufficiebant; uiui homines in frustra laniorum cultris secabantur, aut deligati ad 
palos et circumuenti flamma torrebantur. Capitale erat tortori, aut carnifici maturasse 
supplicia, ut uita per articulos, momentaque temporis ad longos cruciatus extenderetur. 
Si quando fictam clementiam uellet ostendere, eos quos leue crimine notato suidebat 
monoculos, unipedes, aut unimanos dimittere consueuit, postremo lugentibus suorum 
funera oculos eruebat [Palm. Fab. Aen. 62r-62v].

Ya en la conclusión, mientras se celebra la justa que ganará Lauredana, los 
amantes Alberto y Enaria serán encerrados en el ¡castillo de Játiva! –clarísima anato-
pía–; finalmente se describirá con gran precisión la geografía de Dinamarca al rela-
cionar los territorios que se legan a los futuros esposos:

No diga Vuestra Señoría desdichas, sino prosperidad y buena andança, pues queda 
yerno del rey de Dinamarca con gran contento. Y, para que vea quán liberal ha sido 
el Rey, pondere cómo todo este reyno es más de lo que allá en Italia se creýan. 
Pues les parescía que por el gran frío era inhabitable y que los Romanos havían hecho 
un gran milagro en llegar al cabo de Scagen, que es en la parte occidental, que llama-
mos Iutlandt y los estrangeros llaman Cimbrica Chersonesus, porque se pone entre 
dos mares, como una lengua de tierra. Ésta se queda el Rey y la parte oriental, que 
tiene las grandes islas ricas y fértiles de la Scandinavia, Fion, Falster, Lalandt, Zelandt 
y las demás da en dote a vuestra Excellencia. Allí baxo, en aquel cortijo, están las 
damas para vestir a la Infanta. Vístase vuestra Excelencia estas ropas que le traemos.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

7

0.2. Conclusiones de la geografía real e imaginaria en Fabella Aenaria

El análisis de Fabella Aenaria ha permitido que reflexionemos sobre las con-
diciones en que el paisaje y la información geográfica aparecen en una obra dramá-
tica. Obviamente existirán condicionantes de época, autor, ubicación geográfica, 
relación con la educación, con la retórica en el caso de Palmireno, etc., pero otros 
elementos observados consideramos que son comunes y permiten ser rastreados 
en el drama.

En primer lugar, en el teatro el paisaje y la información geográfica son, como 
poco, recreados; y, en consecuencia, imaginados. Dicho de otra manera, los autores 
dramáticos, mediante la palabra poética y performativa, utilizando recursos ticoscó-
picos, logran producir la ilusión teatral que hace visible lo invisible al crear espacios 
imaginarios en el escenario, en un proceso colaborativo entre los actores y el público. 
Esta afirmación es aplicable tanto al paisaje-escenario como al paisaje-narrado. El 
segundo, como hemos visto, pertenece al terreno de la narratio entre los personajes, 
o al desarrollo por parte de uno de ellos, o incluso a la altercatio, si así catalogamos 
el debate sobre las excelencias de Francia e Italia frente a Dinamarca, que articula 
toda la farsa de Palmireno, donde la memoria juega también un papel fundamental. 
Al primero pertenecen todas las indicaciones lingüísticas directas sobre el paisaje en 
el que se desenvuelve la trama, o, en el caso de los relatos ticoscópicos, la narración 
de lo que se supone ve fuera de escena un personaje en escena.

Todos los recursos mencionados, las indicaciones lingüísticas directas y los 
relatos ticoscópicos, suponen herramientas de lo que Anne Ubersfeld (1996) define 
como espacio dramático, a saber, el espacio imaginario a partir del texto, evocado 
por él, esté o no esté figurado sobre la escena: espacio extraescénico que también 
forma parte de la representación que el lector/espectador reconstruye para enmarcar 
la acción de la obra; este espacio, el que podemos considerar propiamente literario, 
se diferencia así del ‘espacio teatral’, en el que confluyen los actores y el público, 
del ‘espacio escénico’, propio de los comediantes, y el ‘espacio escenográfico’, que 
aúna el ‘escénico’ más la mirada del espectador (Baldwin, 2020, p. 87). Así pues, 
sin ánimo de caer en presupuestos holísticos, al analizar el texto literario dramá-
tico se han de tener presentes las relaciones con el resto de los espacios. En otros 
términos, pero con conclusiones similares, se ha expresado Fl. Dupont (1988, p. 
9-25) para referirse al drama latino antiguo; dice que es una expresión no litera-
ria en la que el texto es solo el pretexto para el espectáculo lúdico de la música, el 
canto, la danza, la decoración y los actores; es el monumentum que permite repe-
tir una representación. Pero claro, si excluimos la magra información que apor-
tan las didascalias y algunas acotaciones, si podemos llamarlas así, que aparecen ya 
en dramas litúrgicos y escolares, así como algunas que se registran en los dramas 
humanísticos, muy escuetas las más de las veces, la verdad es que el texto técnico 
debe buscarse en el propio texto dramático. Cuando la producción dramática se 
asociaba al espectáculo teatral, esa fusión de textos literario y técnico-dramático, 
de texto y acotación, exigía un gran dominio de la práctica escénica por parte del 
dramaturgo. La maestría de este consistía en realizar la síntesis de texto literario y 
texto dramático en un solo texto sin pecar de exceso ni de deficiencia. Esta fusión 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

8

de textos se convierte en una exigencia del texto dramático en tanto que género 
literario; es decir, un texto dramático, incluso cuando se produce por imitación, 
debe mantener la ficción de su representabilidad, lo que, también, cuando no se 
puede dar representación alguna, se traduce en la inclusión de las acotaciones en el 
texto literario. De este modo, el grado de coherencia e información suministrada 
que se alcance redundará, por un lado, en ofrecernos una visión cabal del grado de 
imitación alcanzado, y, por el otro, mejorará las posibilidades de proponer las aco-
taciones escénicas de un modo fundamentado.

En resumen, a partir de los elementos señalados en Fabella Aenaria espigare-
mos los ejemplos que podemos localizar en la producción dramática latina medieval 
y humanística relacionados con la información geográfica y del paisaje, atendiendo a 
estos dos conceptos: (i) paisaje escénico, que puede expresarse por medio de signos 
lingüísticos internos o por medio de acotación dramática; y (ii) paisaje narrado, que 
puede contextualizar el drama o formar parte del propio relato.

1. PAISAJE Y GEOGRAFÍA EN EL DRAMA 
LATINO DEL MEDIEVO

El teatro durante el Medievo parte de una concepción con numerosos ele-
mentos peyorativos. El espectáculo en sí mismo no goza de buena consideración, si 
bien, como señaló Oldoni (1994, p. 492), teniendo el mimo como forma genérica 
de espectáculo –a la que suele condenarse–, la Edad Media vive en un constante 
intento de representar y representarse; eso produce una originalísima tensión que 
puede considerarse una auténtica poética del teatro más que teatro propiamente 
dicho. De esta poética del teatro no está ausente el conocimiento del Ars poetica 
de Horacio que, sobre todo desde fines del siglo xi, vuelve a circular en abundan-
cia. Por otro lado, como ha señalado Eva Castro (1996), cabe establecer una divi-
sión entre el teatro escénico, cuya peculiaridad consiste en que en el momento de 
la elaboración del texto se tuvo presente la faceta espectacular de la representación, 
y el teatro literario, cuyo análisis de las piezas y las noticias externas referidas a ellas 
manifiestan que la intención del autor raramente fue la de crear obras destinadas a 
una representación teatral.

1.1. Información geográfica y del paisaje en el teatro literario medieval

El teatro literario integra productos en forma dialogada cuyo origen se 
encuentra en géneros poéticos de la Antigüedad clásica, esencialmente el teatro al 
que prestaremos atención. La importancia de esta producción, por tanto, reside en 
que establece una suerte de continuidad literario-cultural desde la Antigüedad hasta 
el Renacimiento. Esta se inicia en el periodo tardío con Aulularia sive Querolus y 
tiene en la Edad Media una rica expresión por medio de Rosvita de Gandersheim, 
las comedias elegíacas de los siglos xii y xiii, hasta llegar a las comedias y tragedias 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
3

9

humanísticas en el paso del Medievo al Renacimiento12. En este apartado atendere-
mos a las comedias de ambiente urbano (§1.1.1.), la comedias que se articulan en 
torno al viaje (§1.1.2.) y concluiremos con un caso especial, Rosvita de Ganders-
heim (§1.1.3.).

1.1.1. Comedia de ambiente urbano

La comedia es esencialmente urbana. Los textos conservados de la Antigüe-
dad así lo reflejan y esa misma línea es la que mayoritariamente se verá reflejada en los 
desarrollos medievales y humanísticos. A este grupo pertenecen Aulularia sive Que-
rolus, y las comedias elegíacas Aulularia y Geta, de Vidal de Blois; De Afra et Milone, 
de Matteo di Vendôme; Babio, De nuntio sagaci, De tribus sociis, de Godofredo de 
Vinsauf; Baucis et Traso y Pamphilus de amore. En todas ellas, junto a la imitación y 
emulación de la comedia latina antigua, también se produce lo que Stephano Pitta-
luga señala (Bertini 1980, iii, p. 37): «La comedia refleja un ambiente social ciu-
dadano, se hace referencia muchas veces a una villa (163, 339) o urbs (347, 357), 
en una época en la que se estaba consolidando el poder económico de la burguesía 
sobre todo mercantil, que encontraba conveniente concordar con los intereses de la 
nobleza». Son estos elementos lingüísticos explícitos los que podemos localizar en 
estas obras13: 

–  Villa: Pamphilus 163, 339.
–  Urbs: Pamphilus 347, 357; Aulularia 370.
–  Domus: Aulularia sive Querolus passim; Pamphilus 645-660; Babio 81, 95, 382, 

421-422; Geta 135, 240, 248, 261-262, 515-517; Baucis 75-78; Aulularia 
109-110, 599.

–  Fores: De nuntio sagaci 218.
–  Forum: De tribus sociis 10; Baucis 75-78.
–  Viam: Geta 126.
–  Portus: Geta 131-132.
–  Ianua: Geta 240.
–  Limina: Baucis 28.
–  Arva: Baucis 75-78.

Si atendemos a la utilización repetitiva de estos términos, coincide con aque-
llas obras que la investigación ha considerado más representables; es decir, la mayor 

12  No obstante, debemos señalar que estas últimas ocupan una posición liminar entre el tea-
tro literario y el escénico, ya que muchas de ellas fueron concebidas para su representación, algunas de 
las cuales tenemos constancia de haberse puesto en escena, como veremos más adelante.

13  Hemos rastreado los términos referidos a partir de las ediciones de Havet (1880), Peiper 
(1875) y Bertini (1976 y 1980).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

0

presencia de elementos que aportan información escénica en el texto está ligada a 
su vinculación con la representación.

Todo ello permite que espiguemos algunos ejemplos en los que se aportan 
mínimas diferencias en cuanto a los modelos clásicos. Así, por ejemplo, el ambiente 
tétrico y ominoso que envuelve la tumba en torno a la que se desarrolla la trama 
tanto en Aulularia sive Querolus, que presenta posteriormente su relación con ele-
mentos paganos, como en Aulularia, de Vidal de Blois:

[Aul. sive Quer. p. 21, ll. 17-22.] Sed ubinam fures ipsos modo requiram? ubi inues-
tigem nescio. Vbinam illa est cohors fuliginosa uulcanosa atra, quae de die sub terra 
habitant, nocte in tectis ambulant. Vbi illi sunt qui urbane fibulas subducunt quique 
curtant balteos? Nisi fallor, unum ex ipsis uideo. Atque ecce rem gerit.

[Vit. Aul. 107-8] Prodigus ad sumptum superis pater extulit oras, / Extulit et tumulos 
ossaque fouit aui. / Funeris omen erat: domus dampnata sepulchro, / Funereeque domus 
omina sortis habet.

En De Afra et Milone se describe un locus amoenus que devendrá en un per-
juicio:

[De Afra 199-214] Floruit et viguit michi tradita vinea, dives / Fructu, presignis pal-
mite, fronde virens. / Me duce, florigera celum cervice salutans / Vultu respexit lucidiore 
Iovem. / Edomui, colui, fovi, vigil, impiger, astans, / Vimen, humum, fructum, falce, 
ligone, manu. / Floruit, emicuit, viuit, stirps, virgula, tellus, / Palmite, vite, mero, 
plena, superba, potens. / Fractus, hebes, tristis, lego, sentio, gusto, miricas, / Litigium, 
taxos, messe, favore, favis. / Sedulus, immeritus, insons, meto, perfero, sumo / Crimina, 
dampna, malum, laude, nitore, bono. / Renuo, nolo, nego, dare, credere, mittere, saxis / 
Naufragio, scopulis, semina, vela, ratem. / Ne lateat vos causa mali, cur vinea languet, 
/ Destino succincta sub brevitate loqui.

No abundan precisamente otro tipo de precisiones geográficas ni paisajísti-
cas, más allá de desarrollos más bien estereotipados que sirven para la descripción, 
como es el caso de hablar de los Etiopes o Indios como ejemplo de ‘negritud’:

[Vit. Geta 329-353] Non alium Getam nisi me modo Grecia novit: / Fallere me que-
ris nomine nempe meo: / Solus ego Geta. Nunc accipe quis color et que / Forma michi, 
quo sint singula facta modo: / Totus inaudita fedaque nigredine dampnor / Atque dolor 
membris omnibus unus inest. / Sum velut Ethiopes aut quales India nutrit, / Eterna 
scabie leditur atra cutis. / Hirsutum caput est et cinctum crine caprino, / Frons brevis et 
naris longa, rubent oculi; / Menta genasque tegit et obumbrat silva pilorum / Collaque 
longa michi sunt humerique breves. / Sic tumeo ventre quod dicor ydropicus esse / et sto-
macus parvum nescit habere modum / Zonaque nulla potest hunc castigare tumorem / 
cum pane absortis dum tumet alvus aquis: / Deest spatium lateri, deest renibus. Hispida 
crura / sunt michi que scabies ut sua regna tenet. Sed michi dum crebro singultu colligit 
iram, / Ad curvum muto tenditur usque genu. / Tibia curta michi sed grossa pedesque 
recurvi / Ut pedibus solea nulla sit apta meis. / Cuique sat est me nosse semel Getamque 
videntes / Fastiditi abeunt nec repetisse iuvat. Miratur Geta: qualis sit spectat et audit.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

1

1.1.2. Comedia de viaje

En cuanto a las comedias elegíacas que transcurren en un viaje, estas son 
mucho menos específicas. Pamphilus, Glicerium et Birria transcurre toda ella en el 
viaje y concluye con la llegada a la ciudad [207-208]: «Urbi succedunt; hilaris pater 
excipit illos; / Gaudent; illa suum sic habet, ille suam». 

De tribus puellis expresa el escenario y el tema en el primer dístico (1-2): 
«Ibam forte viam quadam nullo comitante, / Solus Amor mecum, qui solet esse, fuit»; 
en el transcurso de ese viaje se producirá el encuentro con las tres jóvenes en un 
entorno idílico [71-76]: «Conspicimus gratum florenti gramine pratum / Cum fuit in 
medio quercus et umbra loco. / Illic iudicium fieri placet: huc properamus, / Nam pla-
cuit nobis omnibus ille locus. / Hic in graminea primus tellure resedi / Precepique suo 
quamque sedere loco»; destacamos, finalmente el pasaje en el que se produce la seduc-
ción del protagonista por parte de la tercera de las doncellas, una escena en la que se 
hace uso del recurso del paisaje en el que ha caido la noche [167-176]: «Hic tibi sint 
nostri communia gaudia leti, / Hic nos una Venus iungat et unus Amor. Nox tenebrosa 
venit, totum nox occupat orbem, / Nec nitet in celo luna serena suo, / Ianua nulla patet 
per quam possis remeare / Nec potes in tenebris solus abire domum. / Sepe solent etiam 
noctis simulacra nocere / His qui nocte viam continuare solent. / Hinc nox, hinc et amor 
te conantur retinere; / Impedit ecce tuas utraque causa vias». 

En De clericis et rustico se describe de un modo muy ágil y rápido el viaje 
que se realiza hasta llegar al momento en el que avistan un refugio al que se adelan-
tará uno de los clérigos viajeros [1-9]: 

“Consocii!” “Quid” “Iter rapiamus.” “Quid placet?” “Ire / Ad sacra.” “Quando?” “Modo.” 
“Quo?” Prope.” Fiat ita.” / “Addatis peram lateri.” “Ecce.” “Crucem scapule.” “Ecce.” / 
“Et baculum manibus.” “Ecce.” “Venite!” “Bene est.” / “Immo male est!” “Quid obest?” 
“Quod abest expensa.” “Quid ergo / In gremio portas?” “Ecce, tot.” “Hoc nichil est!” / 
“Ecce, moram facimus.” “Sol iam declinat, eundum est / Quam citius!” “Procul est urbs.” 
“Stimulate gradus.” / “Sed quis ad hospitium prior ibit?” “Si placet, ibo”. 

De mercatore, en cambio, relata la historia del «niño de nieve» comenzando 
por el viaje [1-4]: «Institor, intentus augendis rebus in orbem, / Pontum conscendit ut 
cumularet opes. / Pulcra sui coniux, et adhuc immunis ab omni / Prole, relicta fuit et 
sine teste domi»; así se llevará al niño consigo, pero el calor lo derretirá, institor dixit! 
[87-94]: 

Desiit esse puer, primordia fine secuto. / Ortus lege sui finis habendus erat. / Partibus his 
habitans ubi sol ferventius urget, / Cereus ad solem sole solutus erat. / De nive conceptus, 
nivis instar sole solutus, / In liquidam fluxit nix homo totus aquam. / Est natura nivis 
non ferre valere calorem, / Sic nec ferre potest de nive factus homo. 

En suma, las comedias que hemos repasado ofrecen un paisaje urbano idea-
lizado, a imitación de las comedias antiguas, pero cuyo escaso movimiento escénico 
contribuye a la escasez de referencias; exceptuamos, como hemos tenido la opor-
tunidad de comprobar, aquellas que aumenta justamente ese movimiento. En las 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

2

comedias en las que se produce el relato del viaje, este ejerce el papel de generador 
de un espacio imaginario, habitualmente asociado a la caída de la noche y la apari-
ción de un lugar especial, bien un locus amoenus, bien un posible alojamiento, luga-
res en los que, en ese alejamiento de la ciudad, se produciran hechos especiales. Solo 
De mercatore escapa a esta reflexión, puesto que aborda una bufonada, y resulta un 
relato puramente jocoso. 

1.1.3. Comedias de Rosvita de Gandersheim

Las obras de Rosvita de Gandersheim (ca. 935-ca. 1002) presentan una 
inversión en relación con los aspectos desarrollados anteriormente. El ambiente de 
las obras es igualmente urbano, o más bien diríamos palaciego: Galicano, Dulcidio, 
Calímaco, Pafnucio y Sabiduría; también recurre al viaje en Abraham, pero la acción 
principal se desarrollará en una posada urbana.

En este sentido, frente a la mirada neutra que hemos podido observar sobre 
la urbs en los textos anteriores, o positiva, cuando se trataba del viaje, puesto que 
este hacía salir de la ciudad y nos adentraba en lugares aislados e imaginarios, en las 
obras de Rosvita se produce el elemento inverso. La urbs, y los elementos que se con-
sideran en ella, singularmente la posada y el palacio, son loci horroris, los lugares en 
donde reina el pecado, de los que hay que huir. Así los desplazamientos hacia luga-
res apartados, el monte, el lugar del monasterio, el túmulo, la tumba, son lugares 
donde se produce la conversión, el martirio gozoso, el retiro, etc. Montaner Frutos 
(2018)14 justamente define locus horroris a partir de los privilegios monásticos funda-
cionales del Reino de Aragón; dicha relación, locus horroris y fundación monástica, 
es reproducida por Rosvita al hablarnos de la fundación de su monasterio (Primor-
dia coenobii Gandeshemensis, vv. 186-232), muy especialmente los dos versos finales, 
donde afirma que «Silvestremque locum, Faunis monstrisque repletum / Fecit munda-
tum divinis laudibus aptum».

Tal como relata en los orígenes del Monasterio, se describe el entorno salvaje 
en el que fue ubicado. Ahora bien, en la escueta descripción del paisaje que aparece 
en sus obras –propiamente hablaríamos de mención–, se produce la inversión del 
proceso: el terreno agreste es el lugar de la maravilla, pero será justamente el lugar de 
la salvación, frente al entorno urbano, que es donde se producen todo tipo de peca-
dos, del que hay que huir y del que hay que aislarse. En esos espacios es donde se 
sitúan las tramas de esta obra didáctica de Rosvita; como señala en la introducción 
del libro ii, pretende imitar a Terencio y evitar los riesgos que supone el aprendizaje 
de la lengua latina realizado con la lectura de autores paganos15; asimismo, desarro-

14  Este se articula a partir de toda una serie de oposiciones, en las que cada primer miembro 
de la oposición corresponde a locus horroris (Montaner, 2018, p. 201): indomitus/domitus; eremus/cul-
tus; eremus/populatus; desertum/populatus; solitudo/uilla; solitudo/uia.

15  Rosvita II, Praef. 1-2: «Plures inveniuntur catholici, cuius nos penitus expurgare nequimus 
facti, qui pro cultioris facundia sermonis gentilium vanitatem librorum utilitati praeferunt sacrarum scrip-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

3

lla Academia, un programa completo en el que las comedias presentan los perfiles de 
las hermanas que ingresan en el monasterio: nobles, como la hija del emperador y 
de un general (Gallicanus) o de noble familia (Dulcidius, y Sapientia, que incluye a 
la madre y las hijas), mujeres casadas (Callimacus), jóvenes seducidas y prostituidas 
(Abraham), o prostitutas de profesión (Pafnucius). El conjunto de estas obras, que 
arrancan con el prefacio mencionado, concluye con un breviario del Apocalipsis, un 
recordatorio del arrepentimiento y la conversión necesarios que subrayan cada una 
de ellas. Concretaremos esta función del paisaje y la geografía en esta autora.

Gallicanus, propiamente Conversio Gallicani principis militiae16, se ha divi-
dido tradicionalmente en dos partes, coincidentes con la presencia del empera-
dor Constatino en la i, y con el emperador Juliano en la ii. Sin embargo, el papel 
motor de las conversiones en la obra son las figuras de Juan y Pablo, quienes dotan 
de unidad a las dos partes. En la parte i, ambos partirán con el mencionado gene-
ral a pacificar a los escitas, «iturus ad bellum contra Scythas» (Rosvita, Gallicanus i, 
praef.), a instancias de «sacratissimam virginem Constantiam, Constantini imperatoris 
filiam» (ibidem), de la que eran sirvientes personales, con la intención de librarse del 
matrimonio concertado entre ella y el general. Esta parte, en consecuencia, transita 
espacialmente entre el palacio del emperador, del que se sale y al que se vuelve, y 
el país de los escitas, espacio ubicado en un horizonte alejado y mítico en el que se 
producirá la batalla, la asombrosa aparición de Cristo y la conversión del protago-
nista17; junto a ello, la salida de la urbe permite la mención del Capitolio y los tem-
plos, «Capitolium et templa primum nobis intranda numinaque deorum placanda sunt 
ritu sacrificiorum, quo properentur exitum pugnae» (Rosvita, Gallicanus i, vii), mien-
tras que a la vuelta serán despreciados, «Unde templa arbitror transeunda» (Rosvita, 
Gallicanus i, x), frente a la morada de los apóstoles, «Et limina apostolorum supplici 
confessione esse intranda» (Rosvita, Gallicanus i, x), y la casa de san Pedro, «Ut urbem 

turarum. Sunt etiam alii, sacris inhaerentes paginis, qui licet alia gentilium spernant, terrentii tamen fing-
menta frequentius lectitant, et, dum dulcedine sermonis delectantur, nefandarum notitia rerum maculantur».

16  Si bien hemos mantenido los títulos de las obras de Rosvita establecidos por Conrado 
Celtis en su edición al objeto de facilitar su localización en la tradición crítica, incluimos igualmente 
los títulos completos de la mano de la autora, puesto en la mayoría de los casos supone la ocultación 
de las auténticas protagonistas de las obras.

17  Los escitas fueron vencidos en 332 e incorporados al Imperio. No obstante, es necesario 
tener presente su conexión con el Imperio sasánida, si tenemos en cuenta la atribución establecida por 
Amiano Marcelino; este representa a los persas, debido a su origen escita, por medio de léxico peyora-
tivo y heteroimágenes degradantes (Sanz, 2018, pp. 196-199). En lo que respecta a nuestro tema debe 
subrayarse que «(...) las conexiones entre los persas y los escitas van mucho más allá de unos orígenes 
compartidos. Las digresiones sobre los persas, los hunos y los alanos se comunican a un nivel metali-
terario por medio de dos no-lugares, situados en los confines más remotos del Imperio sasánida: Esci-
tia y Sérica. Ambos se configuran como “utopías” en el sentido expresado por Foucault. Son lugares 
abruptos, rodeados de cumbres heladas, pero también planicies interminables, abiertas a la barbarie, 
recorridas por escitas errantes. Pueblos de lo más variado habitan estos territorios ignotos: los piado-
sos galactófagos y los salvajes gelonos; los pacíficos seras y los abominables antropófagos; los misterio-
sos agatirsos y las legendarias amazonas» (Sanz, 2018, p. 198).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

4

intravit, gressum ad domum sancti Petri concite tetendit» (Rosvita, Gallicanus i, xi), 
cambio que explicará con todo detalle en Rosvita, Gallicanus i, xii. 

La segunda parte se inicia con la persecución contra los cristianos desatada 
por Juliano. En primer lugar, la acción se dirige contra los castella de Galicano, un 
espacio indeterminado designado con un término muy identificable en el Medievo: 
«Castella, quae Gallicanus sibi retinuit, decrevimus intrasse tuaeque servituti usurpasse; 
sed, si quis ex nostris pedem admovit, leprosus seu inerguminus est factus» (Rosvita, Galli-
canus i, ii). Galicano, por su parte, abandona su patria para dirigirse a Alejandría 
y sufrir martirio: «Unde patriam desero et exul pro Christo Alexandriam peto, optans 
ibidem coronari martirio» (Rosvita, Gallicanus ii, iii –y iv, donde se comunica que 
ha sido martirizado–). En segundo lugar, Juliano dirige su ira contra Juan y Pablo, 
quienes son ajusticiados por Terenciano; este hecho propiciará que el desenlace de la 
obra se produzca en el sepulcro de los dos mártires, cuando el hijo del ejecutor queda 
endemoniado: «Ante sepulchra martirum Iohannis et Pauli humi provolvitur seque ipso-
rum precibus torqueri fatetur» (Rosvita, Gallicanus ii, viii). Y él acude a postrarse ante 
los túmulos: «Quid, si curram et paenitens sceleris sacris provolvar tumulis?» (Rosvita, 
Gallicanus ii, viii). Es allí donde se producirá la culminación final milagrosa: «... sed 
etiam mortua in tumulis ossa variis fulgent miraculorum titulis in testimonium sui sanc-
titatis, praestante domino nostro Iesu Christo, qui vivit» (Rosvita, Gallicanus ii, ix). 
De este modo, la segunda parte realiza un trayecto de la urbs –no olvidemos que los 
castella son narrados– a su periferia, lugar donde se ubican los túmulos; en este sen-
tido el cambio de la denominación, de sepulchra a tumuli, no es gratuito, ya que, si 
bien el uso de Rosvita puede dar a entender su sinonimia, mientras el primero pro-
cede de sepelio y esta ligado a los rituales fúnebres (Ernout-Meillet, 1994, p. 615 s.v. 
sepelio), el segundo resulta de la descripción de una prominencia natural o artificial 
del terreno y, en ese sentido, un elemento mucho menos elaborado, más salvaje y 
rústico (Ernout-Meillet, 1994, p. 707 s.v. tumulus).

Passio sanctarum virginum Agapis, Chioniae et Hirenae, conocida como Dul-
cidius, transcurre en su mayor parte en el entorno del palacio imperial, realmente 
entre el palacio y la cárcel en 12 de las 14 escenas que configuran la obra. En el 
famoso pasaje de las ollas se emplea el término etíope en relación con la negrura 
que ha cubierto a Dulcidio: «Nam facies, manus ac vestimenta adeo sordidata, adeo 
coinquinata, ut nigredo, quae inhaesit, similitudinem Aethiopis exprimat» (Rosvita, 
Dulcidius iv). Ahora bien, el final conduce en las escenas xiii y xiv a la cima de un 
monte donde «(...), sed supervenere duo ignoti iuvenes asserentes, sed ad hoc ex te mis-
sos, ut Hirenam ad cacumen montis producerent» (Rosvita, Dulcidius xiii). Es en ese 
lugar, alejado del entorno urbano, donde no se pueden localizar caminos de ascenso 
ni de regreso («en, montem circumeo, et, semitam aliquioties repperiens, nec ascensum 
comprehendere, nec reditum queo repetere» (Rosvita, Dulcidius xiv)), en el que se lle-
vará a cabo la apoteosis final de la pequeña Hirena.

Resuscitatio Drusianae et Calimachi, conocida como Calimachus, reproduce 
el esquema que venimos desarrollando. La obra se inicia con diversas intervenciones 
en palacio (escenas i-vi) hasta que la muerte de Drusiana trasladará toda la acción 
a la tumba de esta; para su descripción Rosvita vuelve a jugar con los términos ya 
vistos de sepulchrum y tumulus (Rosvita, Calimachus v):



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

5

Andronichus. Marmoreum in proximo sepulchrum habetur; in quod funus ponatur, 
servandique cura sepulchri Fortunato nostro relinquatur procuratori.
Iohannes. Decet, ut tumuletur honorifice. Deus laetificet animam in requie.

Allí transcurrirá la escena de necrofilia y los milagros posteriores que con-
ducirán a la resurrección de Drusiana, Calímaco y Fortunato, y la segunda muerte 
de este último.

Lapsus et conversio Mariae, neptis Habrahae heremicolae, conocida como 
Abraham, se inicia en el eremitorio de Abraham, «In meis mansiunculis» (Rosvita, 
Abraham i); allí recoge a su sobrina de aproximadamente ocho años, a la que, para 
proteger su virginidad, encierra en una celda: «Ideo faciam illi exiguam ab introitu 
cellulam meis mansiunculis contiguam, per cuius fenestram psalterium ceterasque divi-
nae legis paginas illam crebrius visitando instruam» (Rosvita, Abraham ii). A pesar de 
dicha precaución, la joven, seducida por un monje y cargada de culpabilidad, se da 
a la fuga, por lo que tendrá que ser buscada «civitates villasque peragrans» (Rosvita, 
Abraham iii 16); es localizada ejerciendo de prostituta en una posada de una ciudad 
cercana: «In domo cuiusdam lenonis habitationem elegit, qui tenello amore illam colit» 
(Rosvita, Abraham iv 3). Las escenas centrales, v-vii, transcurren en la posada, hasta 
llegar a la habitación de Maria (Rosvita, Abraham vii 1): 

Ecce triclinium ad inhabitandum nobis aptum; ecce lectus haut vilibus stramentus com-
positus. Sede, ut tibi detraham calciamenta, ne tu ipse fatigeris discalciendo.

Abraham desvelará que ha acudido disfrazado a la posada y consigue el 
arrepentimiento de Maria; ambos emprenden el viaje de regreso (Rosvita, Abra-
ham viii 1): «Quanta celeritate asperi difficultatem itineris transcurrimus!». Y finalmente 
se encierra en una celda interior del eremitorio (Rosvita, Abraham viii 2): «Ingre-
dere in cellulam interiorem, ne vetustus serpens decipiendi ultra inveniat occasionem».

Conversio Thaidis meretricis, conocida como Pafnutius, recorre el mismo tra-
yecto de la ciudad, lugar en cuya plaza se desarrolla una discusión erudita, al enclaus-
tramiento que acaba de sufrir Maria. Sin embargo, en la medida en que Thais no 
dispone del pasado de Maria, las características de su encierro son descritas con una 
crudeza terrible, un auténtico locus horroris en el que realizar la penitencia y morir 
en santidad (Rosvita, Pafnutius vii):

Pafnutius. Quia enim aegritudo animarum aeque ut corporum contrariis curanda est 
medelis, consequens est, ut haec, a solita saecularium inquietudine sequestrata, sola in 
angusta retrudatur cellula, quo liberius possit discutere sui crimina.
(...).
Pafnutius. Nullus introitus, nullus relinquatur aditua, sed solummodo exigua fenes-
tra, per quam modicum possit victum accipere, quem statutis diebus et horis illi debe-
bis parce praebitum ire.
(...).
Thais. Quid inoportunius quidve poterit esse incommodius, quam quod in uno eodem 
loco diversa corporis necessaria supplere debebo. Nec dubium, quin ocius fiat inhabita-
bilis prae nimietate foetoris.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

6

(...).
Pafnutius. Convenit, ut male blandientis dulcedinem delectationis luas molestia nimii 
foetoris.

Passio sanctarum virginum Fidei, Spei et Karitatis, conocida como Sapientia, 
transcurre entre el palacio y la cárcel, donde serán martirizadas las tres jóvenes, y 
la tumba situada, «Tertio miliario ab urbe, si vobis non displicit prolixitas» (Rosvita, 
Sapientia viii 2), emplazamiento en el se producirá la muerte en santidad de Sabiduría.

En suma, si bien las indicaciones de tono, gesto y movimiento son abun-
dantes en las obras de Rosvita, las referencias al paisaje escénico son muy limitadas; 
de hecho, solo contrapone urbs –donde se ubica el palacio y la cárcel también– al 
paisaje natural –mons– o directamente un locus horroris -tumuli, Scithia, cellula, ere-
mum-. El trayecto es sencillo y unidireccional en Dulcidius, Calimachus, Pafnutius y 
Sapientia, y más elaborado en Gallicanus (urbs → locus horroris → urbs → tumuli) 
y Abraham (eremum → urbs → eremum). 

1.2. Información geográfica y del paisaje en el teatro escénico medieval

Otras composiciones, algunas de tradición literaria previa, como el mimo 
literario del siglo ix, y otras propias del Medievo, como las conectadas con el rito, 
los dramas litúrgicos o los Planctus Mariae, o como las piezas literarias de tradición 
escolar, los denominados Ludi, presentan la peculiaridad de atender explícitamente 
en el momento de su elaboración a la faceta espectacular, a la puesta en escena; es lo 
que Castro (1996) ha definido como teatro escénico18.

Por ese orden, dadas las dificultades de rastrear la existencia del mimo popu-
lar, disponemos de un cierto conocimiento de un mimo literario o una pantomima 
donde los argumentos populares son sustituidos por temas de la literatura escolás-
tica y religiosa. El ejemplo es Cena Cypriani19; esta obra, originada en un texto del 
siglo iv20, se conserva en la reelaboración de Juan Diácono en el siglo ix, cuyo pró-
logo, destinado al papa Juan VIII, reúne todos los tópicos de una comedia romana 
(Cena Cypriani i 1), p. 

18  El drama religioso se concibe para ser representado, incluso «Las extensas indicaciones sobre 
la representación permiten deducir que se pensaba en una puesta en escena no dentro sino delante de 
la Iglesia» (Zielske, 1989, p. 412).

19  Citaremos por la edición de Strecker (1923) en Monumenta Germaniae Historica iv, que 
es la que sigue siendo canónica, si bien se dispone de una más reciente de Modesto (1992), que iden-
tifica las cuatro reelaboraciones medievales.

20  Sobre Cipriano de Cartago vide Nieto-Torres (2024, pp. 240-242, 358-359, 412-413), si 
bien no incluyen la adscripción de la Cena Cypriani. Sobre la discusión de la autoría o el carácter anó-
nimo de la obra de época tardía puede seguirse la discusión en Mosetti (2002), donde es significativo 
señalar la duda que se ha puesto de manifiesto dadas las características de la obra: «Cena Cypriano falso 
adscripta, opus stultum lectuque indignum, cum aliis quibusdam aeque parum spectantibus ad Cypria-
num» (Oudin, 1722, p. 274).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

7

Quique cupitis saltantem	 me Iohannem cernere,
Nunc cantantem auditote, 	 iocantem attendite:
Satiram ludam percurrens	 divino sub plasmate,
Quo Codri findatur venter.	 Vos, amici, plaudite.

A saber, pide atención y aplauso del público (auditote, attendite, plaudite), y 
emplea términos técnicos (saltantem, cantantem, iocantem) para referirse al actor que 
llevará a cabo la sátira21, término con el que califica a la pieza22. El poeta imagina que 
todos se divertirán, el papa y el emperador (Cena Cypriani i 3-4):

3. Hac ludat papa Romanus	 in albis pascalibus,
Quando venit coronatus	 scolae prior cornibus,
Ut Silenus cum asello	 derisus cantantibus,
Quo sacerdotalis lusus	 designet misterium».
«4. Hanc exhibeat convivis	 imperator Karolus,
In miraculis gavisus, 	 prodigus in vestitus,
Quando victor coronatur	 triumphatis gentibus,
Ut imperialis iocus	 instruat exercitum.

Y finaliza invitando a asistir a la obra que fue redactada por un maestro de 
retórica tomando como fuente relatos de milagros y no comentarios satíricos ni fábu-
las de actor cómico (Cena Cypriani i 6):

Ad cenam venite cuncti 	 Cypriani martiris,
Rhetoris et papae clari 	 Libicae Cartaginis,
Quam sophista verax lusit	 divinis miraculis,
Non satiricis commentis	 non comoedi fabulis.

La propia dedicatoria de Juan Diácono manifiesta su visión de la puesta 
en escena por medio de la lectura del texto y la representación (Cena Cypriani iv, 
Suppositio):

21  Bertini (1976), como la mayor parte de la crítica literaria, niega el carácter dramático tanto 
de esta obra como de Terentius et delusor (vide infra); Molina (2007, pp. 119-120) reconoce en ambas 
«trazas de escenificación». Se opone, por tanto, una categorización teatro profano frente a teatro sacro 
divergente de la de teatro literario/ teatro escénico (Castro, 1996) que seguimos aquí.

22  Esta obra ha sido calificada de pantomima (Ermini, 1935, p. 25), obras en las que un 
bailarín –o varios– representaban mímicamente el desarrollo de la acción, mientras un coro o un can-
tor ofrecían el texto que le acompañaba (Thiede, 1998, p. 57). Se ha llegado a realizar una tentativa 
de puesta en escena (Bellingeri, 1982, p. 662), si bien se ha llegado a poner en duda dicha represen-
tabilidad, concluyendo que se trata de un ejercicio literario (Mosetti, 2016b). En este sentido, Jacob-
sen (2014, p. 136) expresa una opinión media sin comprometerse con la representabilidad: «Un breve 
squarcio dei divertimenti intellettuali dell’epoca alla corte papale è offerto dalla Cena Cypriani, la vec-
chia parodia di una predica del vescovo Zenone di Verona (360/371) che Rabano Mauro aveva tras-
formato per Lotario I in un compendio alquanto pedante per la memorizzazione di personaggi e fatti 
della Bibbia; Giovanni Diacono adattò per Giovanni VIII e Carlo il Calvo il vecchio testo in versi rit-
mici per la recitazione e lo svago burlesco per il banchetto pasquale».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

8

Ludere me libuit; ludentem papa Iohannes
Accipe; ridere, si placet, ipse potes.

Tristia lassatis dum currunt secula tegnis,
Suscipe de rithmis dogmata grata tibi,

Quis laetus poteris spectacula cernere festis,
Iam variis monstris dissimulata nimis.

Aspice depictam multo variamine mensam,
Dum nova cum veteri dogmata iure legis.

Fac relegat balbus Crescentius ista vietus:
Qui risum poterit stringere, marmor erit,

Temporibus musam mutat sine labe poeta:
Nunc hilarem popolum musa iocosa beat.

La obra, pues, en la concepción de Juan Diácono, está pensada para la repre-
sentación. En este sentido genera un marco anacrónico y anatópico en el epílogo 
escrito, puesto que afirma haber visto a Cipriano (Cena Cypriani iii 1):

Haec cantabat papa Tascius	 solio Cornelii,
Graphium tenens vietis	 iam retunsum digitis,
Et detritis ludibundus	 scribebat in tabulis,
Quem ab Hostia conspexi	 sub portu Cartaginis

Por lo demás, el trasfondo bíblico de Cena Cypriani traslada el escenario a 
Oriente, en Canán, junto al río Jordán (Cena Cypriani ii B 1-3):

Quidam rex nomine Iohel nuptias faciebat in regione Orientis in Chana Galileae. Is 
invitavit plures, ut cenam eius confrequentarent. Qui temperius loti in Iordanem adfue-
runt in convivio.

A continuación, se realiza la preparación del lugar en el que se procederá a 
cenar (Cena Cypriani ii B 3-6 p. 28):

Tunc / commundavit Naaman, aquam sparsit Amos, / Iacobus et Andreas adtulerunt 
foenum, Matthaeus et Petrus straverunt, / mensam posuit Salomon, atque discubuit 
omnis turba.

Y finalmente, los comensales se sentarán «quisque ut poterat locum sibi inve-
niebat». (Cena Cypriani ii B 7-8), si bien cada uno estará asociado a un elemento 
relacionado con él (Cena Cypriani ii B 8-28):

Primus itaque omnium sedit / Adam in medio, Eva super folia, / Cain super aratrum, 
Abel super mulgarium, / Noe super arcam, Iafeth super lateres, / Abraham sub arbore, 
Isaac super aram, / Iacob supra petram, Loth iuxta ostium, / Moyses super lapidem, 
Helias super pellem, / Danihel super tribunal, Tobis super lectum, / Ioseph super modium, 
Beniamin super saccum, / David super monticulum, Iohannes in terra, / Pharao in 
arena, Lazarus in tabula, / Iesus super puteum, Zacchaeus super arborem, / Matthaeus 
super scamnum, Rebecca super hydriam, / Raab super stuppam, Ruth super stipulam, / 
Thecla super fenestram, Susanna in horto, / Abessalon in frondibus, Iudas super locu-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
4

9

lum,  / Petrus super cathedram, Iacobus super retem, Samson super columnam, Heli 
super sellam, / Rachel super sarcinam. / Patiens stabat Paulus, et murmurabat Esau, / 
et dolebat Iob, quod solus sedebat in stercore.

El paisaje escénico queda configurado así en los primeros versos, por no 
hablar de que supone la muestra del modo en que irá avanzando la acción de la obra: 
se establece una enumeración de los personajes con los elementos que les permiten 
realizar algún tipo de acción23. En lo que nos ocupa, tras la ubicación geográfica glo-
bal en el horizonte bíblico, se ha producido una compleja descripción de la escena 
donde un escenario sencillo preparado para la cena se ha cargado de elementos con-
cretos, llenos de connotaciones simbólicas, sobre los que los comensales se sientan. 
Ya no habrá más referencias al paisaje o a la escena en toda la obra, salvo la mención 
de los vinos que se sirven en la cena (Cena Cypriani ii B 142-149): 

Sed quoniam aliquot vini habebant, / Passum bibebat Iesus, Marsicum Ionas, / Surrenti-
num Pharao, Pelinum Adam, / Laletanum Moyses, Creticum Isaac, / Adrianum Aaron, 
Arbustinum Zachaeus, / Arsinum Thecla, Albense Iohannes, / Campanum Abel, Signi-
num Maria, / Florentinum Rachel.

O la construcción de una tumba al final de la obra (Cena Cypriani ii B 265-267): 

Tunc iussit rex, uti qui mortuus esset / sepeliretur / et vendidit agrum Emnor, emit Abra-
ham, / Nacor monumentum fecit, et aedificavit Cain, / (...).

Terentius et delusor, pieza anónima del siglo ix, deriva del ambiente escolar. 
Trata de una disputa entre un joven estudiante que se burla de las obras de Terencio 
y el comediógrafo que se presenta como una auctoritas de la cultura escolar, lo que 
se refuerza con la caracterización de este como un anciano. Lo llamativo reside en 
que cada intervención está precedida de una rúbrica en prosa sobre la actitud y los 

23  Manca (2008-2009, p. 86) señala que se trata justamente del mecanismo en el que se fun-
damenta la comicidad de la obra: «ogni personaggio è associato a un oggetto o un’azione che richiama 
la sua funzione nella Bibbia». Este mecanismo es estudiado con detalle por el mismo autor (Manca, 
2007) y referentes literarios en obras entorno al banquete: Petronio, Satyricon 35, Ateneo, Deipnoso-
fistai 60, o la referencia, ya puesta de manifiesto y editada por Stecker (1923, pp. 861-862), así como 
recogida por Fontana (1999, pp. 76-81), a Zenón de Verona, Ad neophytos post baptisma; o incluso 
Apuleyo (Mosetti, 2006, pp. 239-245). En este sentido estamos ante una obra singular que rompe con 
la visión negativa del teatro por parte del cristianismo tardío desde el De spectaculis de Tertuliano: «al 
passaggio fra Tardo-Antico e Medioevo, circola in Occidente un nuovo modello di “teatralità”, corris-
pondente a una concezione propagandistica, apologetica, virtuale del “teatro”; la Cena Cypriani vi si 
oppone come irriverente risposta ludica, come espressione della cultura dell’antimodello; come forma 
non lontana, in fondo, dai tentativi di legittimazione degli spettacoli, che taluni Cristiani, riluttanti 
ad abbandonare i “teatri”, avrebbero condotto, strumentalizzando, specularmente, in chiave “tea-
trale” alcuni passi biblici, quasi a voler controbattere l’Apologetica tardo-antica con i suoi stessi mezzi» 
(Mosetti, 2016a, pp. 997-998). Pues «Per il Cristianesimo si trattava di costruire un’autentica alterna-
tiva drammatica, che riuscisse ad appropriarsi dell’intera gamma espressiva della “spettacolarità” (...)» 
(Mosetti, 2006, pp. 217-218).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

0

gestos de los interlocutores –una acotación, por tanto–. Esta altercatio no precisa de 
describir un escenario, de modo que el movimiento se limita a señalar la entrada de 
Terencio a escena, «nunc Terentius exit foras audiens haec et ait» (Terentius et delu-
sor v.13) o «ecce persona delusoris praesentatur et hoc audiens inquit» (Terentius 
et delusor v.22). En cuanto a la existencia de referencias geográficas, estas se limitan 
a una breve mención de lo nocivo que procede de tierras lejanas: «Hic quibus exter-
nis scelerosus venit ab oris, / Qui mihi tam durum iecit ridendo cachinnum?» (Teren-
tius et delusor v.16)24.

Los dramas eclesiásticos, término con el que aunamos tanto el drama litúr-
gico como el escolar, participarán de algunos de los elementos ya citados25. El origen 
de este fenómeno, específicamente medieval, debe buscarse en la relación estable-
cida entre el sacerdote y el actor trágico26. Honorio de Autún afirma que el sacer-
dote es un actor trágico que representa el combate y triunfo de Cristo en el teatro de 
la Iglesia ante el pueblo (De gemma animae siue de diuinis officiis 38, De tragoediis): 
«Sic tragicus noster pugnam Christi populo christiano in theatro Ecclesiae gestibus suis 
repraesentat, eique uictoriam redemptionis suae inculcat».

Establecido así el carácter teatral de la liturgia cristiana, se procedió a un 
despliegue de desarrollos diferentes de representaciones; y decimos representacio-
nes, puesto que la liturgia romana disponía de un gran vigor dramático y espectacu-
lar: cantos de tropos del introito, lecturas, sermones o procesiones, y, por supuesto, 
los denominados dramas litúrgicos y escolares. Prescindiendo de la diferencia entre 
unos y otros, directamente ligada a su relación con la liturgia, al buscar en ellos las 
referencias al paisaje y la geografía, al paisaje escénico y al narrado, hemos encon-
trado concomitancias con aspectos ya mencionados a lo largo de nuestro trabajo.

Es obvio subrayar que la geografía referida en todos estos dramas es bíblica27, 
coetánea a la redacción –e.g. Clerici– o alegórica –e.g. la Jerusalen celeste del Ordo 

24  Citamos por la edición de Winterfeld (1902, pp. xx-xxiii). Un estudio completo puede 
consultarse en Giovini (2007).

25  «En el multiforme ámbito de la literatura latina medieval nos encontramos con un enorme 
corpus que surge en el siglo x y llega hasta el xvi; nos referimos a ese conjunto de composiciones lite-
rario-musicales que reciben el nombre genérico de dramas eclesiásticos y que la competencia literaria 
contemporánea percibió como posibles piezas teatrales. Bajo esta denominación se engloban, por una 
parte, los “dramas litúrgicos”, que formaron parte del rito como una ceremonia eclesiástica más, y, por 
otra, los “dramas escolares”, es decir, esas piezas que, aun pudiendo formar parte del rito, manifiestan 
que su función no es tanto al servicio del culto como de la creación estética y literaria de obras desti-
nadas a la puesta en escena» (Castro, 2001, p. 5). El drama litúrgico es definido como «toda compo-
sición literario-musical que formó parte de una ceremonia religiosa, pero que rebasó los límites de la 
dramatización simbólica de la liturgia y se aproximó, desde el punto de vista moderno, a la dramati-
zación imitativa y mimética de la impersonation teatral» (Castro, 1996, p. 74).

26  Además, es un fenómeno que se extiende por una cada vez más compleja dramatización 
de la liturgia en la Edad Media (Castro, 1994, pp. 80-82).

27  No haremos mención explícita de ella, ni de ejemplos, pues se trata de un aspecto ligado 
directamente con la temática: Jerusalén, Judea, el palacio de Herodes, etc.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

1

virtutum de Hildegarda de Bingen28–, siendo las dos últimas muy poco precisas. 
Para su presentación espigaremos ejemplos de tres aspectos que hemos considerado 
relevantes: (i) la presencia de un/el sepulcro; (ii) el viaje como motor de la historia; 
y (iii) el desarrollo de escenografías completas hasta cierto punto estáticas.

En primer lugar, el sepulcro (de Cristo) está asociado al origen de los dra-
mas litúrgicos; igualmente hemos analizado su papel en las obras de Rosvita, donde 
se liga al espacio mágico, salvaje, al locus en el que pueden suceder los milagros. Ese 
espacio imaginario milagroso, piedra angular de la creencia en la resurrección, apa-
rece en la Visitatio Sepulchri29:

INT. Quem queritis in sepulchro, cristicole?
RESP. Ihesum Nazarenum crucifixum, o celicole
Non est hic surrexit sicut predixerat
Ite, nuntiate quia surrexit de sepulchro.

Hilario de Orleans en Suscitacio Lazari, en el marco de la geografía bíblica, 
presenta Judea de la siguiente manera (Hilarius, Suscitacio Lazari 101-108)30:

Ihesus ad Di<s>cipulos dicent:
In Iudeam iterum / nos oportet pergere, / ubi quiddam paululum / decreui peragere.
Cui Dis<ci>puli dicent:
Te nuper lapidibus / uolebant obruere, / et uis tamen iterum / in Iudeam tendere!

La obra desarrolla su escena principal en el sepulcro de Lázaro (Hilarius, 
Suscitacio Lazari 173-180):

Et Ihesus ad illam:
Volo, soror, uolo multum / me deduci al sepultum, / ut in uitam reuocetur / qui a morte 
detinetur.
Illa autem, ducens Ihesum ad sepulcrum, dicet:
Hic eum possimus; / ecce locus, Domine; / quem in Patris poscimus / suscitari nomine».

Es más explícito Resuscitatio Lazari del manuscrito de Fleury (Resuscitatio 
Lazari 1)31:

In primis adducatur Simon cum quibusdam Iudeorum, et resideat in domo sua. 
Post hec ueniat Ihesus in plateam, cum discipulis cantantibus:

28  «Virtudes. Estás en el edificio de la Jerusalén celestial floreciendo entre los brillantes lirios» 
(Hildegarda, Ordo virtutum 47), no dando lugar a más desarrollo del escenario ni el paisaje. Sobre esta 
autora vide Castro (2001, pp. 83-88), Dronke (2002, pp. 272-280), Moulinier (2006, pp. 77-90) y 
Notz (2006, pp. 125-132).

29  Young (1993, i 393-397).
30  Young (1933, ii, pp. 212-219).
31  Young (1993, ii 199-211).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

2

Se hace, pues, referencia al escenario imaginado, domus, pero también al 
real de la representación, plateam; posteriormente nos trasladará al túmulo (Resus-
citatio Lazari 281-286):

Ihesus transiens ante monumentum dicat:
Velox huius saxi remocio, / et spelunce fiat apertio / sine mora. / Qua debetis miranda 
cernere / atque Dei nomen extollere / hec est hora.

Y, si podemos considerar el sepulchrum, por más que se cargue de connota-
ciones positivas para el cristianismo, la expresión de un locus horroris, a este grupo 
pertenece la primera aparición conocida de demonios en escena, que, por supuesto, 
se acompaña de la ausencia de luz a la que han llegado las necias (Sponsus 84-90)32:

Modo veniat Sponsus. <Fatuae dicant:>
Audi, Sponse, uoces plangentium: / Aperire fac nobis ostium / Cum sociis <ad dulce pran-
dium; / Nostrae culpae> praebe remedium! / Dolentas, chaitiuas, trop i auern dormit!>
Christus:
Amen dico,	 uos ignosco,	 nam caretis lumine, / Quod qui perdunt	 procul per-
gunt huius aule limine.

En segundo lugar, el viaje supone un motor de la acción escénica. Es lo que 
sucede en el ambiente urbano en el que se sitúa Ludus super Iconia Sancti Nicolai de 
Hilario de Orleans (Hilarius, Ludus super Iconia Sancti Nicolai 1-16)33:

In primis Barbarus, rebus suis congregatis, ad Ichoniam ueniet et, ei res suas con-
mendans, dicet:
Nicholae, quidquid possideo, / hoc in meo misi teloneo; / te custodem rebus ad<h>ibeo; 
/ serua quę sunt ibi. / Meis, precor, adtende precibus; / uide, nullus sit locus furibus. / 
Preciosis aurum cum uestibus / ego trado tibi. Proficisci foras disposui; / te custodem rebus 
inposui; / reuertenti redde quę posui / tua sub tutela. / Iam sum magis securus solito, / 
te custode rebus inposito, / reuertenti uide ne merito / mihi sit querela».

Así sucede también en Iudeus ad Sanctum Nicholaum34, en la que no son 
unos viajeros los que llegan, sino que un judío encomienda su tesoro al santo al salir 
de viaje. En Tres clerici, obra en la que el viaje y el alojamiento que encuentran entre 
dos ancianos, que asesinarán a los estudiantes y san Nicolás los resucitará posterior-
mente, supone la causa de la peripecia dramática (Tres clerici 13-16)35:

Insimul omnes ad Senem dicant:
Hospes care, querendo studia / huc relicta uenimus patria; / nobis ergo prestes hospicium / 
dum durabit hoc noctis spacium».

32  Young (1933, ii, pp. 361-369).
33  Young (1993, ii, pp. 337-343).
34  Young (1993, ii, pp. 343-351).
35  Young (1993, ii, pp. 330-334).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

3

Ordo ad representandum Herodem recrea la llegada de los Reyes Magos y 
desarrolla en acotación el movimiento de los actores en el templo (Ordo ad represen-
tandum Herodem p. 84)36:

Tunc demum surgentes cantent intra se Transeamus, et cetera; et sic procedant usque 
ad Presepe, quod ad ianuas monasterii paratum erit:

El movimiento hasta la puerta del coro (Ordo ad representandum Herodem 
p. 85):

Venientes ad hostium chori interrogent astantes:
Dicite nobis, O Ierosimilitani ciues, ubi est expectatio gencium; ubi est qui natus est rex 
Iudeorum, quem signis celestibus agnitum uenimus adorare?».

Y expone en el texto el origen de los Magos de Oriente (Ordo ad represen-
tandum Herodem p. 88):

Nos sumus, quos cernitis, reges Tharsis et Arabum et Saba dona ferentes Christo nato, 
Regi, Domino, quem, stella ducente, adorare uenimus.

Ad interfectionem Puerorum presenta un juego interesante, pues la acotación 
inicial habla de que «<A>d interfectionem Puerorum induantur Innocentes stolis albis, 
et gaudentes per monasterium, orent Deum» (Ad interfectionem Puerorum p. 110)37, 
es decir, explicita el espacio real en el que se desarrollará la representación, mientras 
que la obra trasladará al público al espacio imaginario de Judea (Ad interfectionem 
Puerorum p. 113): 

Tunc Ioseph, Ioseph, fili David! Reuertere | in terram Iudam, defuncti sunt enim qui 
querebant animam pueri.

Ludus de Emmaus38 se inicia en su acotación con la referencia anacrónica de 
castellum (Ludus de Emmaus 1):

Incipit exemplum apparitionis Domini discipulis suis iuxta castellum Emaus, ubi illis 
apparuit in more peregrini et tacuit videns, quid loquerentur et tractarent.

Son muy escasas otro tipo de descripciones, lo que hace más llamativo, si 
cabe, la presencia de un locus amoenus, tomado de Canticum canticorum39 (Ludus 
de Emmaus 26a*):

36  Young (1993, ii, pp. 84-92).
37  Young (1933, ii, pp. 110-117).
38  Citamos la edición por medio de Martínez Gázquez-Florio (2006, pp. 152-154); Young 

(1993, i, pp. 463-465).
39  Vide Colunga-Turrado (1953, pp.  819-824).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

4

<Dominus.> Vox turturis audita est in turribus Ierusalem. Veni, amica mea. Surge, 
Aquilo, et veni, Auster; perfla hortum meum, et fluent aromata illius.
Respondet Maria: Veniat dilectus <meus in hortum suum, ut comedat fructus pomo-
rum suorum.>
Dominus: Comedi <favum cum melle meo, bibi vinum meum cum lacte meo.>
Maria: Talis est dilectus <meus, et ipse est amicus meus. Filie Ierusalem.>
Dominus: Tota pulchra <es, amica mea, et macula non est in te. Favus distillans labia 
tua, mel et lac sub lingua tua, odor unguentorum tuorum super omnia aromata. Iam 
enim hiems transiit, imber abiit et recessit, flores apparuerunt, vinee florentes odorem 
dederunt, et vox turturis audita est in terra nostra. Surge, propera, amica mea, veni de 
Libano, veni, coronaberis>.

Para el tercer lugar hemos dejado los dramas en los que se explicita por 
medio de las acotaciones el desarrollo de un escenario complejo y, en ese sentido, 
estático en tanto que simbólico. Así sucede en Danielis ludus, que desde la magnifi-
cencia del palacio del rey Baltasar se traslada al locus horroris que supone el foso de 
los leones (Danielis ludus, inter vv. 352-353)40: «Tunc proicient Danielem in lacum»; 
lo que se repite en Historia de Daniel representanda de Hilario de Orleans41, que ya 
en su inicio traza el escenario en el palacio y con un pozo de leones (Hilarius, His-
toria de Daniel representanda 1):

In cuius prima parte he persone sunt necessarie: / Rex unus sub persona Baltasar / 
Regina / Daniel / Quatuor Milites / Quatuor Seniores.
In secunda uero parte: / Rex unus sub persona Darii / Idem Daniel / Milites et 
Seniores qui et in prima / Angelus unus in lacu leonum / Abacub / Angelus alius, 
qui deferat Abacub ad lacum / Angelus tercius, qui cantet, Nuncium uobis fero».

La acotación inicial del Ludus de Antichristo dará una idea precisa de lo que 
tratamos de expresar (Ludus de Antichristo 1)42:

Templum Domini et vii sedes regales primum collocentur in hunc modum: Ad orientem 
templum Domini; huic collocantur sedes Regis Hierosolimorum et Sedes Sinagogę. Ad 
occidentem sedes Imperatoris Romanorum; huic collocantur sedes Regis Theotonicorum et 
sedes Regis Francorum. Ad austrum sedes Regis Grecorum. Ad Meridiem sedes Babilonię et 
Gentilitatis. His ita ordinatis, primo procedat Gentilitas cum Rege Babiloni<e> cantans:.

Al inicio de la obra se realiza por medio de la correspondiente acotación un 
reparto del espacio escénico de un modo simbólico, cubriendo los puntos cardina-
les. De ese modo, las acotaciones del resto de la obra se recrearán en el vestuario, la 
gestualidad y los movimientos de una zona a otra del escenario, o recreará el enfren-
tamiento entre los ejércitos; todo ello, sobre un paisaje escénico imaginario que se ha 

40  Young (1933, ii, pp. 290-306. 
41  Young (1933, ii, pp. 276-290)
42  Young (1933, ii, pp. 369-396).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

5

establecido desde el primer momento y requiere de utilización de elementos deco-
rativos en escena (Jackson, 1979).

El mismo patrón se reproduce en Filius Getronis 143 (Walsh 2001):

Ad representandum quomodo Sanctus Nich<o>laus Getron<is> Filium de manu 
Marmorini, Regis Agarenorum, liberauit, paretur in competenti loco cum Ministris 
suis armatis Rex Marmorinus in alta sede, quasi in regno suo sedens. Paretur et in 
alio loco Excoranda, Getronis ciuitas, et in ea Getron, et cum Consolatricibus suis, 
uxor eius, Eufrosina, et Filius eorum Adeodatus. Sitque ab orientali parte ciuitatis 
Excorande ecclesia Sancti Nicholai, in qua puer rapietur.

Otro tanto sucede en la Conversio Beati Pauli Apostoli (p. 219)44: 

Ad representandum Conuersionem Beati Pauli Apostoli paretur in competenti loco, 
quasi Ierusalem, quedam sedes, et super eam Princeps Sacerdotum. Paretur et alia 
sedes, et super eam iuuenis quidam in similitudine Sauli; habeatque secum Ministros 
armatos. Ex alia uero parte, aliquantulum longe ab his sedibus, sint parate quasi in 
Damasco due sedes, in altera quarum sedeat uir quidam nomine Iudas, et in altera 
Princeps Sinagoge Damasci. Et inter has duas sedes sit paratus lectus, in quo iaceat 
uir quidam in similitudine Annanie.

Cuando hay un pequeño cambio del escenario, se procede a la acotación 
oportuna (Conversio Beati Pauli Apostoli p. 222):

Tunc Ministri eant et quera<n>t Saulum. Quo comperto, Saulus cum Discipulis 
suis in sporta ab aliquo alto loco, quasi a muro, ad terram demittatur.

O lo mismo en Ordo de Ysaac et Rebecca et filiis eorum (1)45:

Ordo de Ysaac et Rebecca et filiis eorum Recitandus

Tria tabernacula disparatim disponenda sunt cum lectis et aliis ornatibus prout facultas 
erit, vnum Ysaac, secundum Iacob et Rebecce, tertium Esau. Coquine Esau et Iacob, vbi 
delicate dapes cum pane et uino promte sint. Capreolus, si esse potest. Duo hedi. Tece 
manuum pilose. Pellis, que tegat collum, pilosa. Pillea Iudaica Ysaac et filiis, et colori-
bus uariata; cetera simplicia aptentur. Vestes prout decentiores prouideantur. Arcus cum 
pharetris. Cuique predictorum plurimi clare uestiti assistant cum cantoribus suis, qui in 
singulis locis historie allegorias dulciter canant. Hoc cantu producendus est Ysaac usque 
ad lectum honorifice dispositum:».

Entre las obras del Codex Buranus, De Nativitate desarrolla la disposición 
del escenario de modo similar a los anteriores (De Nativitate 1)46:

43  Young (1993, ii, pp. 351-360).
44  Young (1993, ii, pp. 219-224).
45  Young (1993, ii, pp. 258-266).
46  Young (1993, ii, pp. 172-196).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

6

Primo ponatur sedes Augustino in fronte ecclesie, et Augustinus habeat a dextera 
parte Ysaiam et Danielem et alios Prophetas, a sinistra autem Archisynagogum et 
suos Iudeos.

No obstante, lo que resulta más relevante es el canto de la Sibila, que pre-
senta el apocalipsis, en lo que es una descripción completa de un locus horroris (De 
Nativitate 3b)47:

Iudicij signum: Tellus sudore madescet; / E celo rex adueniet per secla futurus, / <S>cilicet 
in carne presens ut iudicet orbem, / Vnde Deum cernent incredulus atque fidelis / Cel-
sum cum sanctis, eui iam termino in ipso. / Sic anime cum carne aderunt quas iudicat 
ipse. / Cum iacet incultus densis in uepribus orbis, / Reicient simulacra uiri, cunctam 
quoque gazam. / Exuret terras ignis, pontumque polumque; / Inquirens tetri portas 
effringet Auerni; / Sanctorum sed enim cuncte lux libera carni, / Tradetur; sontes eterna 
flamma cremabit. / Occultos actuis retegens, tunc quisque loquetur / Secreta, atque Deus 
reserabit pectora luci. / Tunc erit et luctus, stridebunt dentibus omnes. / Eripitur solis 
iubar, et chorus interit astris; / Soluetur celum, lunaris splendor obibit; / Deiciet colles, 
ualles extollet ab imo. / Non erit in rebus hominum sublime uel altum. / Tum equantur 
campis montes, et cerula ponti. / Omnia cessabunt, tellus confracta peribit. / Sic pari-
ter fontes torrentur, fluminaque igni. / Et tuba tunc sonitum tristem demittet ab alto / 
Orbe, gemens facinus miserum, uariosque labores, / Tarthareumque chaos monstrabit 
terra de<h>i<s>cens; / Et coram hic Domino reges sistentur ad unum; / Decidet e celo 
ignisque et sulphuris amnis.

Frente a ese locus horroris se contrapone Ludus de Rege Aegypti, donde, car-
gado de connotaciones clásicas, se describe un completo locus amoenus, en el que se 
dará rienda suelta a la elegíaca militia amoris (Ludus de Rege Aegypti 2-17)48:

Ab estatis foribus / nos amor salutat; / humus picta floribus / faciem conmutat. / Flores 
amoriferi / iam arrident tempori, / perit absque Venere / flos etatis tenere. 
Omnium principium, / dies est uernalis; / uere mundus celebrat / diem sui natalis. / 
Omnes huius temporis / dies festi Veneris; / regna Jouis omnia / hec agant sollempnia».

Y se completa con la descripción de los jardines de Babilonia (Ludus de Rege 
Aegypti 36-72):

Hec noua gaudia / sunt ueneranda, / festa presentia / magnificanda. / Dulcia flumina 
/ sunt Babylonis, / mollia semina / perditionis. / Concupiscentia / mixti saporis / inge-
rit somnia / lenis amoris.
Heccine gaudia / cupiditatis / tribuunt ydola / captiuitatis. / Dulcia.
Apta delitiis / caro letatur, / hac <uia> uiciis / mens uiolatur. / D<ulcia>.
Affectionibus / motus tumultus / tollit uirtutibus / proprios cultus. / D<ulcia>.

47  Young (1993, ii, pp. 130-131) considera que este canto de la Sibila es una pieza diferente 
que se inserta dentro de la representación.

48  Young (1993, I ii I, pp. 463-469).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

7

Ista sunt deuia / felicitatis, / ocia mollia / sunt uoluptatis. D<ulcia>.
Ista negocia / plena malorum / et desideria / flagiciorum. D<ulcia>».

En suma, en los dramas eclesiásticos, dado su carácter musical y que la escena 
esté ligada al espacio sacro o al espacio público, y no propiamente a una escena, las 
acotaciones escénicas cobran un gran protagonismo. El paisaje y la geografía en el 
texto se reduce a muy pocas expresiones que hemos tratado de mostrar; en la escena 
este es imaginario y simbólico, con expresión de lugares fijos.

2. PAISAJE Y GEOGRAFÍA EN EL DRAMA LATINO 
DEL RENACIMIENTO

El final del siglo xiii y sobre todo el siglo xiv darán lugar a un nuevo tipo 
de producción dramática caracterizada por la imitatio y la aemulatio de la produc-
ción dramática de la Antigüedad. Este drama humanístico sentará las bases del teatro 
neolatino de los siglos xvi y xvii, hasta que el siglo xviii ceda el paso a las produc-
ciones populares en lenguas vernáculas y al pujante teatro jesuítico. Por ello, nos 
centraremos, en el final de nuestro estudio, en la observación de la comedia y la tra-
gedia humanísticas.

2.1. Comedia humanística

El carácter imitativo de las comedias hace que se multiplique la aparición 
de los términos que tienen que ver con urbs, convirtiéndose en este sentido no solo 
en continuación de la comedia antigua, sino también con una evidente relación con 
la comedia elegíaca del mismo tema49. Estos se multiplican y hablan de la represen-
tabilidad de estas obras50, tal como ya subrayábamos: macellum, hortulus, ecclesiam, 
vicinia, templum, posticus, cella, platea, edis, cubiculum, taberna, angiportus, turrim, 
hortus, divorticula, porticus, deambulatorium, scaligradium, fenestrellam, celula, bal-
neum, cavea, area, tectorio, aedicula, cauponam, fanum, etc., incrementan el vocabu-
lario descriptivo de la ciudad que se había limitado a un léxico elemental (villa, urbs, 
domus, fores, forum, viam, portus, ianua, limina, arva). Todo ello y términos como 
ecclesiam, turrim o scaligradium muestran la adaptación a la realidad de la época de 

49  Vide punto 1.1.1. en el presente trabajo.
50  Limitamos nuestro estudio a las cinco comedias humanísticas contenidas en la edi-

ción de Grund (2005): Paulus (ca. 1390), de Pier Paolo Vergerio (1370-1444); Philodoxeos fabula 
(1424/1437), de Leon Battista Alberti (1404-1472); Philogenia et Epiphebus (1437/1438), de Ugolino 
Pisani (¿1405?-¿1445?); Chrysis (1444), de Enea Silvio Piccolomini, futuro papa Pío II (1405-1464); 
y Epirota (1483), de Tommaso Mezzo (nacido ca. 1447). Una visión de conjunto de esta producción 
trágica, incluyendo las referencias a obras perdidas o conservadas en escasos fragmentos, puede cono-
cerse en Grund (2015, pp. 104-108).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

8

la redacción en el siglo xv51. No obstante, como señala Grund (2005, pp. xii-xxi), 
resulta complicado averiguar hasta qué punto fueron representadas las comedias 
humanísticas52, y las que lo fueron a menudo formaron parte de ceremonias acadé-
micas, entretenimientos de la corte o espectáculos religiosos. Este alejamiento de la 
escena, unido a la imitatio de las comedias de Plauto y Terencio, contribuye, en nues-
tra opinión, a la ausencia de acotaciones escénicas –aspecto ya repetido en nuestro 
trabajo– y a cierta falta de precisión en el momento de utilizar los signos lingüísticos 
indicadores del espacio escénico53.

Tales son las características que se pueden rastrear en Paulus, de un joven54 
Pier Paolo Vergerio (ca. 1390), cuya escena se ubica en Bolonia y sigue muy de 
cerca el patrón terenciano (Paolini, 2017, pp. 307); es la ciudad en la que el prota-
gonista se encuentra estudiando, para, finalizados sus estudios, retornar a la patria 
(vv. 30-33: «Videbar ipse michi / coronatus iam emerita lauro in patriam / ivisse me, ac 
protinus sponsam virginem / generosam michi, que decore superaret solem»); de lo con-
trario, deberá dedicarse a la milicia o retirarse a territorios donde impera la barbarie 
(Paulus vv. 152-153: «aut miliciam secuturum aut in extremam / barbariem»). Son 
abundantes los términos ya referidos, de entre los que destacamos el uso de posticum 
(Paulus v. 489: «Ego postico vos admittam») o de monasterium (Paulus vv. 816-817: 
«quot intra monasteriorum / claudier septa!»; o la referencia a la realidad de la ciudad 
de Bolonia por medio de su mercado y de la puerta que daba salida hacia la ciudad 
de Rávena, en Paulus vv. 161-165:

Abi igitur / et duos illos codices, qui soli apud me / sunt, vestesque ex scrinio collige, quoad 
/ libras auri tres cogas; deinde in macellum / ito et in Ravennensem portam.

O, finalmente, la referencia a los esclavos a la venta en función de su origen 
geográfico (Paulus vv. 219-224):

Cum enim preteriero, omnes me domine / spectabunt et mirabuntur qui sim, / qui Ethio-
pes Teucrosque servos habeam / empticios, cum ceteri non nisi / immundos Germanos, 
qui caules / sepo condiant et potent poculis oleum.

51  Una visión de conjunto, desde sus orígenes humanísticos y su evolución a lo largo del 
Renacimiento y la Edad moderna, puede consultarse en Tilg (2015).

52  De hecho, «None of the comedies included in this volume can be proven with any certainty 
to have been presented publicly» (Grund, 2005, p. xii). Se trata de obras calificadas por Van Thieghem 
(1944, p. 149) de «comédie à la antique» en las que los modelos de Plauto y Terencio son más evidentes.

53  Una visión más optimista de la representación de las obras dramáticas del Renacimiento 
y la Edad Moderna es la que ofrece Bloemendal (2014, pp. 480-481): «Most Neo-latin dramas were 
meant to be both read and staged. Such a performance added to the impact of a play by means of the 
spoken word as well as decor and props. Often plays were printed only after the performance, whereas 
many remained in manuscript form. Those manuscripts contained the entire play, or ‘roles’, viz. the text 
to be spoken by one actor». Esta visión se sustenta en el impacto en las audiencias de estas obras y en el 
papel desempeñado por estos dramas en la formación de la opinión pública (Bloemendal, 2008 y 2013).

54  Katchmer, 1998, pp. 77-88 concluye que la redacción fue anterior a los treinta años.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
5

9

Philodoxeos fabula, de Leon Bautista Alberti (1424/1437), de clara raigambre 
plautina (Paolini, 2017, p. 307), ofrece una riqueza mayor en las descripciones, más 
que probablemente relacionadas con la dedicación a la arquitectura y urbanismo del 
autor, famoso por su obra De re aedificatoria, presentada al papa Nicolás V el año 
1452 y editada por primera vez en 1485 (Rivera, 1991, p. 7). Por ello, sus descripcio-
nes son más precisas, como en la descripción del deterioro en el que se encuentra la 
casa de Philodoxeus a su regreso y que describe su compañero Phroneus (Philod. 18):

Et quam accurate, quam premeditate hoc me iupsit negotii conficere! Hec dixit:”Nosti 
quod te diligo et nosti angiportum, ubi operam omnem, diem omnem meque omnem 
contrito consumoque miserum. Istuc ito ac, siquid videris sive quem transeuntem, spe-
culator. Ibi directo ad levam, quasi edibus, amate coadiunctum, ostium est. Edes ille 
multo mihi commodo esse poterunt, dum in illius familiaritatem, qui inhabitat, nos 
inserpias. Est ut hominem convenias teque amico et vitee mee amicum ac veluti vitam 
prestes. Hinc haud commoneo quicquam necdum impero: tute sapis frugi es. Homi-
nem ut agnoscas, huc adverte: est fuscus, barba et capillo prolixus, claudicans, cesius”.

Al igual que en los casos anteriores, aparece un vocabulario específico, v.g. 
angiportum (Philod. 18, 32, 101 y 104), vinarias tabernas (Philod. 19), o, sin caer en 
la exhaustividad, el recurso a un término plenamente medieval (Philod. 47): «accesi 
ad turrim». Así lo medieval se mezcla con elementos clásicos como un desfile triun-
fal en el foro (Philod. 53):

Phron. Dicam. Namque in foro legati es Africa, bene re gesta, cum pompa nunc cum 
transirent, seduxi me ut eam ipsam pompam spectarem, quam tu quidem triumphum 
esse diceres: nam illic tibicines, currus, equi, leones, panthere, res denique mire atque 
innumerabiles, que videre longe opere pretium est. Interea putus caballum effrenum 
acriter virga et calcibus concussit. Nescio rem ut dixerit: hoc ipse aperto novi, crus mihi 
semifractum esse.

O el relato del que participa la descripción de un hortus (Philod. 86):

Mni. Narro. Doxia Doxie soror Phimiaque Alithiaque, hec virgo, atque ego flores in 
horto et apium opera animi gratia spectabamus, dum is convicinus senex suo ex horulo 
proximo, qui cratibus ab hortis Doxie conseptus est, nos quam plurime iubet salvere.

O Tychia realiza las indicaciones oportunas para que Phroneus identifique 
su casa (Philod. 119):

Tych. Ergo adhibe huc animum: hac recta usque apud publicanos, tum verte ad levam 
usque ad pistrinum, demum conscende ad plateam; ibi ad dextram e conspectu videbis 
umbonem ad postes appensum, de more ubi hec inscripta sunt aureis litteris: nisi iam 
forte. Ille sunt edes nostre: advocato gnatum. Intellextin?

En suma, el uso de los términos y la aparición de algunas descripciones, poco 
habituales en otras obras similares, hacen que del texto de Alberti se obtenga una visión 
más aproximada de los paisajes y escenarios en los que se desenvuelve la comedia.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

0

Philogenia et Epiphebus (1437/1438): de Ugolino de Parma, comparte con 
las anteriores el ambiente urbano en el que las puertas de las casas o el modo en que 
se accede a ellas configura la escena y el paisaje en el que se desarrolla la comedia 
(Philog. 15):

Ph. Quia parentes mei umbris advenientibus primum foribus obdunt pexulum, post non 
credentes pexulo, clavibus se tuciores reddunt et eas secum deferunt. Itaque nullo pacto 
tibi patere possent fores. Ep. Occurram huic probe. Ph. Quonam pacto? Ep. Ex deam-
bulatorio apud angiportum per scaligradium descendentem te, mi Philogenia, meos in 
amplexum accipiam.

Se produce una narratio rápida de las acciones que se producen en la casa 
(Philog. 24):

Cl. Mi vir, sensi profecto nescio quid in edibus tumultuari. Cal. Corripe te igitur e lecto 
et videas. Cl. Faciam. Ad gnatam primum pergam. Heus, heus, Philogenia, hem quid 
est? Hostium pulso; nil enim obstat quin recta possim ingredi via. Quid, Philogenia, 
foribus pexulum non dedisti? Ubi es? Hem abiit; ve misera mihi! Quid viro nuntiabo? 
Caliste mi, accurre huc propere. Cal. Hem, quid est? Cl. Philogenia nostra hedes est 
egressa. Cal. Unde? Cl. Nescio. Exploravi hostia, seras et omnes fenestras. Video omnia 
ordine esse quo statuta fuerant. Cal. Unde igitur potuit exire? Cl. Nescio, nisi forte ex 
deambulatorio in ultimis hedibus. Cal. Eamus igitur visere. Cl. Sequar. Cal. Hem, 
Cliopha, hinc omne malum est, hinc abiit impurissima, hic sunt vestigia. Cl. Ve mihi! 
Quid igitur est faciundum, mi vir?

En esta obra se menciona «ex oppido Castigii eam abduxit» (Philog. 56), 
situándonos en el momento de la redacción, ya que se trata de una pequeña villa a 
20 millas de Pavía, donde se lleva a cabo la acción. Desde esas poblaciones acuden 
los campesinos in urbem (Philog. 58 y 59).

Chrysis, de Eneas Silvio Piccolomini (1405-1464), el futuro papa Pío II, 
redactada en 1444, cuya acción se sitúa en Basilea, repite los mismos patrones de 
clara influencia plautina (Jocelyn, 1991)55, con las referencias ya indicadas a términos 
espaciales: in angiportu (Chrysis v. 37), ad ianuam (Chrysis v. 40), in foro (Chrysis vv. 
110; 160; 253; 681), in balneas (Chrysis v. 112), domum (Chrysis vv. 121; 268; 504; 
684), in cavea (Chrysis v. 176), in edibus (Chrysis v. 256), in scannis (Chrysis v. 668). 
Ahora bien, cabe resaltar la relación geográfica realista de una Basilea en conflicto 
con Francia, con la mención a las tropas de Armagnac, que derrotaron a las tropas 
suizas en la batalla de St. Jakob an der Birs (24 de agosto de 1444), en los alrededo-
res de Basilea; para terminar señalando la indiferencia entre gobernantes franceses o 
alemanes (Chrysis vv. 160-176):

55  La motivación para la redacción de esta obra era su utilidad para el aprendizaje de la elo-
cuencia, como el propio autor afirma en su Tractatus de liberorum educatione, «Comedi plurimum con-
ferre ad eloquentiam possunt, cum per omnes personas et effectus eant», lo que la sitúa en la línea educativa 
que ya hemos señalado en varias ocasiones (Paolini, 2017, p. 305).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

1

Charinus. (...) Vidi plures in foro / nuper propter Armeniacos ire anxios; / illos namque 
invasisse dolent imperium / et occidisse quosdam Suicenses truces. / Hostem volunt alii 
externum propulsarier / ulciscique suos. Tum post quidam togati / non capio quid divi-
sionis flebile / inter pontifices aiunt esse maxumos. / Ego sapientis verbum mente teneo: / 
curas post tergum decet inanes mittier, / Ut in cavea certant pulli gallinacei / esse causa, 
quibus cras est decretum mori, / sic propter imperium contendunt homines, / quod quam 
diu tenere debeant nesciunt. / At ubi carendum sit, imperio prius / quam cibo malim 
carere. Quid refert mea, / Gallus an Teutonicus uter imperet?

De la misma manera que los personajes manifiestan su relación con las ciu-
dades de Maguncia (Chrysis vv. 700-701, «Bacchidem colui / Maguntie») y Siena 
(Chrysis v. 709, «Dixin tibi quo pacto Senis dilaniarim mecam?»).

Finalmente, la propia trama de Epirota (1483), de Thomasso Mezzo, traslada 
a los espectadores hasta la antigua Grecia. Comparte con las anteriores el ambiente 
urbano que se refleja en el vocabulario empleado, que aparece en la salutatio urbis 
del protagonista (Epir. 35):

Salve urbs optata, meorum profugium, ubi fratris filiam esse praedicant! Quam sane 
urbem salvus videre aut contingere numquam speravi, ita mare venti caelum in nos navi-
gantes saevierant. Quam ob rem, antequam incipiam fratris filiam per urbem quaeritare, 
recipiam me in aliquid diversoliorum, ubi corpus curem. Sed quis est, quaeso, ille, qui 
ex editiori loco verba facit ad plebem? Exquiram iam ex proximo, tametsi nihil ad me 
verba eius. Dic, sodes, tribunus est hic an aliquis subtribunus, qui concionatur in foro?

La obra realiza un auténtico paseo por la ciudad, mostrando a los ojos de los 
espectadores los espacios por los que se mueven los personajes; no obstante, resal-
tamos aquí la aparición del uso de los referentes geográficos, ficticios –el Jardín de 
las Hespérides– y reales –Mauritania, donde se afirma que no hay ladrones–, con 
motivo de realizar una buena venta de hierbas por parte de un charlatán (Epir. 39):

Ut occepi dicere vobis, iuvenes, in horto Hesperidum hanc herbam ortam fuisse aiunt. 
Innumeras illi virtutes esse constat, de quibus omnibus ipse periculum feci, et vos, si 
diis placet, hodie parva impensa periculum facietis. Eius maxima virtus est ad indicia 
furtorum. Nam citius manu continebit ignem is, qui furti noxa tenetur, quam radi-
cem istam; cadit protinus e manibus, si eam ullo pacto tetigerit. Proinde in Maurita-
nia, ubi haec nata ferunt, nulli perhibentur esse fures, nisi forte qui post furtum statim 
fugam meditantur.

Al igual que el posadero describe su trabajo in cauponam (Epir. 43).

2.2. Tragedia humanística

El descubrimiento por parte de Lovato Lovati (1240/41-1309) del Codex 
Etruscus del siglo xi en la Abadía benedictina de Pomposa, que contiene la colección 
más antigua de las nueve tragedias de Séneca –Hercules furens, Troades, Phoenissae, 
Medea, Phaedra, Oedipus, Agamemnon, Thyestes y Hercules Oetaeus–, marca el inicio 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

2

de la tragedia humanística, cuya principal característica es justamente la imitacion y 
emulación de los dramas senecanos. Veremos a continuación la presencia de la geo-
grafía y el paisaje en una muestra de estas tragedias humanísticas56.

Ecerinis, escrita en 1314 por un discípulo de Lovato, Albertino Mussato 
(1261-1329), en cinco actos, tiene coro, diálogo y emplea el trímetro yámbico en 
los pasajes narrativos con clara influencia senecana (Grisafi, 2003) y muy especial-
mente de la pseudosenecana Octavia (Bisanti, 1994). El personaje central es Ece-
lino III da Romano (1194-1259), el llamado ‘Tirano de Padua’, que en su calidad 
de lugarteniente de Federico II fue una figura principal en los enfrentamientos entre 
Güelfos y Gibelinos en el siglo xiii. No obstante, la narración histórica de Mussato 
realizaba un cuidadoso y artesanal retrato del tirano veronés Cangrande della Scala, 
que amenazó la soberanía de Padua, cuando el autor ejerció de diplomático y soldado 
en las guerras entre Verona y Padua (1312-1328). En ella el pueblo de Padua des-
empeña un papel fundamental, hasta el punto de que, poeta laureado de la ciudad-
estado el 3 de diciembre de 1315, su drama fue leído cada Navidad al público para 
fortalecer su patriotismo. Estos tiranos serán presentados como auténticos demo-
nios, reencarnaciones del anticristo, sub specie diaboli (Bosisio, 2014, p. 3), para lo 
que debe crearse un ambiente «meraviglioso, fantastico» y demonológico en el que 
el contexto geográfico y el paisaje acompañan a los elementos cronológicos e ideo-
lógicos (Bosisio 2014, p. 1).

Adeleita, la madre de Eccelino, inicia la tragedia por medio de una descrip-
ción subjetiva de la escena y su paisaje; en él, recoge la descripción del palacio, que 
se inspira en el de Pélope, descrito en el Thyestes de Séneca (vv. 641-647), cargado 
de tintes funestos (Ecc. vv. 8-17): 

Arx in excelso sedet / antiqua colle, longa Romanum vocat / aetas: in altum porrigunt 
tectum trabes, / premitque turrim contigua ad austrum domus, / ventorum et omnis cla-
dis aëreae capax. / Hoc accubans ipso Monachus olim loco / parens eburno vester Eceri-
nus thoro est / dormire visus, cuius ad laevum latus / supina iacui. Iam eloqui factum 
pudet, / pavet animus, advenit horror et membra occupat.

Se desarrolla desde el comienzo un locus horroris, que culminará con una 
invocación a Satán (Ecc. vv. 28-38): 

Cum prima noctis hora, communis quies, / omni teneret ab opere abstractum genus, /et 
ecce ab imo terra mugitum dedit, / crepuisset ut centrum et foret apertum chaos / altum-
que versa resonuit caelum vice: / faciem aëris sulphureus invasit vapor, / nubemque fecit. 
Tunc subito fulgur domum / lustravit ingens, fulminis ad instar, tono / sequente: ole-

56  Limitamos nuestro estudio a las cinco tragedias humanísticas contenidas en la edición 
de Grund (2011): Ecerinis (1314), de Albertino Mussato (1261-1329); Achilles (ca. 1390), de Anto-
nio Loschi (1369-1441); Procne (ca. 1427/1430), de Gregorio Correr (nacido en 1409); Hiempsal (ca. 
1440/1442), de Leonardo Dati (1407-1472); y Fernandus servatus (1493), de Marcellino Verardi; a las 
que hemos añadido Historia Baetica (1492), de Carlo Verardi (1440-1500) (Chiabò-Farenga-Miglio-
Morelli 1993).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

3

tum sparsa per thalamum tulit / fumosa nubes. Occupor tunc et premor, / et ecce pudor, 
adulterum ignotum ferens.

Que se completa en Ecc. vv. 86-90, con una acotación escénica (única en 
todas las tragedias analizadas):

Sic fatus ima parte secessit domus / petens latebras, luce et exclusa caput / tellure pro-
nus sternit in faciem cadens/ tunditque solidam dentibus frendens humum / patremque 
saeva voce Luciferum ciet.

Si ese es el paisaje escénico que se presenta al público, hay un paisaje geo-
gráfico de dominio narrado en la obra, como cuando Eccerino expone el alcance de 
su poder (Ecc. vv. 290-296):

Capiamus urbes undique et late loca. / Verona Vicentia Padua nutu meo / iam subia-
cent: progrediar ulterius cito. Promissa Lombardia me dominum vocat: / habere puto. 
Meos nec ibi sistam gradus. Italia michi debetur.

O la tremenda descripción que hace Eccelino de su conquista de Mantua 
(Ecc. vv. 328-337):

Hem vicimus! Iamque omne fas licet et nefas. / Ferro tuenda civitas nostro vacat. / Cum 
plebe pereat omne nobilium genus; / non sexus aetas ordo non ullus gradus / a caede nostra 
liber aut expers eat. / Vagetur ensis undique et largus cruor / abundet atra tabe perfusus 
foro: / hinc inde patulae corpora ostentent cruces; / subdantur ignes, illa qui flammis 
crement, / stilletque sanies: fumus ad summos polos / a me litatas victimas tales ferat.

O la descripción que hace el mensajero de la batalla (Ecc. vv. 401-411):

Progressa Venetis exulum fervens aquis / invasit agros magna Patavorum cohors / Ferra-
riensiumque, quot plenae rates / deferre poterant, totus et Venetus favor, / cruce praevia 
Papaeque legato duce. / Districtualium subito victis locis, / venere ad urbem. Currit ad 
pontem pedes; / subiectus altas incremat portas focus / undante fumo. Desuper nullus 
stetit, / omnisque cessit victa custodum manus. / Capta Padua est, et exules illam tenent.

Los ejemplos presentados reflejan la tipología que venimos repitiendo a lo 
largo del trabajo: paisaje escénico en el que se desarrolla la trama, paisaje narrado, 
en este caso por el mensajero, relacionado con la trama, pero no integrante de la 
escena, y paisaje narrado, no directamente relacionado con la trama, sino con el 
contexto –político en este caso– en el que se desarrolla la misma. Esta riqueza de 
referencias está asociada al tratamiento de un asunto directamente ligado al pre-
sente tanto del autor como del público57; es lo que acontece en Fernandus serva-

57  Es lo que Van Tieghem (1944, p. 164) califica de «Tragédies d’actualité», ligándolo al tem-
prano origen medieval, en el siglo xiv, de la tragedia humanística.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

4

tus, que relata el atentado de Barcelona en diciembre de 1492 contra Fernando el 
Católico, o Historia Baetica, que narra el momento en el que se produce la con-
quista de Granada en 149258.

Marcelino Verardi, quien califica en su prólogo la obra como tragicocomoedia 
(Ferd. Praef. 5), pone en boca de Plutón la geografía política del rey Fernando, que 
culmina con su aspiración de alcanzar Oriente (Ferd. vv. 36-53), y por ello exhorta 
a las Furias a oponerse con todas sus fuerzas a este monarca:

Nec contentus adhuc nuper Magmede repulso / sede sua, veteres proscindens undique 
leges, / Baudelique meo foedissima sub iuga misso, / granatam domuit, victorque intra-
vit in urbem, / improbus, et populum dictis parere coegit. / Optima nonne mihi dudum 
pars cesserat orbis? / Africa nonne mei fuerat latissima iuris? / Nonne Asiam nostris dede-
ram parere ministris / Europaeque bonam partem? Lateque vagabar / et totum nostro 
molibar subdere mundum / servitio, vestra confisus fraude dolisque. / At nunc Fernando 
contraria signa ferente, / pro dolor! Europa iandudum cessimus omni. / Nec dubium 
quin hic Nabatheum subiuget orbem / Eoasque domos, proprio nisi forte labore / nunc 
mihi fertis opem, qua vobis bella movere / innumerasque datur gentis ad proelia ferre / 
et pacem turbare gravisque ciere tumultus.

La propia mención de los personajes, Plutón y las Furias, sitúa esta escena 
inicial de la obra en un entorno infernal, que tras el diálogo entre el futuro magni-
cida, Rufo, y la furia Tisífone, que le induce a cometer el intento de asesinato, se 
confirma, pues, orgullosa de haber cumplido su misión (Ferd. vv. 333-335), «Quis 
digna me laude feret, quae sola sororum / nunc fuerim commenta viam, qua nostra iuven-
tur / imperia, heu, tantam iandudum passa procellam?», retorna al oscuro reino del 
Tártaro (Ferd. vv. 338-339): «Hinc Acherontaeas descendere cogor ad umbras / Tarta-
reique Iovis tenebrosa revisere regna», que solo ha abandonado brevemente para cap-
tar a dicho sicario. Este espacio imaginario oscuro y tenebroso cambia ya en el resto 
de la tragedia, pues se desarrollará en palacio y, para facilitar un cambio tan brusco, 
se vale Verardi de la acotación escénica (Ferd. post 339): «Regina audito regis vul-
nere exanimata egreditur cum nutrice», que repetirá en la escena dando entrada a 
los diversos personajes, Santiago apóstol, Cardenal Mendoza o el propio rey; es lo 
que sucede, por ejemplo, tras la invocación al apóstol Santiago que la reina Isabel 
realiza, donde repite esa geografía política y que provocará la aparición milagrosa 
del mismo (Ferd. vv. 373-382): 

Impia profuerit Maurorum castra fugasse / insignesque sacris templis posuisse triumphos / 
et Magmedaeas totiens fudisse cohortes. / Tu quoque, quo foelix patrono Hispania fertur, 
huc ades et meritum regem, divine Iacobe, / aethereo committe patri, relevetur acerbum / 
vulnus et ignavo reddatur poena nocenti. / Nec liceat regnare malis virtute iacente / 
sub pedibus diris. Quis enim fas esse putarit / vexarique pios contraque vigere nocentis?

58  Ambas tragedias forman parte de la campaña propagandística desarrollada en Roma para 
validar la monarquía hispánica (una visión clara de esta función propagandística puede verse en Fer-
nández de Córdova, 2005 y 2015).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

5

La aparición se indica por medio de dos acotaciones: Ferd. post 382), «Eadem 
viso divo Iacobo»; y Ferd. post 385, «Divi Iacobi ad reginam consolatio». Se contra-
pone así la oscura aparición de Plutón y las Furias, a la brillante aparición de Santiago 
que culmina confirmando los temores que había señalado Plutón (Ferd. vv. 410-414): 

Gaude igitur matrona dei dignissima donis: / vir tuus evasit servatus grandibus actis, / 
imperioque Asiae. Veniat iam sub iuga supplex / Africa, et inmensus divinis legibus 
orbis / sub vestro imperio discet parere subactus.

Este paralelismo entre los dos espacios escénicos (y los personajes que los 
pueblan), que hemos mostrado de forma breve, junto al uso de las acotaciones escé-
nicas, habla a las claras de la hibridación producida entre la tragedia clásica –los ecos 
senecanos son evidentes– y los ludi medievales y religiosos. No en vano sabemos 
de la representación en Roma de esta obra59, al igual que lo fue Historia Baetica60.

Carlo Verardi organiza Historia Baetica en dos partes esencialmente: la pri-
mera transcurre en Granada y asistimos a las tribulaciones de Boabdil ante lo que es 
su inminente derrota (Hist. Baet. p. 9,«Adeste iam aequis animis et pernoscite / Mau-
rorum Rex en qui foras egreditur / suis cum consultoribus sibi quid uelit»); la segunda 
nos traslada al campamento de los Reyes Católicos, donde se narrará la conquista 
definitiva de la ciudad61. Es así que en la primera parte abundan las referencias a lo 
que hemos denominado geografía política; destacaremos la descripción que hace 
Boabdil de los medios con los que cuenta su enemigo (Hist. Baet. p. 16): 

Haec igitur omittamus; consideremus, si placet, hostis potentiam. Longum esset referre 
quot urbes, quot prouintias, quot regna possideat. At non habundant iis rebus quae bello 
usui sunt; immo praeter caeteras prouintias, iis refertae sunt maxime, ut enim omittam 
quod frumenti, uini caeterarumque rerum ad uictum pertinentium Hispania feracis-
sima est, et equorum multitudine ac pernicitate reliquas anteit prouincias: Sicilia, quae 
Fernando paret, frugum mater appellatur, equos mittit omnium bellicosissimos; Caly-
bes ferrum tanta copia sufficiunt, ut inde in caeteras orbis partes asportetur. Auro uero, 
quo non minus quam ferro bellum administratur, hostes habundare quis dubitet? Cum 
Tagus et alia nonnulla eorum flumina harenis aureis fluere dicantur.

Por su parte, el resto de la tragedia transcurre con descripciones del terreno 
de la batalla y el asedio, hasta que se produce la conquista definitiva, pasaje que 
hemos seleccionado (Hist. Baet. p. 55):

59  La obra fue representada el 27 de marzo de 1493 ante el papa, el colegio cardenalicio y 
otros dignatarios en el Palacio del Cardenal Riario (Fernández de Córdova, 2015, p. 206).

60  Se representó el 21 de abril de 1492, una obra que «nasce dunque con una destinazione 
inmediatamente teatrale, pensata per essere rappresentata da un autore che valuta con sicurezza la supe-
riore efficacia della parola recitata» (Farenga, 1993, p. xxv).

61  Al contrario que en el arranque de la obra, que hemos citado en el texto, el paso al campa-
mento cristiano es propiciado por las últimas palabras pronunciadas por Boabdil en la primera parte (Hist. 
Baet. p. 50): «Eamus igitur intro, ut oratores eligam et ea quae ad deditionem faciendam pertinent parem».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

6

[REX] Tu, Gutteri, cum lecta peditum manu paratus sis ut, cum obsides dederint et huc 
arma detulerint, urbem recipias, portas, arcem, munitaque omnia urbis loca ualidissimo 
praesidio firmes. Id ubi feceris, ex summa arcis turre solita nostra signa extollito. Tibi enim 
tanquam praeceptori maiori equitum Iacobensium merito debetur hic honor et labor.

Las tres tragedias que analizamos en último lugar no guardan relación con 
los acontecimientos contemporáneos, son un ejercicio culto, hasta el extremo, que 
Gregorio Correr, en Procne, realiza en la introducción un completo excurso métrico, 
Genera metrorum totius tragoediae62. Si bien las obras, en consecuencia, se dirigen a 
un público culto y erudito, requiere que haya una ubicación y actualización del tema 
al inicio de las mismas; Antonio Loschi, en Achilles, emplaza a los espectadores en 
Troya por medio de las palabras de Hécuba (Ach. vv. 1-14):

O coniugales horridas Troie faces, / quas profuga coinunx numine infausto tulit, / tha-
lamos secutas regius puppes cruor / cuius pelasgas solvit! Immites deos / placare potuit 
cede virginea cohors / argiva? Ratibus mille suffecit caput? / Nunc Xantus, alto sanguine 
immixto fluens, / yliaca pulsat maria; purpurea vehit / Simois procellas cede nec dudum 
labat / fortuna belli. Victor Atrides premit / menia deorum clara, que Phebus cheli / 
struxit canora. Sevit armigera potens / Europa classe; quelibet nostram lues / affligit 
Asiam. Vincimur bello Friges.

Gregorio Correr, en Procne, anuncia los argumentos terribles que se desarro-
llarán en esta tragedia por medio del tirano Diomedes, que retorna de los infiernos, 
quien traza un paisaje escénico y contextual de tintes profundamente sombríos, toda 
la obra transcurre en un locus horribilis (Proc. vv. 1-38):

Lucos et amnis desero inferni Iovis, / ad astra mittor supera convexi poli: / neque enim 
inter umbras noxius visus furor / est ullus aeque. Thracia, heu, solus potest / explere Furiis 
corda Diomedes. (...) / Parum videtur? Torqueat per me suas / Phlegeton harenas, igneo 
torrens vado. / Cur me innocentem facitis alterna vice / sceleris nefandi Thraces? Agnosco 
scelus! / Pars iam peracta est, noster explebit nefas / adventus. Unde hoc? Omnis arescit 
seges, / (sensere terrae), deficit pratis color / quacumque gradior fontibusque humor solitus / 
deest, cavernis intimis quaerens fugam. / En alta cerno decora natalis soli / thracosque 
muros: regiae est illinc locus / atque hinc superbas alta pro templo pater / Gradivus ipse 
limina horrendus tenet. / Pudet referre: facinus agnosco meum / stabulumque, quo me 
victor Alcides feris / obiecit ipse, pabulum armentis ducem. Sed ecce subeo regiae limen 
domus / aulamque Terei. (...) / Nunquam vacabit scelere Diomedis domus, / nunquam 
nocentes leviter Thraces erunt.

En tercer lugar, Leonardo Dato, en Hiempsal, que realiza un ejercicio lite-
rario más que una apuesta teatral propiamente dicha («Leonardus Dathus cuique lec-

62  La imitación de Séneca debía ser completa, y eso incluía la métrica, lo que no estuvo exento 
de múltiples dificultades (Fedchin-Burns-Chaudhuri-Dexter, 2022).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

7

turo salutem», dice en el arranque del Argumentum), establece el paisaje escénico en 
Argumentum 1-2: 

Massinissa, rex Numidarum, post bellum Punicum secundum inm amicitiam populi 
romani receptus, treis proceavit filios: Gulussam, Manastabilem et Micissam. (...). Inde 
regnum Libyae calamitatibus obrutunt conruit.

Establecidos así, por el argumento y los personajes, literarios, míticos o his-
tóricos, en horizonte culto y alejado del público, lo que les confiere una extraordi-
naria vaguedad, el estatismo caracteriza las tres obras, que apenas dejan espacio a 
descripciones del paisaje o geográficas. Son descripciones realizadas por el mensa-
jero, como en Ach. vv. 639-650:

Ut seva fulsit dardani Phebi domus, / Peleus cacumen vidit huc velox gradum / tum 
concitabat. Astra vergebant ducis, / horrenda fata miserant summum diem. / (...) / Ecce 
ecce tetigit liminis sacri fores. / Non thure flamma pinguis ante aras micat; / non est 
sacerdos more dardanio colens / secreta divum; nullus aspicitur, gregis / rector ferocis, 
taurus immunis iugi / sparsurus aras.

O la enumeración de los lugares míticos que realiza Procne (Proc. vv. 621-
625): 

Scilicet nullus premat, / natura finis ipsa custodit loci: / hinc alta Rhodope nutat excelsis 
iugis, / hinc vasta Syrtis geticum inversat mare, / Maeotis inde stringit Arcthoos sinus.

O la enumeración de lugares emblemáticos de Libia que realiza la pitonisa 
en Hiempsal (vv. 347- 356):

Tu Cirtha profugum, he he, tuo / profugum, tuo haud gremio satis servas diu! / Stat 
ales Evandri atque rostro et unguibus / libycos male exturbat gravi nidos lue. / Heu, 
Zama, purpureis madescis imbribus! / Vaccea pubes, tertio haud rides die! / Igne tibi, 
Tala, facis tenebras ultimas! / Capsa, aureos tum reddis ungues aliti / et tibi, Mulucha, 
non cocleis laetus tuis / noctem iubare fuscat alacrem Titan suo!

O que forman parte de la geografía histórica o mítológica. Tal es el caso de 
Procne 621-625:

Scilicet nullus premat, / natura finis ipsa custodit loci: / hinc alta Rhodope nutat excel-
sis iugis, / hinc vasta Syrtis geticum inversat mare, / Maeotis in stringit Arcthoos sinus.

Por último, entresacamos la descripción que hace Discordia de los habitan-
tes de Numidia (Hiemp. vv. 638-639): «Genus hoc enim Numidiae et tumidum et 
ferox / et insolens odi».

En consecuencia, las tragedias humanísticas analizadas establecen una divi-
sión nítida en la descripción de los paisajes y la geografía en función de su relación 
con los hechos más cercanos al público; así, aquellas que tratan hechos cercanos, 
cuando no contemporáneos, lo que incluso les hace ser instrumentos de propaganda 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

8

política, a la vez que se testimonia claramente su representación ante un público más 
o menos amplio, más o menos selecto, recurren a una mayor precisión en la descrip-
ción, tanto del paisaje escénico –con acotaciones escénicas incluso– como del pai-
saje narrado; las que remontan a un pasado clásico literario, mitológico o histórico, 
lo que supone unos receptores mucho más formados, y de cuya representación cabe 
dudar, o incluso sabemos que no fueron representadas, carece de todos esos elemen-
tos, quedando la descripción de ambos paisajes, escénico y narrado, de un modo 
vago y al que se le da escasa importancia, tal vez debido a que los propios personajes 
y los argumentos trasladan directamente a esos paisajes y geografías.

Otro aspecto que no queremos dejar de señalar es la relación que hemos esta-
blecido entre estas tragedias, sobre todo las que sabemos representadas con los ludi 
medievales de carácter sacro, en cuanto a su esfuerzo de acotación y el estatismo de 
las escenas, aspecto en absoluto compartido con las comedias humanísticas.

3. CONCLUSIONES

Responder a la pregunta de si un paisaje o la información geográfica de un 
drama, o de un drama latino en particular, es realidad o ficción sugiere glosar la 
frase de George Orwell (2010: 14/3/1942): «All propaganda is lies, even when one 
is telling the truth». En efecto, el paisaje y la geografía en el drama responde a una 
convención, al diálogo que se establece entre el autor y sus personajes, y el público, 
un público espectador de la representación o lector, pero involucrado en las con-
venciones propias del género literario, a saber, el hecho de poder ser representado en 
escena. Dicho de otro modo, todo paisaje en escena es mentira, porque tiene que ser 
recreado: no hay un bosque, ni un palacio, ni estamos en una plaza, etc.

Establecida esta premisa, el análisis practicado de Fabella Aenaria y, a partir 
de las conclusiones teóricas ejemplificadas con ella, la revisión de la producción del 
Medievo hasta llegar al teatro humanístico han permitido observar la presencia en 
dichas obras del paisaje y de la información geográfica. Estas se manifiestan de dos 
modos principalmente: el paisaje escénico y el paisaje narrado.

El segundo, el paisaje narrado, es el que guarda una mayor relación con el 
resto de los géneros literarios; es el paisaje desarrollado verbalmente en escena por 
alguno de los personajes, quien relata paisajes o realiza descripciones geográficas 
para enmarcar acciones o hechos relacionados con la temática del drama, o, como 
hemos visto sobre todo en las tragedias, permite contextualizar el mismo. En este 
último sentido, suelen aparecer en el arranque de la obra, generando de este modo 
un marco referencial que traslada al público a los territorios en los que se desarro-
llará el drama. Contexto y relato se entrecruzan, pues, en esto que hemos dado en 
denominar ‘paisaje narrado’.

El primero, el paisaje escénico, es el propiamente teatral en la medida en que 
es en el que se desarrolla la acción dramática, en el que se desenvuelven los personajes; 
por tanto, se trata del paisaje que el público ve –o imagina– en escena y que el autor 
dramático debe manifestar para que se pueda representar. Sin embargo, tradicional-
mente esta descripción se ha resuelto dentro del propio texto dramático, junto con 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
6

9

los restantes signos lingüísticos que nos hablan de la expresión y el movimiento escé-
nicos, y no con texto técnico-dramático, las acotaciones, que hemos visto nacer pro-
gresivamente y sobre todo ligadas a los dramas eclesiásticos y escolares del Medievo. 
Incluso esto conduce a la tensión que señala Lope de Vega, para quien debe ser el 
texto dramático el que traslade a los espectadores a los lugares en los que se encuen-
tran los personajes, sin que deba recurrirse a ningún tipo de ayuda escenográfica; de 
hecho, hemos podido asistir a la evidencia de que el aumento de la acotación tea-
tral se asocia a la reducción de la descripción del paisaje, especialmente el escénico.

Todo lo anterior se resume en nuestro estudio en la siguiente tabla63:

Paisaje escénico Paisaje narrado

Interno / signos 
lingüísticos 

directos e indirectos

Acotación 
dramática Contexto Relato

Obra o conjunto de ellas

Fabella Aenaria + (+) + +

Comedia 
elegíaca

urbana + - - -

de viaje + - - (+)

Comedias de Rosvita + - (+) (+)

Cena Cypriani (+) - - -

Drama 
eclesiástico

sepulchrum (+) + (+) -

viaje (+) - (+) -

escenográfico - + + (+)

Comedia humanística + - (+) (+)

Tragedia 
humanística

contemporánea + + + +

Literaria, mitológica 
o histórica + - + +

Las conclusiones que se obtienen así, a partir de la mención del paisaje y la 
descripción geográfica, se relacionan directamente con la representabilidad. Es decir, 
observamos que tanto la tragedia humanística contemporánea como Fabella Aenaria, 
obras cuya representación está atestiguada, presentan muestras de los cuatro rasgos 
que hemos analizado –por más que la acotación dramática esté escuetamente repre-
sentada en la segunda–. En el otro lado de la balanza, las comedias elegíacas, tanto 
urbanas como de viaje, Cena Cypriani y el drama eclesiástico de viaje apenas pre-
sentan rasgos, de modo que hacen más compleja su representación, y contribuyen a 
caracterizarlas como de menor representabilidad; cercanas a esta consideración están 
las comedias de Rosvita, aunque abunden en más rasgos. Una posición más inter-
media, de alta representabilidad, aunque sin noticia de representación, la ocupan 

63  Señalamos con + el hecho de que aparezcan estos recursos en las obras; con (+) cuando 
puede aparecer, si bien en alguna de ellas no aparezcan en absoluto o sean poco significativos; con – 
señalamos la no aparición de este tipo de recurso. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
7

0

la tragedia humanística (literaria, mitológica e histórica) y la comedia humanística 
–esta en mayor medida–, las cuales carecen de acotaciones dramáticas; justamente 
la presencia de las acotaciones dramáticas, que incluso llegan a eliminar totalmente 
el uso de los signos lingüísticos internos, hablan de la representación y representa-
bilidad de los dramas eclesiásticos de sepulchrum y escenográficos. Por último, este 
mismo esquema plasma que los signos lingüísticos internos, aquí referidos al paisaje 
escénico, establecen una diferencia neta entre el género literario dramático y otras 
formas representación, ya que deben estar presentes en el texto; Cena Cypriani y, 
especialmente, los dramas eclesiásticos se configuran así como un género particular, 
propio de la Edad Media, ligado al espectáculo y cercano al género dramático en la 
medida en que es trasladado por escrito, pero con características diferenciadoras. No 
obstante, la importancia concedida en ellos a las acotaciones dramáticas será adop-
tada por el género dramático e incorporada con naturalidad en la medida en que 
se realicen las representaciones, tal como hemos visto en la tragedia humanística de 
tema contemporáneo.

Otros muchos aspectos de la realidad y la ficción del paisaje y la descripción 
geográfica en los dramas del Medievo y de la Edad Moderna que hemos repasado, y 
que precisan de posteriores trabajos, son la oposición de locus amoenus y locus horri-
bilis en la escena, el uso de los recursos retóricos o la utilización de léxico específico, 
que se amplía con el paso del tiempo, al igual que se amplía y profesionaliza el uso 
de las acotaciones teatrales.

Recibido: 16/7/25; aceptado: 3/9/25



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
7

1

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Baldwin Lind, Paula (2020). «Todo el mundo es un escenario»: Estudio comparativo de los espacios 
teatrales en el Barroco español y en la escena Isabelina. Revista Chilena de Literatura, 102, 
83-117.

Bellingeri, Luca (1982). Spettacoli conviviali dall’antichità classica alle corti italiane del ‘400 (Viterbo, 
27-30 maggio 1982). Lares 48, 661-672.

Bertini, Ferruccio (1976). Commedie latine del xii e xiii secolo. I. Istituto di Filologia Classica e Medievale.

Bertini, Ferruccio (1980). Commedie latine del xii e xiii secolo. ii-iii. Istituto di Filologia Classica e 
Medievale.

Bisanti, Armando (1994). Albertino Mussato e l’Octavia. Orpheus 15.2, pp. 383-412.

Bloemendal, Jan (2008). Reception and Impact. Early Modern Latin Drama, its Effect on the Au-
dience and its Role in Forming Public Opinion. En Bloemendal, Jan – Ford, Philip (eds.). 
Neo-Latin Drama. Forms, Functions, Receptions (pp. 7-22). Georg Olms.

Bloemendal, Jan y Norland, H.B. (2013). Introduction. Neo-Latin Drama: Contexts, Contents 
and Currents. En Bloemendal, Jan - Norland, H.B. (eds.). Neo-Latin Drama and Theatre in 
Early Modern Europe (pp. 473-484). Brill.

Bloemendal, Jan (2014). Neo-Latin Drama. En Ford, Philip - Bloemendal, Jan - Fantazzi, Charles 
(eds.). Brill’s Encyclopaedia of the Neo-Latin World (pp. 1-24). Brill.

Bosisio, Matteo (2014). Meraviglioso, fantastico e demonologia nell’Ecerinis di Mussato. MLN 129, 
pp. 1-21.

Castro Caridad, Eva (1994). Rito, signo y símbolo: el contexto litúrgico en las primeras manifesta-
ciones del teatro latino medieval. En Rodríguez Cuadros, E. (ed.). Cultura y representación en 
la Edad Media (pp. 75-88). Generalitat Valènciana –Ajuntament d’Elx– Instituto de Cultura 
«Juan Gil Albert».

Castro Caridad, Eva (1996). Introducción al teatro latino medieval. Textos y públicos. Universidad de 
Santiago de Compostela.

Castro Caridad, Eva (1997). Teatro medieval. El drama litúrgico. Crítica.

Castro Caridad, Eva (2001). Dramas escolares latinos (siglos xii y xiii). Akal.

Chiabò, Maria; Farenga, Paola; Miglio, Massimo; Morelli, Arnaldo (1993). Caroli Verardi. Historia 
Baetica. Herder, Roma.

Colunga, Alberto; Turrado, Laurentio (1953). Biblia sacra iuxta Vulgatam Clementinam. Biblioteca 
de Autores Cristianos.

Curtius, Ernst Robert (1955). Literatura Europea y Edad Media Latina. Trad. M. Frenk y A. Alatorre. 
2 vols. Fondo de Cultura Económica.

Dronke, Peter (2002). Il secolo xii. En Leonardi, Cl. (ed.). Letteratura latina medievale (pp. 231-302), 
SISMEL – Edizioni del Galluzzo.

Ermini, Filippo (1935). La letteratura latina del Medio Evo. La letteratura del secolo ix in Italia. Librería 
Castellani.

Ernout, Alfred, Meillet, Antoine y André, Jacques (1994 (=19594)). Dictionnaire étymologique de 
la langue Latine. Histoire des mots. Éditions Klincksieck.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
7

2

Farenga, Paola (1993). Circostanze e modi della diffusione della “Historia Baetica”. En Chiabò, Maria; 
Farenga, Paola; Miglio, Massimo; Morelli, Arnaldo (pp. xv-xxxv). Caroli Verardi. Historia 
Baetica. Herder, Roma.

Fedchin, Aleksadr, Burns, Patrick J., Chaudhuri, Pramit y Dexter, Joseph Paul (2022). Senecan 
Trimeter and Humanistic Tragedy. American Journal of Philology, 143, pp. 475-503.

Fernández de Córdova Miralles, Àlvaro (2005). Imagen de los Reyes Católicos en la Roma Pon-
tificia. En la España Medieval, 28, 259-354.

Fernández de Córdova Miralles, Àlvaro (2015). El “Rey Católico” de las primeras guerras de Italia. 
Imagen de Fernando II de Aragón y V de Castilla entre la expectación profética y la tensión 
internacional (1493-1499). Medievalismo, 25, 197-232.

Fernández Rodríguez, Daniel (2019). Entre corsarios y cautivos. Las comedias bizantinas de Lope de 
Vega, su tradición y su legado. Iberoamericana/Vervuert.

Flecniakoska, Jean-Louis (1979). Le thème de la tempête maritime et son rôle dans la littérature 
romanesque du Siècle d’Or. En Estudios dedicados al Profesor Emilio Orozco Díaz (vol. i, 
pp. 485-492). Universidad de Granada. 

Fontana, Albertina (intr. y trad.) (1999). Coena Cypriani. Servitium.

Foucault, Michel (1986). Of Other Spaces: Utopias and Heterotopias. Diacritics, 1, 16, 22-27.

Garrido Gallardo, Miguel Ángel (2011). El Arte nuevo de hacer comedias, texto indecidible. 
RILCE, 27.1, 103-118.

Giovini, Matteo (2007). Un «conflictus» terenziano del x secolo: il «Delusor». Arcipielago.

Grisafi, Andrea (2003). Influenze senecane nei cori dell’Ecerinis di Albertino Mussato. Schede Me-
dievali 41, pp. 59-68.

Grund, Gary R. (2015). Tragedy. En Knight, Sarah y Tilg, Stefan (eds.). The Oxford Handbook of 
Neo-Latin (pp. 103-117), Oxford University Press. 

Grund, Gary R. (2005). Humanist comedies. The I Tatti Renaissance Library. Harvard University Press, 
Cambridge (Mass.) - London.

Grund, Gary R. (2011). Humanist tragedies. The I Tatti Renaissance Library. Harvard University Press, 
Cambridge (Mass.). London.

Havet, Louis (ed. y trad.) (1880). Le Querolus. Comédie latine anonyme. Paris: F. Vieweg.

Hilton, John (2012). The theme of Shipwreck on (In)hospitabile Shores in Ancient Prose Narratives. 
Trends in Classics, 4, 274-295.

Jackson, William Thomas Hobdell (1979). Time and Space in the Ludus de Antichristo. The Germanic 
Review: Literature, Culture, Theory, 54, 1-8.

Jacobsen, Peter Christian (2014). Il secolo ix. En Leonardi, Claudio (ed.). Letteratura latina medievale. 
Un manuale (pp. 75-158). SISMEL-Edizioni del Galluzzo.

Jocelyn, Henry David (1991). Aeneas Silvius Piccolomini’s Chrysis and the comedies of Plautus. Studi 
umanistici piceni, 11, 101-114.

Lausberg, Heinrich (1967). Manual de retórica literaria. Fundamentos de una ciencia de la literatura. 
iii vols. Gredos.

Leal, Juli y Sirera, Josep Lluís (2000). Juan Lorenzo Palmireno ensaya la Fabella Aenaria con sus alumnos 
del Estudi General de València, dramaturgia de – a partir de la ed. de José María Maestre. 
Universitat de València.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
7

3

Manca, Massimo (2007). Modalità del comico nella Coena Cypriani. En Mazzucco, C. (ed.), Riso e 
comicità nel cristianesimo antico (pp. 481-501). Edizioni dell’Orso.

Manca, Massimo (2008-2009). La Coena Cypriani fra pantagruelismi letterari e oralità popolare. 
Incontri triestini di filologia classica, 8, 85-97.

Martínez Gázquez, José y Florio, Rubén (coords.) (2006). Antología del latín cristiano y medieval. 
Introducción y textos. Bahía Blanca (Argentina). Universidad Nacional del Sur-Universitat 
Autònoma de Barcelona.

Modesto, Christine (1992). Studien zur «Cena Cypriani» und zu deren Rezeption. Narr.

Molina Sánchez, Manuel (1991). La Aulularia de Plauto. Ediciones Clásicas.

Montaner, Alberto (2018). Locus horroris: las palabras y el concepto. En Pérez Rodríguez, Estrella (ed.), 
Las palabras del paisaje y el paisaje en las palabras de la Edad Media. Estudios de lexicografía 
latina medieval hispana (pp. 177-202). Brepols.

Mosetti Casaretto, Francesco (2002). Cipriano e il suo doppio: Giovanni Immonide di fronte al 
problema attributivo della «Cena». Wiener Studien 115, 225-259.

Mosetti Casaretto, Francesco (2006). Modelli e antimodelli per la «Cena Cypriani»: il «teatro 
interiore», Zenone e ... Apuleio! Wiener Studien 119, 215-246.

Mosetti Casaretto, Francesco (2016a). Il banchetto sempiterno della Cena Cypriani. En 
L’alimentazione nell’Alto Medioevo: pratiche, simboli, ideologie (Spoleto, 9-14 aprile 2015) 
(pp. 969-1019). Centro Italiano di Studi sull’Alto Medieovo.

Mosetti Casaretto, Francesco (2016b). Ipotesi controcorrente sulla «Cena Iohannis». Studi Medievali 
LVII, 579-630.

Moulinier, Laurence (2006). Hildegarde de Bingen. Chants et Lettres (choix). En Regnier-Bohler, 
Danielle (dir.). Voix de femmes au Moyen Âge. Savoir, mystique, poésie, amour, sorcellerie. xiie-xve 
siècle (pp. 77-124). Bouquins.

Nieto Ibáñez, Jesús María; Torres Prieto, Juana M. (eds.) (2024). Historia de la literatura cristiana en 
la Antigüedad. Ciudad Nueva.

Notz, Marie-Françoise (2006). Hildegarde de Bingen. Le Livre des oeuvres divines. En Regnier-Bohler, 
Danielle (dir.). Voix de femmes au Moyen Âge. Savoir, mystique, poésie, amour, sorcellerie. xiie-xve 
siècle (pp. 125-203). Bouquins.

Oldoni, Massimo (1994). La ‘scena’ del Medioevo. En Cavallo, Guglielmo.; Leonardi, Claudio; 
Menestò, Ernesto. (dirs.). Lo spazio letterario del Medioevo. 1. Il Medioevo latino. Vol. ii. La 
circolazione del testo (pp. 489-535) Salerno Editrice.

Oudin, Casimirus (1722). Commentarius de scriptoribus Ecclesiae antiquis I. Leipzig. Weidmann. 

Orwell, George (2010), Diaries. Penguin.

Paolini, Devid (2017). Sobre el conocimiento de Plauto y Terencio en Italia y España en el siglo xv. 
Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos, 37, 303-316.

Pedraza, Felipe B. y Conde Parrado, Pedro (2016). Félix Lope de Vega y Carpio. Arte nuevo de hacer 
comedias. Edición crítica y anotada. Fuentes y ecos latinos. Ediciones de la Universidad de 
Castilla-La Mancha.

Peiper, Rudolf (ed.) (1875). Aulularia sive Querulus. Theodosiani aevi comoedia Rutilio dedicata. Lei-
pzig: Teubner.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

4;
 2

02
6,

 P
P.

 4
27

-4
74

4
7

4

Redondo, Jordi (2024). El tema de l’arribada d’estrangers després d’un naufragi. Revista de Filología 
Románica, 41, 111-120.

Rivera, Javier (1991). Prólogo. En Leon Battista Alberti. De Re Aedifocatoria (pp. 7-54). Trad. Por J. 
Fresnillo Núñez. Akal

Sabiervius, M.C. (1626). De perfecta poesi, siue Vergilius et Homerus. Ed. S. Skimina (=Sarbiewski, M.K. 
(1954). O poezji doskonałej, czyli Wergiliusz i Homer. Trad. M. Plezia. Polska Akademia Nauck).

Sanz Casasnovas, Gabriel (2018). Miedo y absiedad frente al bárbaro. Amiano Marcelino y los persas. 
Studia Historia. Historia Antigua, 36, 187-220.

Stecker, Karl (ed.) (1923). Monumenta Germaniae Historica. IV, 857-900. Poetarum Latinorum Aevi 
Carolini. Weidman.

Thiede, Carsten Peter (1998). Ein Fisch für den römischen Kaiser: Juden, Griechen, Römer: Die Welt des 
Jesus Christu. Luchterhand.

Thomasset, Claude (1999). Naufrage et sauvetage dans la littérature médiévale. En Buchet, Christian 
y Thomasset, Claude (eds.). Le naufrage (pp. 163-178). Honoré Champion. 

Tilg, Stefan (2015). Comedy. En Knight, Sarah y Tilg, Stefan (eds.). The Oxford Handbook of Neo-Latin 
(pp. 87-101), Oxford University Press. 

Ubersfeld, Anne (1996). La escuela del espectador. ADE.

Van Tieghem, Paul (1944). La littérature Latine de la Reinaissance. Étude d’Histoire Littéraire Européenne. 
Librairie E. Droz.

Vélez-Sainz, Julio (2023). Hacia el teatro comercial: la materialidad de la escena española en el Re-
nacimiento y el Barroco. Atalanta, 11, 2, 5-10.

Walsh, Martin W. (2001). Moving Statues, Teleportation, and Rape: Some Space/Time considerations 
in the Staging of Medieval Drama. European Medieval Drama, 5, 27-42.

Winterfeld, Paulus de (ed.) (1902). Hrosvitha. Opera. Berlin: Weidmann, Berlin.

Young, Karl (1933). The Drama of the Medieval Church. 2 vols. Clarendon Press.

Zielske, Harald (1989). El desarrollo del drama y el teatro religioso y profano en la Edad Media. En 
Wischer, Erika (ed.). Literatura y Sociedad en el mundo Occidental. II. El Mundo Medieval 
(600-1400) (pp. 404-432). Akal (=1982, Ullstein).


