
202230Universidad de la Laguna

CEMYR
Cuadernos del



Cuadernos del 

CEMYR



EDITA
Servicio de Publicaciones de la Universidad de La Laguna

Campus Central. 38200 La Laguna. Santa Cruz de Tenerife
Tel.: 34 922 31 91 98

e-mail: svpubl@ull.edu.es

DISEÑO EDITORIAL
Jaime H. Vera

Javier Torres/Luis C. Espinosa

MAQUETACIÓN Y PREIMPRESIÓN
Servicio de Publicaciones

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30
ISSN: 1135-125X (edición impresa) / ISSN: e-2530-8378 (edición digital)

Depósito Legal: TF 363/95

Prohibida la reproducción total o parcial de esta obra sin permiso del editor.

Cuadernos del

CEMYR
Instituto Universitario de Estudios Medievales y Renacentistas (IEMYR)

de la Universidad de La Laguna

e-mail: rccemyr@ull.edu.es

DIRECTOR
José Antonio González Marrero (Universidad de La Laguna)

SECRETARIO
Víctor Muñoz Gómez (Universidad de La Laguna)

CONSEJO EDITORIAL
Maravillas Aguiar Aguilar (Universidad de La Laguna), Francisco Alonso Almeida (Universidad 

de Las Palmas de Gran Canaria), Reina Bastardas Rufat (Universitat de Barcelona), Juan Manuel Bello 
León (Universidad de La Laguna), María del Cristo González Marrero (Universidad de Las Palmas 

de Gran Canaria), Elena Llamas Pombo (Universidad de Salamanca), Javier Medina López (Universidad 
de La Laguna), Margarita Mele Marrero (Universidad de La Laguna), Juan Francisco Mesa Sanz (Universidad 

de Alicante), Francisco José Moreno Martín (Universidad Complutense de Madrid), Vicent Royo Pérez 
(Universidad de Valladolid), Rebeca Sanmartín Bastidas (Universidad Complutense de Madrid)

CONSEJO ASESOR
Amélia Aguiar Andrade (Universidade Nova de Lisboa), Eduardo Aznar Vallejo (Universidad de La Laguna), 
José María Balcells Domènech (Universidad de León), Michel Bochaca (La Rochelle Université), María Inés 

Carzolio (Universidad Nacional de La Plata), Manuel A. Castiñeiras González (Universitat Autònoma de Barcelona), 
Marta Cendón Fernández (Universidade de Santiago de Compostela), Maria Filomena Coelho (Universidade 
de Brasília), Dolores C. Corbella Díaz (Universidad de La Laguna), Aurora Egido Martínez (Universidad de 

Zaragoza), José María Fernández Cardo (Universidad de Oviedo), Etelvina Fernández González (Universidad de 
León), María del Carmen García Herrero (Universidad de Zaragoza), Claudio García Turza (Universidad 

de La Rioja), Juan Gil Fernández (Universidad de Sevilla), José S. Gómez Soliño (Universidad de La Laguna), 
Santiago González Fernández-Corugedo (Universidad de Oviedo), Laurette Godinas (Universidad Nacional 

Autónoma de México), Eva María Güida (Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg), Javier Herrero Ruiz de Loizaga 
(Universidad Complutense de Madrid), Rachid El Hour (Universidad de Salamanca), Martha Patricia Irigoyen 

Troconis (Universidad Nacional Autónoma de México), Miguel Ángel Ladero Quesada (Universidad Complutense 
de Madrid), Silvia Magnavacca (Universidad de Buenos Aires), Denis Menjot (Université Lumière Lyon 2), 

Gabriella Piccinni (Università degli Studi di Siena), Lola Pons Rodríguez (Universidad de Sevilla), Sara Pons Sanz 
(Cardiff University), Manuel Ramírez Sánchez (Universidad de Las Palmas de Gran Canaria), Isabel de Riquer 

Permanyer (Universitat de Barcelona), Ana Maria S.A. Rodrigues (Universidade de Lisboa), Gerardo Fabián 
Rodríguez (Universidad Nacional de Mar del Plata-CONICET), Felicitas Schmieder (Fernuniversität in Hagen), 

José Miguel de Toro Vial (Universidad Católica de la Santísima Concepción de Concepción), 
María Isabel del Val Valdivieso (Universidad de Valladolid), 

Alicia Yllera Fernández (Universidad Nacional de Educación a Distancia)

mailto:svpubl%40ull.edu.es?subject=
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30
mailto:rccemyr%40ull.edu.es?subject=


Servicio de Publicaciones
UNIVERSIDAD DE LA LAGUNA, 2022

Cuadernos del 

CEMYR
30



Cuadernos del CEMYR / Instituto de Estudios Medievales y Renacentistas de la Universidad de 
La Laguna (IEMYR). –N.o 1 (1993)–. –La Laguna: Servicio de Publicaciones, Universidad de La Laguna, 
1993–

Anual
Monografía seriada
ISSN: 1135-125X (edición impresa) / ISSN: e-2530-8378 (edición digital)
1. Historia medieval-Publicaciones periódicas 2. Civilización medieval-Publicaciones periódicas 

I. Universidad de La Laguna. Instituto de Estudios Medievales y Renacentistas II. Universidad de La 
Laguna. Servicio de Publicaciones, ed.

930.9»04/14»(05)

PROCEDIMIENTOS Y NORMAS PARA LA PRESENTACIÓN DE ORIGINALES

Cuadernos del CEMYR, publicación periódica del Instituto Universitario de Estudios Medievales y 
Renacentistas (IEMYR) de la Universidad de La Laguna, creado en 2008 a partir del Centro de Estudios 
Medievales y Renacentistas (CEMYR) (fundado en 1991), es una revista electrónica de acceso abierto 
publicada por el Servicio de Publicaciones de la Universidad de La Laguna.

Cuadernos del CEMYR publica trabajos de investigación originales e inéditos en español, inglés 
o francés sobre estudios medievales y renacentistas. Las contribuciones deben enviarse a través de 
la plataforma OJS de la Universidad de La Laguna [https://www.ull.es/revistas/]. La revista realiza la 
revisión de doble ciego (double blind peer review) de cada contribución.

Los artículos publicados están disponibles en la página web del Servicio de Publicaciones de la 
Universidad de La Laguna y son de libre acceso con licencia Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0).

Normas de presentación
–  Los trabajos deben presentarse mecanografiados a una sola cara y a doble espacio (cuerpo 12, fuente 

Times New Roman o equivalente).
–  Las recensiones no excederán de las 5 páginas. Se debe incluir un resumen en español y en inglés de diez 

líneas como máximo, así como las palabras clave del artículo (entre cuatro y ocho).
–  El texto aparecerá justificado en bandera, solo por la izquierda. No se dividirán las palabras al final 

de la línea ni se forzarán los saltos de página. No se debe forzar (mediante la tecla enter o intro) el 
final de línea en texto seguido, pero sí a final de párrafo. Los párrafos no se separan entre sí con un 
interlineado más amplio.

–  Si es preciso, el cuerpo del texto se presentará dividido en apartados numerados en caracteres árabes, 
empezando por 0. INTRODUCCIÓN, por ejemplo. En caso de que haya subdivisión, se seguirá 
el mismo sistema: 1.1. Título, 1.2. Título, etc.; la siguiente subdivisión será 1.1.1. Título, 1.1.2. 
Título. En las citas tendrán prioridad las comillas españolas: « », y en orden descendente, las inglesas: 
“ ”.

–  La cita que sobrepase las cinco líneas aparecerá en párrafo aparte y sangrado. Las comas y los puntos 
a final de cita aparecerán después de las comillas, a no ser que se trate de puntos de interrogación y 
exclamación del texto citado.

–  Las llamadas a notas al pie precederán al punto o la coma correspondiente; en caso de citas, esas 
referencias a nota al pie estarán fuera de la comilla de cierre. Las llamadas de las notas se indicarán 
con números volados sin paréntesis, y estas irán numeradas y colocadas a pie de página o al final del 
artículo.

–  Los cuadros, tablas, gráficos, mapas, etc., que se incluyan en el trabajo deberán ser los originales. 
En caso de que sea precisa escala, la llevarán gráfica y no numérica. Estarán numerados, con sus 
correspondientes títulos, y se indicará el lugar apropiado de su colocación. Las referencias a ellos, 
en el texto, se harán a su número, de forma que pueda alterarse su colocación, si así lo aconseja el 
ajuste tipográfico. En caso de incluir fotografías, el autor debe ponerse en contacto con el editor para 
concretar el soporte y características exigidas que convengan a su mejor reproducción.

–  El uso de la cursiva ha de limitarse a su mínima expresión dentro del texto: títulos de libros, nombres 
de revistas, de periódicos, obras de arte, palabras extranjeras, citas que quieran señalarse de modo 
particular y para lo cual el empleo de la redonda entre comillas no bastase.

https://www.ull.es/revistas/


–  Inmediatamente después de cursiva, la puntuación irá en redonda.
–  Las siglas no llevan puntuación. Ejemplos: ULL (Universidad de La Laguna), CAAM (Centro Atlántico 

de Arte Moderno), etc.
–  Se recomienda utilizar o «etc.» o puntos suspensivos (3), en ningún caso «etc.» seguido de puntos 

suspensivos. Los puntos suspensivos deben ir entre corchetes cuando quiera indicarse que falta texto 
en una cita [...].

–  El corchete ([ ]) puede ir dentro de un paréntesis pero no a la inversa.
–  Cuando una palabra en cursiva va entre paréntesis o entre corchetes, esos signos ortográficos han de ir 

en redonda.
–  Nunca va una coma ante paréntesis o ante guion. Cuando una frase entera va entre paréntesis, el punto 

va a continuación del signo de cierre.
–  Las fechas no llevarán punto y en las cifras de cuatro dígitos se pondrá toda seguida; en las de más de 

cuatro cifras se pondrá un espacio fino de no separación cada tres cifras contadas desde la derecha.
–  El guion que se empleará en las frases entre guiones será el guion medio (–). El guion corto (-) se 

mantendrá para unir palabras.
–  Los símbolos de pesos y medidas van en singular, minúscula y sin puntuación: kg, cm, m, etc.
–  Se evitará en lo posible el uso de las abreviaturas de palabras, solo aconsejable cuando su frecuencia en 

el texto, por rapidez y economía, así lo pida.
–  La abreviatura de número en el texto será n.o, núm. o núms., en ningún caso no.
–  Idem, ibidem, passim irán con todas sus letras, sin acento gráfico y en cursiva.
–  Se recomienda descartar el uso de la negrita, utilizándose en su lugar, para establecer las necesarias 

distinciones, la cursiva y la versalita, en los cuerpos que convengan.

En cuanto a referencias bibliográficas, presentamos algunos ejemplos de ellas:

Libros:
Pastor, Reyna, Resistencias y luchas campesinas en el período de crecimiento y consolidación de la formación 

feudal. Castilla y León, siglos x-xiii. Madrid, Siglo XXI, 1981.
Blake, Norman T., The Textual Tradition of The Canterbury Tales. Londres, Arnold, 1985.

Artículos:
Sánchez Albornoz, Claudio, «Los hombres libres en el reino astur-leonés hace mil años». Cuadernos de 

Historia de España, vol. 59-60 (1976), pp. 375-424.

Capítulo o artículo en obra conjunta:
Marín, Manuela, «En los márgenes de la ley: el consumo de alcohol en al-Andalus», en C. de la Puente (ed.), 

Identidades marginales. Estudios onomástico-biográficos de al-Andalus. Madrid, CSIC, 2003, pp. 320-355.

Cuando se cite una obra en varias notas, la segunda y sucesivas menciones pueden reducirse al apellido/s 
del autor/es y a un título abreviado, seguidos del número de las páginas citadas; o a una forma resumida 
presentada en la primera cita; o al apellido/s del autor/es y al número de la nota de la primera cita, seguidos 
del número de las páginas citadas.

Ejemplos:
Pérez y Sánchez, Análisis socioeconómico, p. 133.
Martín Martín, «Historiografía sobre La Laguna en el siglo xviii», en Actas I Congreso Historia La Laguna, 

1992, vol. ii, pp. 459-478 (en adelante Martín Martín, «Historiografía...»).

Las obras citadas a pie de página se recogerán también de forma ordenada en un apartado dedicado 
a las referencias bibliográficas al final del texto del artículo.



Submission information
Cuadernos del CEMYR, a periodical publication of the Instituto Universitario de Estudios Medievales 

y Renacentistas (IEMYR) de la Universidad de la Laguna, a research center established in 2008 as the 
continuation of the Centro de Estudios Medievales y Renacentistas (CEMYR) (created in 1991), is an 
electronic OA journal edited by the Servicio de Publicaciones de la Universidad de La Laguna.

Cuadernos del CEMYR publishes original research papers in Spanish, English or French on Medieval 
and Renaissance Studies. The contributions should be submitted through the ULL-OJS platform [https://
www.ull.es/revistas/]. The journal uses the double-blind peer-review system.

The articles are available on the website of the Servicio de Publicaciones de la Universidad de La 
Laguna under the license Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-
NC 4.0).

Guidelines for publication
Text in Word format, in the following form: Font Times New Roman 12 point in text and 10 point 

in notes wil be placed at the bottom of the page. Double-spaced (both text and notes).
No hyphenation at the end of the line is allowed. Do not introduce manually page breaks. If necessary, 

sections should be numbered in increasing order, from 0 onwards. In case of subdivision, sections will 
be numbered: 1.1.  Title; 1.2.  Title; etc. Quotations marks should follow the Spanish style («  »), and 
subsequently the English type (“  ”). Quotes exceeding five lines should be indented; all punctuation marks 
will go after quotation marks. Footnote numbers will precede full stops or comas. Long dashes are to be 
replaced by two short ones.

Footnotes, numbered consecutively throughout the manuscript, must be, in the case of quoted 
material, after the punctuation mark (indented quotes) or the quotation marks. Digressive or excessively 
lengthy footnotes should be avoided.

Bibliographical references will follow after these examples:

Books:
Pastor, Reyna, Resistencias y luchas campesinas en el período de crecimiento y consolidación de la formación 

feudal. Castilla y León, siglos x-xiii. Madrid, Siglo XXI, 1981.
Blake, Norman T., The Textual Tradition of The Canterbury Tales. Londres, Arnoid, 1985.

Articles:
Sánchez Albornoz, Claudio, «Los hombres libres en el reino astur-leonés hace mil años». Cuadernos de 

Historia de España, vol. 59-60 (1976), pp. 375-424.

Book chapter:
Marín, Manuela, «En los márgenes de la ley: el consumo de alcohol en al-Andalus», en C. de la Puente (ed.), 

Identidades marginales. Estudios onomástico-biográficos de al-Andalus. Madrid, CSIC, 2003, pp. 320-355.

Subsequent references to a previously cited work require only the author’s last name, but in the case 
of previous citations to more than one work by the same author, a title must appear:

Pérez y Sánchez, Análisis socioeconómico, p. 133.
Martín Martín, «Historiografía sobre La Laguna en el siglo xviii», en Actas I Congreso Historia La Laguna, 

1992, vol. ii, pp. 459-478 (henceforth Martín Martín, «Historiografía...»).

https://www.ull.es/revistas/
https://www.ull.es/revistas/


S
U

M
A

R
IO

 /
 C

O
N

TE
N

TS
7

ARTÍCULOS / ARTICLES

El señorío juanmanuelino. Fundamentos y límites del poder aristocrático 
en las obras de don Juan Manuel (Castilla, s. xiv) / The juanmanueline 
lordship. Foundations and limits of the aristocratic power in the don Juan 
Manuel’s works (Castile, 14th century)

Federico J. Asiss-González................................................................................................................... 	 13

La desenvuelta escritura de Juana la Beltraneja / The casual writing of Joanna 
la Beltraneja

Nicolás Ávila Seoane.................................................................................................................................. 	 43

Alfonso el Magnánimo, Valencia y la «compra» de la jurisdicción de Morvedre 
(1416-1420) / Alfonso the Magnanimous, Valencia and the “purchase” of the 
jurisdiction of Morvedre (1416-1420)

Sandra Bernabeu Borja.......................................................................................................................... 	 85

Peste negra y judíos: una panorámica general acerca de la incidencia de la 
epidemia en el mundo judío occidental / The Black Death and the Jews: 
A General Overview of the Incidence of the Epidemic on the Jews in the 
Western World

Enrique Cantera Montenegro.......................................................................................................... 	 109

La representación del espacio en los libros de viajes medievales: geografía 
mítica, sagrada y maravillosa (ss. xiii-xv) / The representation of space in 
medieval travel books: mythical, sacred and wonderful geography (13th-
15th centuries)

Pablo Castro Hernández....................................................................................................................... 	 149

La riada de 1499 en Madrid. Retórica y estrategias municipales ante una 
catástrofe natural / The flood of 1499 in Madrid. Municipal rethoric and 
strategies facing a natural disaster

Eduardo Jiménez Rayado..................................................................................................................... 	 177

SUMARIO / CONTENTS



S
U

M
A

R
IO

 /
 C

O
N

TE
N

TS
8

Topónimos, asentamientos y paisajes de la cuenca del Guadalete en época 
islámica: aproximación preliminar a la luz de las fuentes árabes (siglos x-xv) / 
Toponyms, settlements and landscapes of the Guadalete basin in the islamic 
period: a preliminary approach in the light of the arab sources (10th-15th 
centuries)

Mohamed Meouak....................................................................................................................................... 	 201

«Mammón en la frontera»: la codicia y la avaricia en la cronística castellana 
sobre la Guerra de Granada / “Mammon at the Frontier”: greed and avarice 
in the castilian chronicles about the war of Granada

Antonio José Merino Ramos............................................................................................................... 	 247

La ganadería en la baronía de Escornalbou, arzobispado de Tarragona (si-
glos xii-xv) / Farming in the domain of Escornalbou, archdiocese of Tarra-
gona (12th-15th centuries)

Ramon Sarobe Huesca.............................................................................................................................. 	 273

RESEÑAS / REVIEWS

Cañas Gálvez, Francisco de Paula y Nieto Soria, José Manuel (coords.), 
Casa y corte. Ámbitos de poder en los reinos hispánicos durante la Baja 
Edad Media (1230-1516), La Ergástula ediciones, Madrid, 2019, 327 pp. 
ISBN: 978-84-16242-62-7

María Álvarez Fernández.................................................................................................................... 	 303

Aurell, Jaume, Elogio de la Edad Media, Ediciones Rialp, Madrid, 2021, 
274 pp. ISBN: 978-84-321-5396-9

Juan Carlos García...................................................................................................................................... 	 306

Rodríguez Velasco, Jesús D., Dead Voice. Law, Philosophy, and Fiction 
in the Iberian Middle Ages, University of Pennsylvania Press, Filadelfia, 
2020, 228 pp. ISBN: 978-0-8122-5186-9

Juan Cruz López Rasch........................................................................................................................... 	 308

Rodríguez, Gerardo y Muñoz Gómez, Víctor (dirs.), Fronteras Atlán-
ticas de la Edad Media a la contemporaneidad: experiencias, narraciones y 
representaciones desde Europa y América, Universidad Nacional de Mar del 
Plata, Academia Nacional de la Historia e Instituto de Estudios Canarios, 
Mar del Plata, Ciudad Autónoma de Buenos Aires y San Cristóbal de La 
Laguna, 2020, 292 pp. ISBN: 978-987-544-942-8

Lautaro Elías Mordentti........................................................................................................................ 	 310

Mazzi, Maria Serena, A life of ill repute: public prostitution in the Midd-
le Ages, McGill-Queen’s University Press, Montreal, 2020, 160 pp. 
ISBN: 978-0-2280-0154-6

Ana E. Ortega Baún.................................................................................................................................. 	 313



S
U

M
A

R
IO

 /
 C

O
N

TE
N

TS
9

Valente Neves, Liliana A., Peregrinos e viajantes. O auxílio das Misericór-
dias de Braga e Ponte de Lima, séculos xvii-xviii, Edições Humus, Ribeirão 
(Portugal), 2021, 185 pp. ISBN: 978-989-755-678-4

Osvaldo Víctor Pereyra............................................................................................................................ 	 316

Borsari, Elisa y Alvar Nuño, Guillermo (coords.), Tradición clásica y 
literatura medieval, San Millán de la Cogolla, Cilengua, 2021, 477 pp. 
ISBN: 978-84-17107-98-7

Ekaitz Ruiz de Vergara Olmos........................................................................................................ 	 318

Cabré, Montserrat y Salmón, Fernando, Curar y cuidar. Vínculos te-
rapéuticos en la Baja Edad Media, Antipersona, Madrid, 2021, 129 pp. 
ISBN: 978-84-09-30961-0

Raúl Villagrasa-Elías................................................................................................................................. 	 321





ARTÍCULOS / ARTICLES





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

3

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.01
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 13-42; ISSN: e-2530-8378

EL SEÑORÍO JUANMANUELINO. FUNDAMENTOS Y LÍMITES 
DEL PODER ARISTOCRÁTICO EN LAS OBRAS DE 

DON JUAN MANUEL (CASTILLA, S. XIV)

Federico J. Asiss-González
Universidad Nacional de San Juan-CONICET

E-mail: fasiss@ffha.unsj.edu.ar
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1427-0872

Resumen

La idea del señorío en don Juan Manuel no puede ser de otro modo que aristocrática, esto 
se evidencia en una enorme cantidad de estudios que a él se han dedicado de una u otra 
manera. Sin embargo, algunos pocos han notado que la justicia ocupa un lugar central en el 
desarrollo de su pensamiento. En este artículo abordamos, a partir de la problemática de la 
justicia, un desarrollo conceptual que, pasando por la pena y el libre albedrío, reconoce en 
la judicatura la capacidad de distribuir recursos, beneficios y penas en una lógica feudal. En 
el pensamiento señorial manuelino, la justicia, el poder y el saber se anudan para desplazar 
discursos sin, por ello, parecer un subversivo de la tradición. Bajo un ropaje tradicional, 
escondía una crítica al poder de un rey que deseaba concentrar el poder del reino.
Palabras clave: señorío, justicia, saber, don Juan Manuel, rey.

THE JUANMANUELINE LORDSHIP. FOUNDATIONS AND 
LIMITS OF THE ARISTOCRATIC POWER IN 

THE DON JUAN MANUEL’S WORKS (CASTILE, 14TH C.)

Abstract

The idea of lordship in don Juan Manuel cannot be other than aristocratic, this is evidenced 
in an enormous number of studies that have been dedicated to him in one way or another. 
However, in some of them it can be noticed that justice occupies a central place in the 
development of his thinking. In this paper, we address, starting from the problem of justice, 
a conceptual development that, going through punishment and free will, recognizes in 
the judiciary the capacity to distribute resources, benefits, and penalties in a feudal logic. 
In Manueline stately thought, justice, power, and knowledge are tied together to displace 
discourses without seeming subversive of tradition. Under traditional clothing, he hides 
a criticism on the power of a king that he wished concentrate the power of the kingdom.
Keywords: lordship, justice, knowledge, don Juan Manuel, king.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.01
mailto:fasiss%40ffha.unsj.edu.ar?subject=
https://orcid.org/0000-0003-1427-0872


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

4

0. INTRODUCCIÓN

La idea de justicia es atrayente para la mente humana. Durante siglos, filó-
sofos, teólogos, juristas y regentes del mundo se han perdido en laberínticas dis-
quisiciones. Los unos para saciar su curiosidad o comprender uno de los atributos 
ontológicos de la divinidad, los otros para gobernar a los hombres. De una u otra 
manera, todos acabaron viendo que el poder y la fuerza coercitivos se esconden tras 
la impacible máscara de la justicia. Quien logre administrar su delicado juego de 
contrapesos hará otro tanto con las personas que a ella estén sometidas por la pala-
bra y la espada. Por ello, para los hombres y mujeres atraídos por el poder resultará 
siempre tan crucial como la propia noción de justicia el determinar quiénes deben 
y pueden ser sus legítimos representantes.

Don Juan Manuel (1282- c. 1348), hombre cuya identidad se perdía y encon-
traba en los laberintos del poder señorial, fue uno de estos teóricos de la judicatura: 
sus textos y unos pocos estudios dedicados al tema lo confirman. 

Este ricohombre castellano, miembro de la alta nobleza, entrelazaba su 
genealogía con la de los reyes de Castilla y León. Su padre fue el infante Manuel 
(1234-1283), hijo de Fernando III (1199/1201-1252), conocido por contribuir a la 
caída de su hermano, Alfonso X el Sabio (1221-1284)1. Las intrigas políticas de su 
padre a favor del futuro Sancho IV (1258-1295) permitieron que don Juan se encon-
trase siempre próximo al poder. Sancho lo apadrinó en el bautismo y le confirmó 
los beneficios de tierras y castillos que había otorgado a su padre2.

1  Richard Kinkade fue el académico que más esfuerzos dedicó a conocer a los padres de 
don Juan Manuel, Beatriz de Saboya y don Manuel de Castilla, más allá de los recuerdos transmi-
tidos por su hijo. Kinkade, Richard, «Beatrice “Contesson” of Savoy (c. 1250-1290): The Mother 
of Juan Manuel». La corónica: A journal of Medieval Hispanic Languages, Literatures, and Cultures, 
vol. 32, n.o 3 (2004), pp. 163-225; Kinkade, Richard, Albores de una dinastía: la vida y los tiempos 
del infante Manuel de Castilla (1234-1283). Albacete, Instituto de estudios albacetenses Don Juan 
Manuel-Diputación de Albacete, 2019.

2  En el Libro becerro del convento de San Juan y San Pablo de Peñafiel se transcribió el pri-
vilegio del 5 de abril de 1283, hoy perdido, por el que el regente Sancho, futuro cuarto rey de este 
nombre, hacía donación graciosa por juro de heredad a su tío, don Manuel, «... por los buenos servi-
cios, y buenas obras...». Estas donaciones incluían: «... la villa de Peñafiel con su Castillo, y Alcázar, 
y con sus vasallos, y con sus términos, y con todas sus aldeas, y con aguas, y con ríos, y con pastos, y 
con montes, y con entradas, y con salidas, y con todas sus pertenencias, y con todos sus derechos...», 
reservándose el regente la moneda forera y la justicia, «... en caso de no hacerla dicho Infante don 
Manuel». Velázquez de Figueroa, Vicente, Libro becerro del convento dominico de San Juan y San 
Pablo de Peñafiel. Archivo Histórico Nacional, 1768, pp. 31-32. Código de referencia: ES.28079.
AHN//CODICE,L.1264. http://pares.mcu.es/. Existe una copia del privilegio en el Archivo Histó-
rico Nacional, sección Clero, carpeta 3435, doc. 1, f. 1 r. al que no hemos tenido acceso, pero que 
es referenciado por José L. Martín. El investigador también refiere que la reina Juana I, en 1512, 
había ordenado copiar y confirmó todos los privilegios concedidos por don Juan Manuel al convento, 
según obra en AHN, Clero, carpeta 3435, doc. 15. Martín, José Luis, «Don Juan Manuel. Funda-
dor del convento de San Juan y San Pablo de Peñafiel», en Don Juan Manuel. VII centenario. Mur-
cia: Universidad de Murcia-Academia Alfonso X el Sabio, 1982, p. 177, n.o 1. (en adelante Martín, 
«Don Juan Manuel...»).

http://pares.mcu.es/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

5

Al morir su padre en la Navidad de 1283, las amplias posesiones del infante 
quedaron en manos, nominalmente, de un niño de poco más de un año. Durante 
los doce años siguientes, sus dominios se encontrarán custodiados por su madre, 
hasta su muerte en 1290, y su padrino, Sancho IV, fallecido en 1295. A partir de 
este año, un mancebo don Juan Manuel de catorce años debió aprender rapidamente 
las habilidades necesarias para moverse en la intrigante política del reinado de Fer-
nando IV. Durante aquellos años, sus posesiones, fronterizas con la Corona de Ara-
gón, se volvieron moneda de cambio en los pactos y paces del rey castellano con su 
par aragonés. Fue su habilidad política la que le permitió, apoyado en camarillas 
de nobles y en enlaces matrimoniales con la dinastía aragonesa, conservar su patri-
monio y una influencia política que le permitió acceder a la regencia de Alfonso XI 
entre 1319 y 1325. Desde allí se precipitó cuando el joven rey logró la mayoría de 
edad en 1325 y repudió como esposa a Constanza Manuel, hija de don Juan, en 
1327. Esa deshonra para su linaje lo enfrentó por más de una década con la corona, 
no solo en el campo de batalla. Sus textos, algunos de los cuales le han granjeado 
fama de escritor preclaro de las letras castellanas –especialmente el Libro del conde 
Lucanor–, fueron instrumentos al servicio de sus intereses políticos. Por medio de 
ellos, don Juan construyó una doctrina política funcional a una corriente de pensa-
miento aristocrática defensora de su autonomía ante el avance real y a la condición 
regia que percibía en su linaje3.

En sus escritos resulta clara la vocación de poder de este aristócrata y, sin 
embargo, los académicos, durante décadas, parecieron no interesarse en una de las 
nociones claves dentro de la teología política medieval, la justicia. Algunos porque 
entendieron que el propio don Juan fue indiferente a la problemática4, mientras que 
otros vieron sus planteos como carentes de originalidad, encontrándose en la gene-
ralidad de los tratados políticos, en la literatura sapiencial castellana, en los códigos 
legales y en los escritos teológicos de la época, siendo don Juan solo un pedagogo 
preocupado por las formas de transmitir un saber ya establecido5. Todas ellas, sim-
ples generalizaciones que inducen al error.

Por el contrario, la justicia no está solo presente como un tópico que atraviesa 
las obras manuelinas de madurez, posteriores a 1326, sino que también emerge en 
la actitud desplegada al interior de sus textos. Como autoridad última en sus escri-
tos, aplica permanentemente juicios sobre la bondad o maldad de los saberes antes 

3  Germán Orduna fue uno de los primeros investigadores que realizaron dentro de esta 
línea un análisis del Libro de las Armas, hoy Libro de las tres razones. Esta obra habría sido el instru-
mento juanmanuelino para obtener justicia y ser resarcido por los daños y humillaciones que sufrió 
de parte de Alfonso XI: «En ese “testamento” público hizo su “justicia” sobre Alfonso XI hiriéndolo 
en su estirpe, estigmatizándolo como un linaje maldito; así devolvía el golpe de la afrenta inferida 
en su orgullo indomable». Orduna, Germán, «El libro de las Armas: clave de la “justicia” de don 
Juan Manuel». Cuadernos de historia de España, n.o 67-68 (1982), p. 268.

4  Araluce Cuenca, José, El Libro de los estados. Don Juan Manuel y la sociedad de su tiempo. 
Madrid, Ediciones José Porrua Turanza, 1976, pp. 59-60.

5  Schölberg, Kenneth, «Figurative language in Juan Manuel», en I. Macpherson (ed.), 
Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, p. 155.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

6

de mandarlos a registrar por escrito. Por ello, Peter Dunn lo llegó a comparar con 
un dios capaz de juzgar la bondad y de registrarla6.

Pero donde más evidente resulta su interés por la justicia es en una afir-
mación, rayana en la subversión, que da, como al pasar, en una de sus obras tem-
pranas, el Libro del cauallero et del escudero. En boca de un caballero anciano que 
instruye a uno más joven7, dice: «... los reyes et los sennores, que non an otro iuez 
sobre si si non Dios...»8. Este pasaje no ha pasado desapercibido a los especialistas, 
aunque lo han mencionado sin darle mayor relevancia, como fue el caso de Delia 
Ísola y José A. Maravall.

La profesora Ísola lo tomó para ilustrar que tan jueces eran el rey como los 
señores: los que «... juzgan según lo que consideran que es la verdad...»9. En ningún 
momento señala la anomalía de tales conclusiones, prefiriendo centrarse en la suje-
ción a la ley que apoya el discurso manuelino. Por su parte, Maravall únicamente 
ve en las palabras de don Juan Manuel una muestra de la ordenación divina que 
sustenta el poder de los señores como jueces10.

Décadas después, Germán Orduna y Reinaldo Ayerbe-Chaux se refirie-
ron al pasaje juanmanuelino, pero tampoco le brindaron un lugar destacado en sus 
análisis. En efecto, Orduna lo integra como parte de una digresión extensa «... una 
digresión extensa sobre los juicios de Dios, de los reyes y de los jueces...»11; mientras 
que Ayerbe-Chaux refiere, en un nivel descriptivo, que en el capítulo 48 del Libro 

6  Dunn, Peter, «The Structures of didacticism: private myths and public fictions», en 
I. Macpherson (ed.), Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, p. 66 (en adelante 
Dunn, «The Structures...»).

7  Esta estructura es propia de los espejos de príncipes castellanos desde que Pedro Alfonso 
en Disciplina clericalis (1110) incluyera entre los tipos ejemplares de rey a aquel que dialoga con filó-
sofos, dando entrada con ello a la noción de sapientia en el repertorio de la tratadística castellana. 
A partir de allí la imagen del rey educado por filósofos se popularizará en latín y, ya en el siglo xiii, 
en romance castellano con el Libro de Alexandre, en el que Aristóteles abre las puertas de la sabidu-
ría al rey de Macedonia. Rucquoi, Adeline; Bizzarri, Hugo, «Los Espejos de Príncipe en Casti-
lla: entre Oriente y Occidente». Cuadernos de Historia de España, vol. 79 (2005), parr. 7-8. http://
www.scielo.org.ar/.

8  Manuel, Juan, «Libro del cauallero et del escudero», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan 
Manuel. Obras completas, vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, p. 111 (en adelante Manuel, «L. cauallero...»).

9  Ísola, Delia, «Las instituciones en la obra de don Juan Manuel». Cuadernos de Historia 
de España, n.o 21-22 (1954), p. 70.

10  Maravall, José Antonio, «La sociedad estamental castellana y la obra de don Juan 
Manuel», en Estudios de historia del pensamiento español. Edad Media. Serie primera. Madrid, Edicio-
nes Cultura Hispánica, 1967, pp. 469-470. Este artículo se basó en un estudio de Luciana de Stéfano 
el cual analiza la visión estamental juanmanuelina en el marco más amplio de la Castilla bajomedie-
val, vid. Stéfano, Luciana de, La sociedad estamental de la Baja Edad Media española a la luz de la 
literatura de la época. Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1966.

11  Orduna, Germán, «El exemplo en la obra literaria de don Juan Manuel», en I. Macpher-
son (ed.), Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, p. 130 (en adelante Orduna, 
«El exemplo...»).

http://www.scielo.org.ar/
http://www.scielo.org.ar/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

7

del cauallero et del escudero don Juan Manuel «... habla de los juicios de Dios y cómo 
los reyes y grandes señores deben juzgar en verdad y en justicia»12.

Por su parte, Hugo Bizzarri señaló tangencialmente la problemática en su 
análisis del Libro enfenido, sin aludir a la explícita y problemática afirmación del 
Libro del cauallero et del escudero, llegando, por esta razón, a conclusiones más aco-
tadas. Según indica el investigador, al aconsejar a Fernando Manuel sobre temas 
de justicia en el Libro enfenido –caps. 19 y 20– lo eleva a la categoría de los reyes, 
«... pues a estos les estaba destinado impartir justicia»13. Pero, como el propio Biz-
zarri señala años después al referirse a la estructura de los Castigos de Sancho IV, la 
enseñanza no se reduce necesariamente a su destinatario literario, en ambos casos 
un hijo, sino que, por medio de esa figura, puede dirigirse a toda la nobleza14. Esto 
es lo que ocurrió en el caso del consejo dado a Fernando Manuel por su padre, el 
cual no resulta ser un privilegio exclusivo de su linaje, como afirmó Bizzarri, sino 
de todo el estamento.

En efecto, el privilegio del linaje manuelino, que lo hizo par de los reyes, no 
vino dado por el ejercicio en exclusividad de la jurisdicción, sino por ser, como dijo 
Germán Orduna al estudiar el Libro de las armas, el descendiente de don Manuel: 
en quien se reunían «...la alteza de la sangre con la bendición del rey San Fernando 
y la del mismo Sancho IV en su lecho de muerte»15.

1. LA JUSTICIA: UNA NOCIÓN CLAVE

En principio, no seremos nosotros quienes pongamos en duda que la con-
ceptualización juanmanuelina de la justicia es fiel a la definición romana, de la que 
se habían ya hecho eco tanto la tradición alfonsí16 como pensadores contemporáneos 
de la talla de Tomás de Aquino17. De las ideas de este último, don Juan Manuel pudo 

12  Ayerbe-Chaux, Reinaldo, «Estudio preliminar», en R. Ayerbe-Chaux (ed.), Cinco tra-
tados. Madison, The Hispanic Seminary of Medieval Studies Ltd., 1989, p. xxvii.

13  Bizzarri, Hugo, «El concepto de «ciencia política» en Don Juan Manuel». Revista de 
literatura medieval, vol. 13, n.o 1 (2001), p. 74.

14  «El tratado [se refiere a los Castigos] está escrito para su hijo, el futuro Fernando IV, enton-
ces de siete años de edad. Pero no hay que buscar una estrecha vinculación biográfica, como ha que-
rido ver la crítica en algunas ocasiones: lugar común de los “espejos de príncipe” era el de dedicarlos 
al hijo del monarca, aunque el tratado sirviera de lectura al rey o a la nobleza». Bizzarri, Hugo, 
«Sermones y espejos de príncipe castellanos». Anuario de Estudios Medievales, vol. 42, n.o 1 (2012), 
p. 170. DOI: 10.3989/aem. 2012.42.1.08 (en adelante Bizzarri, «Sermones...»).

15  Orduna, «El exemplo...», p. 141.
16  «RAygada virtud es la iusticia, segund dixeron los sabios antiguos que dura siempre en 

las voluntades de los omes justos, e da e comparte a cada vno su derecho igualmente». Part. III.I.I. 
En las referencias, entre paréntesis, de aquí en adelante, indico el número de partida, de título y de 
ley separados por un punto. Se utilizará la siguiente edición: López, Gregorio (glos.), Las Siete Par-
tidas [facsímil]. Madrid, Boletín Oficial del Estado, 1974.

17  En el libro iv del De regimine principum o De regno (1265-1267) de Tomás de Aquino se 
reproduce la misma definición clásica de justicia que veremos en las obras de don Juan: «Justitia est 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

8

tener algún conocimiento indirecto dada su cercanía, durante toda su vida, con la 
orden dominica. Una relación para nada excepcional. Así como la escuela catedra-
licia de Toledo, las órdenes mendicantes tuvieron gran poder e influencia durante 
el reinado de Sancho IV y la regencia de María de Molina18. En ese ambiente moli-
nista, la educación de don Juan Manuel fue encargada por su madre, Beatriz de 
Saboya, a los dominicos19. Vínculo mantenido en su adultez, siendo, en palabras de 
Ian Macpherson, un apologista y benefactor de la orden, fundador del monasterio 
dominico de Peñafiel20, sitio de su descanso final y custodio del famoso manuscrito 
que contuvo todas las obras del escritor21.

La idea clásica, y muy probablemente dominica, sobre la justicia la halla-
mos, en efecto, en dos de sus escritos más fuertemente intervinculados mediante 
la autocita: el Libro de los estados y el Libro enfenido. En el primero de estos libros 
afirma: «... [ca justiçia] non es matar nin fazer mal a ninguno, mas iustiçia es fazer 
a cada vno lo que meresçe»22. Idea que replica años después en el Libro enfenido:

Cred por cierto que vna de las cosas por que se mas saluan las almas et se mantie-
nen los cuerpos et los estados et los regnos et las tierras, es por la iustiçia. Et ius-
tiçia non entendades que es sola mente matar omnes, mas es dar a cada vno lo que 
mereçe, façiendo bien por bien et mal por mal23.

constans et perpetua voluntas, jus suum unicuique tribuens». Tomás de Aquino, El gobierno monár-
quico ó sea el libro De regimine principum. Sevilla, Imprenta y librería de d. A. Izquierdo, 1861, libro 
iv, cap. iii. (en adelante Aquino, De reg. princ...) En las referencias, entre paréntesis indico número 
de libro y de capítulo separados por un punto. 

18  Fernando Gómez Redondo consideró que una de las claves del periodo molinista, al cual 
nominó, fue el amparo dado por los reyes a las órdenes mendicantes, los cuales se identificaron con 
sus valores. Así, Sancho IV «... se enterró con el hábito de los minoritas, mientras que doña María [de 
Molina] lo fue con el de predicadores en 1321...». Gómez Redondo, Fernando, «El molinismo: un 
sistema de pensamiento letrado (1284-1350)», en A. Martínez Pérez y A.L. Baquero Escudero (eds.), 
Estudios de literatura medieval: 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval. Murcia, 
Universidad de Murcia-Servicio de Publicaciones, 2012, p. 53.

19  Lida de Malkiel, María Rosa, «Tres notas sobre don Juan Manuel». Romance Philo-
logy, n.o 4 (1950-1951), pp. 155-194, especialmente, pp. 158 y 168.

20  La donación de Peñafiel a la Orden dominica se encuentra transcripta en el primer apar-
tado del «Apéndice documental» del siguiente artículo: Martín, «Don Juan Manuel...», pp. 181-185.

21  Macpherson, Ian, «Dios y el mundo. The Didactism of El Conde Lucanor». Roman 
Philology, vol. 24, n.o 1 (1970-1971), p. 28 (en adelante Macpherson, «Dios...»).

22  Manuel, Juan, «Libro de los estados», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras 
completas, vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, p. 499 (en adelante Manuel, «L. estados...»). 

23  Manuel, Juan, «Libro enfenido», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras com-
pletas, vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, p. 176 (en adelante Manuel, «L. enfenido...»).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
1

9

En ambos se afirma que justicia es dar a cada uno lo suyo24 o lo que merece 
por el estado al que pertenece cada hombre, cosa que ya se aconsejaba en el Libro 
de los doze sabios:

... todo rey o prínçipe debe hordenar su señoría e regir su tierra en justiçia e ase-
ñorearse d’ella por manera que aya escusada la hemienda e arrepentimiento; pero 
no se tenga en tanto que dexe de onrar los buenos e a los que lo mereçen a cada 
uno en su grado...25.

Para Hugo Bizzarri26, don Juan Manuel tomó esta conceptualización salo-
mónica de la justicia de los Castigos e documentos de su primo Sancho IV, en cuya 
corte residió y en la que realizó parte de su formación27. Si bien esta hipótesis no ha 
sido del todo comprobada, resulta indudable la filiación alfonsí de las ideas sanchinas 

24  En una ocasión utiliza la célebre máxima de Ulpiano: «ca iustiçia es dar a cada vno lo 
suyo...». Manuel, Juan, «Conde Lucanor», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras comple-
tas, vol. 2. Madrid, Gredos, 1983, p. 399 (en adelante Manuel, «C. Lucanor...»).

25  Gassó, Hector; Romero-Luca, Diego, Libro de los doce sabios o tratado de la nobleza 
y lealtad. Valencia, Memorabilia, 2002. http://parnaseo.uv.es/Memorabilia/ (en adelante Gassó; 
Romero-Lucas, L. doce sabios...).

26  Bizzarri, Hugo (ed.), Castigos del rey don Sancho IV. Madrid, Editorial Iberoamericana, 
2001, p. 69, n.o 33 (en adelante Bizzarri, Castigos...)

27  Antes que Hugo Bizzarri, Fernando Gómez Redondo ya había señalado las filiaciones 
conceptuales de don Juan Manuel con el modelo cultural acuñado por su primo, Sancho IV, y con-
tinuado por María de Molina. Para el especialista, don Juan fue un autor molinista, adscripción 
que le habría permitido resistir los ataques de Alfonso XI. Este rey habría sido incapaz de destruir el 
entramado ideológico que sostenía al magnate debido a que era también su propio sostén. Gómez 
Redondo, Fernando, «Don Juan Manuel, autor molinista», en M. Freixas y S. Iriso (coords.), L. Fer-
nández (col.), Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medie-
val. Santander, 22-26 de septiembre de 1999. Palacio de la Magdalena. Universidad Internacional 
Menéndez Pelayo. Santander, Consejería de Cultura-Gobierno de Cantabria-AHLM, 2000, p. 828. 
Esta visión ha sido matizada recientemente por Ángel Salgado Loureiro al apuntar que en el largo 
periodo señalado por Gómez Redondo como molinista (1284-1350) cabrían al menos dos molinis-
mos: el sanchino y el fernandino. Salgado Loureiro, Ángel, «El rey molinista pensado por don 
Juan Manuel en El libro de los estados». História Revista, Goiânia, vol. 24, n.o 2, 2020, p. 87. DOI: 
10.5216/hr.v24i2.60973. En esta segunda etapa la nobleza habría ganado poder y sería en esa corte 
en la que don Juan se habría formado si tenemos en cuenta que cuando Fernando IV asumió la mayo-
ría de edad en 1301, don Juan Manuel contaba con 19 años. Lo que ninguno de ellos parece cuestio-
nar es el presupuesto de una nobleza parasitaria de una ideología regia en la que buscaban acomodar 
sus intereses. Pero existen visiones alternativas como las de Leonardo Funes, quien ve a la produc-
ción historiográfica postalfonsí en una línea de desarrollo paralelo al scriptorium regio, con sus pro-
pios intereses. Esto haría de textos como la Crónica particular de San Fernando algo más que un 
texto molinista, conteniendo en su interior la Estoria cabadelante, en la que la nobleza se pronuncia 
políticamente a través de la historiografía al idealizar la figura de Fernando III como un rey aconse-
jado por la nobleza. En esta línea nos adscribimos, pues es la única que explica la procedencia de un 
pensamiento nobiliario, que Gómez Redondo no deja de identificar en don Juan Manuel, que lucha 
y reelabora el discurso regio, como observamos en este artículo. Funes, Leonardo, «Historiografía 
nobiliaria castellana del período postalfonsí: Un objeto en debate». La corónica: A Journal of Medie-
val Hispanic Languages, Literatures, and Cultures, vol. 43, n.o 1 (2014), pp. 10-11.

http://parnaseo.uv.es/Memorabilia/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

0

en frases que conservan un eco de la Tercera Partida, como: «Justiçia es dar a cada 
vno su derecho: Dar al bueno galardón del bien e dar al malo galardón del mal»28.

Sin embargo, también en la definición manuelina se lucha contra una idea 
popular de la justicia, parcial y por ende errónea, que se origina «... por [que la muerte 
es] la mas fuerte cosa que a en todas las iustiçias, et todas las penas se cunplen en 
la muerte, por ende las gentes acostumbran dezir que matar omnes es justiçia, et 
yerran en ello mucho»29. En efecto, explica que

... tan bien com[mo] es iustiçia dar pena a los malos, segund los yerros et los males 
que fazen, bien asi es iustiçia, et avn muy mayor et la deuen conplir de muy mejor 
talante, en galardonar a los omnes las buenas obras que fazen30.

El castigo nunca debe ser la primera opción de un gobernante, pero no por 
mera piedad, sino porque no es la faceta más importante de la justicia. Para este 
príncipe, como afirmó en su último tratado conservado: «... mayor mengua de jus-
tiçia es non dar galardon de las buenas obras, que non dar pena por los yerros...»31. 
Un señor tacaño, mezquino, sería inevitablemente uno débil en el futuro, por eso en 
el Alexandre (ca. 1204-1207 o ca. 1220), Aristóteles aconseja a Alejandro Magno: 
«‘Si quisieres por fuerça tod’ el mundo vençer,/ non te prenda cobdiçia de conde-
sar aver;/ quanto que Dios te diere pártelo volenter;/ quando dar non pudieres, non 
çesses prometer»32.

La generosidad, entendida como el acto justo de premiar a quien lo merece 
y en la medida en que corresponda, fue la herramienta política, enmascarada de 
cortesía –«qui es franc’ e ardit és’ tienen por cortés»–, más poderosa que el señor 
poseyó. Nada salvaría su poder tanto como ella. Por eso el tutor advirtió que un 
«... prinçip’ avariento non sabe qué‘l contez’:/ armas nin fortaleza de muerte no’l 
guarez’ [no le salva];/ el dar le vale más que armas nin fortalez’». Dando se salvan 
todos los obstáculos –«el dar fiende las peñas»– y se consiguen todos los honores 
–«lieva todo prez»–33.

Don Juan Manuel era consciente de estas enseñanzas. Sabía que tanto poder 
demuestra quien castiga como quien premia porque ambas son formas de promover 
las acciones funcionales al orden establecido. Las cuales, en la lógica judeocristiana 
medieval, salvaban las almas y mantenían los cuerpos, así como las tierras. En este 
sentido, Michel Foucault, partiendo de los estudios sobre la naturaleza geminada 
del cuerpo del rey realizados por Ernst Kantorowicz34, afirmó que el alma era una 

28  Bizzarri, Castigos..., p. 120.
29  Manuel, «L. estados...», p. 399.
30  Ibidem, p. 399.
31  Manuel, Juan, «Tratado de la Asunción», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras 

completas, vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, p. 511.
32  García-López, Jorge (ed.), Alexandre. Barcelona, Editorial Crítica, 2010, v. 63.
33  Ibidem, vv. 63-64.
34  Kantorowicz, Ernest, The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology 

[1.a ed. 1957]. Princeton, Princeton University Press, 2016.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

1

realidad inscripta en el cuerpo, permanentemente producida por el poder ejercido 
sobre el castigado, pero también, de forma más general, «... sobre aquellos a quienes 
se vigila, se educa, se corrige...»35, bosquejando con estas ideas lo que luego serían 
las denominadas tecnologías de sí.

De esta manera, castigar y galardonar, como dos extremos del fazer justicia 
para salvar las almas, desnudan la lógica de regulación social y de economía de la 
fuerza que la justicia implica en tanto contenido básico del poder señorial36. Una 
lógica señorial que articulaba el pensamiento de don Juan y que no solo se expresó 
en sus obras didáctico-moralizantes, sino también en otros textos dictados en el 
ejercicio concreto del poder como el Ordenamiento para la villa de Peñafiel (1345). 
Dicho texto tenía como principio rector la obligación de los señores de alcanzar el 
enriquecimiento de todos, no solo recurriendo a sus dineros, dado que eran siem-
pre insuficientes. Debían lograrlo pensando y haciendo «... quanto pudieren guar-
dandoles en justiçia et dandoles buenos ordenamjentos por que puedan todos sseer 
mas rricos et mas onrrados»37.

Quien ha de juzgar, siempre en nombre de Dios, debe agradecer a Él «... que 
les de lugar [de juez] para galardonar que para acalonnar»38, y, sin embargo, don 
Juan Manuel indica que en ocasiones es imposible excusarse de realizar escarmien-
tos. El escarmiento es inherente a la justicia o, en otros términos, al ejercicio del 
poder. Castigar era la contracara del premiar.

Por medio del castigo se apropiaba de los bienes o del cuerpo del criminal, 
lo cual evidencia que en la lógica punitiva subyace una relación acreedor-deudor, 
tan antigua como la existencia de «sujetos de Derecho», en la que la necesidad del 
deudor de garantir el retorno de lo prestado lo lleva a recurrir a su cuerpo, algo que 
aún posee. No teniendo más que entregar, pone a disposición del acreedor su cor-
poralidad para que este se cobre, de ser necesario, a través de la amputación o el 
daño39. No obstante, si bien tal era el extremo del castigo, la justicia en su ejercicio 
no olvidaba marcar las jerarquías sociales. Mientras el cuerpo de los comunes podía 
recibir los tormentos sin demás miramientos, el de los ricoshombres gozaba de cier-
tas inmunidades. La justicia entre los nobles fue utilizada, al interior del estamento, 

35  Foucault, Michel, Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. Buenos Aires, Siglo vein-
tiuno editores, 2015, p. 39 (en adelante Foucault, Vigilar...).

36  Quintanilla Raso, María Concepción, «Juntamiento de gentes... derramamiento de 
tropas. Guerra y paz en los estados señoriales cordobeses a fines del siglo xv», en A. Arranz Guz-
mán, M. del P. Rábade Obradó y O. Villarroel González (coord.), Guerra y paz en la Edad Media. 
Madrid, Sílex ediciones, 2012, p. 194.

37  Manuel, Juan, Ordenamientos dados a la villa de Peñafiel (10 de abril de 1345). A Recons-
truction of the Manuscript Text with an Introduction and Annotated English Translation, Kinkade, R. 
(ed.), Madison, Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1996, p. 35 (en adelante Manuel, Orde-
namiento...).

38  Manuel, «L. enfenido...», p. 176.
39  Nietzsche, Friedrich, «La genealogía de la moral. Un escrito polémico», en Friedrich 

Nietzsche III. Madrid, Gredos, 2014, pp. 57-64.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

2

como un medio de solucionar los conflictos mediante negociación y, con respecto 
a los sectores sometidos a ellos, como un dispositivo para forzarles y someterles.

Por su parte, también el sistema de penalidades medievales, como recuerda 
Didier Fassin40, sirvió para facilitar la circulación de las riquezas y la concentración 
de los poderes más que para un control ideológico de la población. Idea que ya había 
sugerido, en la década de 1970, Foucault, para quien en las sociedades feudales la 
guerra, el litigio judicial y la circulación de bienes formaron parte de un mismo pro-
ceso: «... la riqueza es el medio por el que se puede ejercer la violencia en relación 
con el derecho de vida y muerte sobre los demás»41. Así, la justicia era una herra-
mienta fundamental para el poder señorial porque permitía «... mantener el equilibrio 
mediante la redistribución equitativa de los beneficios de la explotación señorial»42.

Poseer el monopolio de la fuerza daba acceso al control de la justicia y, por 
ende, al de los hombres y las riquezas de una sociedad. Por ello, los actos de la judi-
catura eran más una demostración de fuerza que una búsqueda de revertir el des-
equilibrio provocado por un delito o crimen. Al menos así se lo explica el magnate 
a su hijo Fernando:

Et commo quier que a vezes cunple mostrar se los sennores por brauos et por crue-
les, esto deue ser por espantar et por escarmentar los malos, mas non por que el 
sennor de su talante nin de su naturaleza sea brauo et cruel43.

El contraste evidencia que la justicia no requiere de un juez que sea bravo 
y cruel, ya que esto le impedirá juzgar sin saña. Esta idea es un tópico dentro de la 
tratadística castellana y europea en general. Se solía aconsejar al monarca que evi-
tara la ira y la saña al momento de juzgar. El iracundo era un vicioso para la Iglesia. 
Las dos matrices medievales de los vicios –la de Evagrius y la de Gregorio Magno– 
incluían a la ira y, aunque funcionaron como repertorios abiertos, la tratadística 
castellana siempre subrayó el peligro de un rey iracundo. Por ejemplo, Sancho IV, 
apodado el Bravo, enseñaba a su hijo, el futuro Fernando IV:

Non quieras judgar nin mandar fazer justiçia quando estudieres con sanna, ca por 
fuerça conuiene que la sanna forçase al derecho e así errarías el derecho que deues 
guardar. Quando dieres juyzio de justiçia tira toda sanna de tu coraçón, e ten sobre 
tu cabeça la espada del themor de Dios. E miénbrate que tú que judgas que has de 
ser judgado de Dios que puede más que tú e a qui non puedes tú foýr44.

40  Fassin, Didier, Castigar: una pasión contemporánea. Buenos Aires, Adriana Hidalgo edi-
tora, 2018, pp. 86-87.

41  Foucault, Michel, La verdad y las formas jurídicas. Barcelona, Gedisa editorial, 2011, 
p. 77.

42  Duby, Georges, Los tres órdenes o lo imaginario del feudalismo. Barcelona, Argot, Com-
pañía de Libros, 1983, p. 387.

43  Manuel, «L. enfenido...», p. 177.
44  Bizzarri, Castigos..., pp. 120-121.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

3

Sobre este tema, Patrick Boucheron ha dicho, para el caso italiano, que, 
nutrida por los autores clásicos –de Jenofonte a Séneca–, la literatura moral del pri-
mer tercio del Trecento presentaba al tirano, no solo como aquel que no defendía el 
bien común, sino, tal como afirmó Bartolo de Sassoferrato, como un gobernante 
esclavo de sus pasiones e incapaz de someterse a la ley, entendida como la razón 
libre del deseo. El tirano era un gobernante consumido por el hybris de la crueldad, 
la codicia y la lujuria45.

En esta misma línea de pensamiento, don Juan Manuel aconsejaba que el 
juez se mostrase con formas y maneras que lo alejaran de estar movido por la saña 
o la ira. Es decir, que la justicia demandaba que el juez se amoldase a un ritual en 
el cual cada delito tenía un castigo, entendido como un «arte de las sensaciones 
insoportables»46.

Concebirlo como un arte implicaba que su administración era una cuidadosa 
coreografía. Existía una economía del ius puniendi, y, en consecuencia, «... sil dan 
la pena mas o menos que deuen o dan por yerro la pena que deuian dar por el otro, 
non fazen iustiçia»47. Esto no era algo menor, ya que, como se indica en el Libro de 
los doze sabios, texto alfonsí de mediados del siglo xiii, si «... el que usa de la justiçia 
bien e berdaderamente es amado de Dios e álo por medianero a sus fechos...», quien 
no lo hace pierde la gracia divina y la medianía que ocupa entre la divinidad y la 
humanidad. En otros términos, se vuelve indigno de su oficio como se reconoce en 
este texto sapiencial: «Mucho debe amar la justiçia el rey, o prínçipe, o regidor de 
tierra como sola ella es la cabeça de su señoría e poderío, que el príncipe que non es 
justiciero e non obra justiçia non es digno de su ofiçio nin seguro de sí mesmo...»48.

2. LA PENA, CLAVE DE ANÁLISIS DEL PODER SEÑORIAL

Por ello, la atención e importancia que don Juan otorgó a la administración 
de la pena no puede pasarse por alto sin un análisis adecuado, toda vez que la misma 
noción de pena junto con la de delito determinan la economía y función del poder 
punitivo. No debemos tomar a la pena como una mera exteriorización del poder, 
sino como su propia clave de análisis.

En principio, diremos que el poder punitivo se define por la vía negativa 
como aquel poder que no busca ser reparador ni tampoco impedir un proceso lesivo 
en curso. Era, y es, el acto de hacer recaer una pena sobre un sujeto, pero la función 
y finalidad variaban. En el caso que nos ocupa, el marco epistémico en el que se 
insertaba don Juan Manuel hacía que, como se estableció en las Partidas, la función 
de la pena fuera doble: escarmentar al penado y apercibir al resto de la sociedad –la 

45  Boucheron, Patrick, Conjurar el miedo. Ensayo sobre la fuerza política de las imágenes. 
Siena, 1338. Buenos Aires, FCE, 2018, p. 129.

46  Foucault, Vigilar..., p. 20.
47  Manuel, «L. estados...», p. 399.
48  Gassó; Romero-Lucas, L. doce sabios...



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

4

pena era la «... emienda de pecho o escarmiento que es dado según ley a alguna por 
los yerros que fiziere»–49. A partir de allí, podemos afirmar que don Juan Manuel 
no concebía a la justicia como una vía por la cual resarcir el daño causado por un 
individuo a otro, sino escarmentar a quien ha proferido, movido por la soberbia, 
una ofensa o lesión al orden con fundamentos teológicos.

Si bien don Juan es lacónico al hablar de las penas, podemos conocer mejor 
su lógica si la ampliamos recurriendo a la expuesta en las Partidas. La filiación entre 
ambos corpus textuales se encuentra en la propia taxonomía de la pena. Ello se puede 
apreciar en el contraste de lo dicho sobre las penas mayores y menores en las Partidas 
con la clasificación realizada por don Juan, en boca de Julio, en el Libro de los estados:

... asi commo por iustiçia matan al que lo mereçe, asi es justiçia toller le algun mien-
bro si lo mereçe o dar le fanbre o sed o otros tormentos, segund el yerro en que cayo 
o desterrar lo por tienpo grande o pequenno, segund su culpa, o penar le en el aver 
o en la heredad o tirar le el vien fecho o la onra que touiere, o ferir le o mal traerle 
de palabra en conçejo o en poridad, o mostrarle mal talante. [Et] todas estas cosas, 
et otras muchas que serian muy luengas de contar, son maneras de iusticias...»50.

Tanto para Alfonso el Sabio como para su sobrino, la muerte era la pena 
mayor, seguida por todos aquellos recursos que convierten al cuerpo, en términos 
foucaultianos, en el blasón de la pena51 –amputar, tullir o atormentar–52. Luego 
encontramos aquella expulsiva del cuerpo social –el destierro– que podía agravarse 
con la confiscación de los bienes, y por último las penas infamantes.

No obstante, si bien existe esta comunión ideológica entre don Juan y su tío, 
hay un matiz que no conviene omitir respecto a la pena de destierro. Mientras que 
para el magnate no hay ningún escarmiento que se encuentre restringido en exclu-
sividad al rey, las Partidas le reservan el destierro. Es decir que, para don Juan cual-
quier gran señor, y quizás un juez ordinario habilitado por la ley, podría expulsar a 
un hombre del cuerpo social, excomulgarlo profanamente del reino.

49  Part. vii.xxxi.i.
50  Part. vii.xxxi.iv; Manuel, L. «estados...», p. 399.
51  Con esta metáfora Michel Foucault alude al cuerpo visible que porta en la huella del 

castigo la marca de la soberanía que le impuso la pena. Foucault, Michel, «Clase del 3 de enero de 
1973», en B. Harcourt (ed.), La sociedad punitiva. Cursos en el Collège de France (1972-1973). Bue-
nos Aires: FCE, 2016, p. 23.

52  La procedencia del recurso a los tormentos en las obras manuelinas necesariamente abreva 
en la tradición alfonsí porque, como hace algunos años señaló Daniel Panateri, «... es con Alfonso el 
Sabio y su obra legal, con quien la tortura vuelve en el terreno ibérico. Lo que expresa la reinstaura-
ción de este instituto en la recepción romanista del siglo xii que a mediados del siglo xiii alcanza a 
Espanna». Panateri, Daniel, «La tortura en las Siete Partidas: la pena, la prueba y la majestad. Un 
análisis sobre la reinstauración del tormento en la legislación castellana del siglo xiii». Estudios de 
Historia de España, n.o 14 (2012), pp. 96-97.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

5

En contraste, dentro de las Partidas únicamente el rey o sus delegados podían 
hacerlo53, ya que una pena de este tipo equivalía una extirpación del cuerpo político 
del propio soberano y solo a él le está reservada. En consecuencia, la administración 
irrestricta de este tipo de penalidades nos permite afirmar, al menos en grado de 
hipótesis, la concepción manuelina del reino como cuerpo policéfalo54.

Pero si estas son las formas que puede tomar la pena dependiendo del delito, 
queda por decir en qué consiste la pena para don Juan y cuál es su función. Si bien 
nuestro autor no da una definición acabada de ella, sino que dice que son maneras 
de justicia, es posible, a partir de allí, entenderla como una acción que busca dar al 
penado un escarmiento en este mundo por sus faltas55, del mismo modo que reci-
birá otro al morir. Su concepción trascendentalista del derecho y la pena no solo 
implicaba que la justicia debía disolver el desorden generado por el delito56, sino 
que hacía recaer en el alma su agencia, lo que aproximaba este a la idea de pecado.

3. EL LIBRE ALBEDRÍO Y EL MERECIMIENTO DE LA JUSTICIA

Así, siguiendo la línea tomista, don Juan pone al libre albedrío57 –iudicio 
libero– como clave para justificar que las acciones humanas sean merecedoras de 
galardón o pena, ya que es tal libertad la que diferencia los actos animales de los 
humanos. Por ello, don Juan Manuel concluía: «Ca el alma de los omnes da vida al 
cuerpo, asi commo el alma de las animalias, et demas ha razón et libre albedrio, et 
por esto meresçe aver gloria o pena segund sus obras»58.

Esta concepción de la responsabilidad y la pena derivadas de la Voluntad 
permite observar la simetría entre la idea de justicia manuelina, compuesta de casti-

53  Los jueces ordinarios «... non pueden echar de la tierra, nin desterrar a ninguno en 
alguna ysla nin en otro lugar ca tal pena como esta non pertenesce a otro oficial de la mandar dar, 
si non al Rey, o a otro ome alguno que fuesse vicario o adelantado general por el, señaladamente en 
toda su tierra». Part. vii, xxxi, v.

54  Sobre el gobierno policéfalo juanmanuelino en relación con su idea de señorío natu-
ral, vid. Asiss González, Federico, «El señorío natural entre Alfonso X y Don Juan Manuel. De la 
majestad real al poder colegiado», en D. Gregorio (dir.), L’héritage d’Alphonse X: 800 ans après. Paris, 
L’Harmattan, 2022, pp. 15-34.

55  Conviene recordar que, hablar de crimen como falta indica la carencia en la que cae 
quien lo comete y que se esconde en su propia etimología, según señaló Isidoro de Sevilla: «Crimen 
a carendo nomen». Isidoro de Sevilla, Etimologías, J. Oroz Reta y M. Marcos Casquero (eds.), 
Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 2004, v, 26, 1.

56  Referido a la justicia como restablecedora del orden a través de la pena, Alfonso X dice 
en la Séptima Partida que demostrará «... aquella justicia, que destruyendo tuelle por crudos escar-
mientos las contiendas e los bollicios que se leuantan delos malos fechos...». Part. vii, i.

57  Para profundizar sobre la relación entre deseo y ortodoxia, en el pensamiento manuelino 
en un contrapunto con el del Arcipreste de Hita, vid. Kinkade, Richard, «Intellectum tibo dabo...: 
The Function of Free Will in the Libro de Buen Amor». Bulletin of Hispanic Studies, vol. 48, n.o 4 
(1970), pp. 296-315. https://doi.org/10.1080/1475382702000347296.

58  Manuel, «L. estados...», p. 254.

https://doi.org/10.1080/1475382702000347296


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

6

gos y premios, y la tomista59. No obstante, cabe aclarar que, aunque los actos volun-
tarios del hombre le granjean castigos o merecimientos tanto en esta vida como en 
la próxima, para este magnate, la justicia temporal, émulo de la divina, solo puede 
llegar a aplicar castigo en la mitad carnal del compositum que es el hombre.

Pero don Juan no detiene allí su análisis, sino que, acorde con las enseñanzas 
del Aquinate60, afirma que, al no ser accidental sino sustancial la unión de cuerpo y 
alma en el hombre, sus actos temporales comprometen la salvación eterna de todo 
el coniuctum61, ya que este libre albedrío implica, en tanto apetito intelectivo62, en 
cada decisión la confluencia del entendimiento y la voluntad, potencias superiores del 
alma –«... radix libertatis est voluntas sicut subiectum, sed sicut causa, est ratio»–63.

El posicionamiento de don Juan en la línea dominica es claro porque no solo 
describe, como el Doctor Angélico, la raíz de cada acto volitivo como un compuesto 
de voluntad64 y razón, sino que también reconoce en el hombre el libre acto de renun-
ciar a Dios y hacer el mal al violar la ley eterna y las humanas. Don Juan ubica la 
mezcla de voluntad y razón, según explica Julio, en el alma porque es el sitio donde

... ha entendimiento et mouimiento et voluntad. Et esta voluntad faze entender 
al entendimiento que cumple que se mueba aquel dedo; et el entendimiento faze 
al mouimiento que mueua aquellos neruios por que se mueua el dedo. Et asi en 
el cuerpo del omne todas las cosas que se fazen et se mueuen son por esta natura, 
et la voluntad que faze todas cosas esta en el alma, que da al cuerpo vida, et que 
ha razón65.

59  Ciertamente, para el Doctor Angélico, reconocer a un acto voluntario como laudable 
o culpable no es más «...quam imputari alicui malitiam vel bonitatem sui actus» y, con ello, habili-
tar la posibilidad de gloria, es decir bienaventuranza, o pena. S. Th., i-ii, q. 21, a. 2 co. Tomás de 
Aquino, Summa Theologicae. Textum Leoninum Romae, E. Alarcón (ed.), Pamplona, Universidad de 
Navarra, 2000. http://www.corpusthomisticum.org/. En las siguientes citas se utilizará la referen-
ciación convencional de este texto: pars, quaestio, articulus.

60  No podemos afirmar una filiación directa de sus ideas, pues no hay prueba documen-
tal ni cita alguna que nos dé certezas sobre el contacto de don Juan Manuel con las ideas tomistas. 
Solo es posible distinguir influencias de ideas de procedencia incierta, lo cual se explicaría, según 
Ian Macpherson, por el hecho de que «... Don Juan acquired the bulk of his material aurally, from 
conversations with his Dominican friends, rather than from long hours of private study, and that as 
he wrote he relied more on memory than manuscript for his inspiration». Macpherson, Ian, «Don 
Juan Manuel: The Literary Process». Studies in Philology, n.o 70 (1973), p. 6.

61  «... por que el omne es compuesto de cuerpo et de alma, del bien o del mal que fazen 
entramos en gloria o pena». Manuel, «L. estados...», p. 260.

62  S. Th., i, q. 83, a. 3 co.
63  S. Th., i-ii, q. 17, a. 2, ad 2.
64  Sobre la importancia de la Voluntad como requisito para punir a una persona conviene 

recordar lo dicho en las Partidas: «... qualquier ome que se arrepiente del mal pensamiento, ante que 
començasse a obrar por el, que non meresce pena porende: porque los primeros mouimientos de las 
voluntades non son en poder de los omes. Mas si después que lo ouiesse pensado, se trabajasse de lo 
fazer, e de lo cumplir, començando lo de meter en obra, maguer non lo cumpliesse de todo, estonce 
seria en culpa, e meresceria escarmiento...». Part. vii, xxxi, ii.

65  Manuel, «L. estados...», p. 254.

http://www.corpusthomisticum.org/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

7

Y es por esto por lo que «... pueden los omnes merecer o desmerecer; ca pues 
a entendimiento et poder para fazer bien et mal...»66.

Es decir, que la pena, en la concepción manuelina, es el justo castigo ante un 
acto volitivo que viola el orden divino mantenido por el poder temporal. La razón 
podía obrar libremente y expresar en acciones o pensamientos la voluntad del indi-
viduo, pero ningún acto era inocuo. Toda acción era recta o incorrecta según una 
ley natural sempiterna, pues fue divinamente ordenada, contra la cual ninguna ley 
positiva debía ir. En consecuencia, quien voluntariamente fuere contra las leyes o sus 
garantes en lo temporal cometía un pecado, tal como afirmaba el Doctor Angélico:

Quando ergo actus procedit a virtute naturali secundum naturalem inclinatio-
nem in finem, tunc servatur rectitudo in actu, quia medium non exit ab extremis, 
scilicet actus ab ordine activi principii ad finem. Quando autem a rectitudine tali 
actus aliquis recedit, tunc incidit ratio peccati67.

Por ello, los actos delictivos y pecaminosos recibirían condenación en la 
otra vida y penalidades en esta. Así, podemos afirmar que la justicia, en tanto poder 
punitivo, siempre implica una respuesta vertical penante sobre un sujeto y por ello 
ha sido durante toda la historia de Europa una piedra angular dentro de la cons-
trucción teórica y en el ejercicio del gobierno. Por ello, y a pesar de los peligros, ya 
referidos, que amenazaban a quien abusara del poder de juzgar, Sancho IV aconseja 
a su hijo que no dudase en usar a la justicia todo lo que fuere necesario para conser-
var su reino, porque: «Si parares mientes en las estorias que fueron falladas, fallarás 
en ellas que muchos reyes perdieron regnos por menguamiento de justiçia. E non 
que ninguno lo perdiese faziendo sobejanía de justiçia»68.

Como señaló acertadamente Michel Foucault69, juzgar fue y es un acto 
que permite determinar quién es enemigo al interior de la sociedad, es decir, sobre 
quién/ es se puede aplicar una fuerza que, al recaer al interior del reino, recibe el 
nombre de castigo o pena y no de guerra.

Es por esto que no resulta correcto afirmar, con una lógica de higiene social, 
como lo ha hecho María Asenjo González, que el «sistema represivo» de la Castilla 
bajomedieval era «poco práctico», porque, buscando acabar con la delincuencia o el 
desorden, generaba un clima de violencia mayor70. Una interpretación de este tipo 
implica recurrir a unas escalas valorativas de «practicidad» ajenas a una cultura pro-
pia del Medioevo que, a partir de la implantación del derecho romano en las cortes 
europeas, consideró la intervención del soberano o de sus jueces como una réplica a 

66  Ibidem, p. 260.
67  S. Th., i-ii, q. 21, a. 1 co.
68  Bizzarri, Castigos..., p. 159.
69  «El derecho de castigar será, entonces, un aspecto del derecho del soberano a hacer la 

guerra a sus enemigos». Foucault, Vigilar..., p. 59.
70  Asenjo González, María, «Preparar la paz y prevenir la guerra en las ciudades medie-

vales», en A. Arranz Guzmán, M. del P. Rábade Obradó y O. Villarroel González (coord.), Guerra 
y paz en la Edad Media. Madrid, Sílex ediciones, 2012, p. 136.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

8

la ofensa que el delincuente le había hecho en tanto fons iustitiae y a Dios, de quien 
era su lugarteniente. Lo cual no implica entender que el basamento único del poder 
del señorío fuera la violencia, ya que, como apuntó Feller71, garantizar la paz jugó 
un rol de igual importancia.

Llegados a este punto, resulta posible apreciar que los planteos de don Juan 
se correspondían con los de su época y con la tradición. Pero cuando se debe pro-
nunciar sobre quién es el depositario del poder divino de vida y muerte que era la 
justicia, sus consideraciones dejan de ser tan canónicas. Ahora cabe preguntarse 
¿qué implicancias conlleva afirmar que los señores, en igualdad con el rey, solo están 
sometidos al Creador en temas de justicia?

4. JUSTO ES SUBLEVARSE ANTE UN MAL REY

En la Edad Media no hay un afuera de Dios, nadie puede ubicarse en el 
absoluto afuera de la divinidad ni de la ley porque por la mera condición de ser 
creado ya se está sometido a la ley natural, implantada por Dios en la mente de los 
hombres. Entonces, resulta lógico que un reino, como el de Moraván, ignorante de 
la ley de los Patriarcas, la mosaica o la cristiana, sea regido en un estado de natura-
leza72. Pero, también, este tópico del estado de naturaleza le sirve al autor para natu-
ralizar la monarquía como sistema de gobierno, lógica similar a la que Alexander 
Marey ha indicado para la teoría política alfonsí: «La necesidad del rey en la teoría 
política de Alfonso el Sabio tiene un carácter natural, porque sin el rey no puede 
existir el orden divino en la tierra»73. En efecto, en la lógica manuelina el rey es una 
figura insustituible, al menos en el plano teórico74, ya que su función básica es la 
justicia, pero también lo son los señores que se distinguen de «las otras gentes». Esta 
estructura con tres elementos, en el planteo del autor, se fundamenta en la propia 
naturaleza y no puede ser vulnerada por ninguna religión. Es por eso que don Juan 
Manuel describe al reino de Moraván como aquel lugar en el que cada uno podía 

71  Feller, Laurent, Campesinos y señores en la Edad Media. Siglos viii-xv. Valencia, Uni-
versitat de València, 2015, p. 166.

72  Decía Turín, tutor del príncipe Joas, que «... nunca fasta aquí se acuerdan los omnes que 
en esta tierra [, en el reino de Moraván,] oviese omne que mostrase ninguna ley çierta, et por ende 
non beuimos en otra ley sinon en justicia...». Manuel, «L. estados...», p. 238.

73  Marey, Alexander. «El rey, el emperador, el tirano: el concepto del poder e ideal polí-
tico en la cultura intelectual alfonsina». Cuadernos de Historia del Derecho, n.o 21 (2014), p. 234 (en 
adelante Marey, «El rey...»).

74  Sin embargo, como apuntó Carlos Heusch, existe una diferencia en el tratamiento de 
la figura del rey entre el Libro de los estados, donde se aprecia a través del emperador la imagen de 
un monarca ideal, y el Libro del conde Lucanor, donde don Juan Manuel es mucho más crítico con 
la realeza por medio de la imagen de un rey conflictivo, más como un enemigo que como un señor. 
Heusch, Carlos, «“Yo te castigaré bien commo a loco”. Los reyes en El Conde Lucanor de Juan 
Manuel». e-Spania, n.o 21 (2015) DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.24709.

https://doi.org/10.4000/e-spania.24709


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
2

9

tomar la ley que más quisiera siempre y cuando «... guarden al rey et a los sennores 
et a las otras gentes lo que deuen...»75.

En consecuencia, dicha condición, existente más allá de la voluntad del 
soberano y de la ley positiva, posibilitaba a los señores tener una cierta autonomía 
respecto a quien era su señor natural. De la misma forma que sus juicios no estaban 
sometidos a nadie más que a Dios, también podían, ante un rey tiránico, escapar, con 
ayuda divina76, de su jurisdicción hacia sus propias tierras en busca de un resguardo.

Debemos señalar, antes de continuar, que estas consideraciones no son para 
nada una reflexión de carácter teórico, sino que don Juan las experimentó varias 
veces en su vida. Una de ellas ocurrió, como recita el Poema de Alfonso Onceno, 
como consecuencia de la anulación del matrimonio entre Constanza Manuel y 
Alfonso XI en 1327: 

Con sello del rey sellavan/ las cartas en poridad,/ aína las enbiavan/ a Sevilla la 
cibdad./ Las cartas escritas van/ –fechas eran en papel–/ que prendiessen a don 
Juan, el fijo de don Manuel,/ o que luego lo matasen/ si non podiessen prender:/ 
a vida non lo dexassen/ por oro nin por aver./ Don Johán que es(s)o oyó,/ pesóle 
muy fuertemiente:/ de Sevilla se salió/ aína encobiertamente:/ açor en mano lle-
vava/ como que iva a caçar/ e por Córova passava/ e en Murcia fue entrar./ Aco-
gióse a sus tierras/ con gran pesar e gran saña,/ e pensó de fazer guerras/ al muy 
noble rey d’España77.

Bajo estos principios, don Juan Manuel había entendido que obró con jus-
ticia al desnaturarse de su señor, en tanto que, cuando el vínculo de naturaleza se 
rompía, el señor era libre de defenderse en sus propios dominios, lo cual plantea 
una fragmentación jurisdiccional del reino que imponía claros límites al accionar 
del rey, aun el punitivo.

Sin embargo, don Juan, a diferencia del Aquinate, nunca llega a legitimar la 
posibilidad del tiranicidio. Sobre este punto, su posicionamiento dentro de la tradi-
ción alfonsí es claro porque concibe al tirano como un castigo divino a los pecados 
de un pueblo78. Castigo que debe soportarse hasta que la misma divinidad decida 
retirarlo.

75  Manuel, «L. estados...», p. 238.
76  Así lo expresa el magnate castellano: «...non a cosa en el mundo quel pueda guardar, si 

Dios et la su verdat et la su lea[l]tat non lo guarda. Et esto guardado, deue fazer quanto pudiere por 
auer grant poder de fortalezas et de vasallos et de parientes et de amigos para se defender si mester 
fuere». Manuel, «L. enfenido...», p. 161.

77  Victorio, Juan (ed.), Poema de Alfonso Onceno, Madrid, Ediciones Cátedra, 1991, vv. 
261-266.

78  «Et quando el pueblo yerra contra Dios, et non le siruen commo deuen, dales Dios reys 
tortiçieros et crueles et codiçiosos et conplidores de sus uoluntades, et desordenados et destroydores 
del pueblo. Et tales reys commo estos non son llamados reys, mas son llamados tirannos». Manuel, 
«L. enfenido...», p. 159.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

0

Pero esto no implicó abandonar la idea de una sublevación legítima con-
tra el rey. Por el contrario, en el en el exemplum 3379 del Libro del conde Lucanor, 
Patronio desarrolla no solamente los beneficios de llevar guerra contra el moro, sino 
mucho más que eso. Si nos atenemos a la inquietud explicitada por el conde, la res-
puesta alegórica de Patronio solo debiera haber contemplado al halcón sacre de don 
Manuel, símbolo del señor guerrero, y la garza, encarnación animal del moro. Pero 
en el exemplum aparece un tercer actor, el águila, tradicionalmente vinculada al rey, 
que representa el verdadero problema del halcón para cazar a su presa.

Asimismo, como señalaron Diego Catalán80 y Leonardo Funes81, no es un 
dato menor que el halcón fuera propiedad del infante don Manuel, su alusión tenía 
una clara función mnémica. Sin necesidad de una referencia directa, en un solo 
movimiento, rememoraba el levantamiento nobiliario, encabezado por don Manuel82, 
que «quebró el ala» de Alfonso X para darle el poder a su hijo don Sancho, y ame-
nazaba a Alfonso XI con la posibilidad de que le ocurriese algo similar de persistir 
en sus hostilidades contra el halcón garcero don Juan Manuel.

Resulta evidente el interés del narrador en dejar en claro que el halcón/
señor rehúye el conflicto con el águila/rey hasta que el animal comprendió que, de 
no defenderse, no podría cumplir su misión, vencer a la garza/moro. Por eso es que 

79  Alexander Haggerty Krappe, hasta donde sabemos, fue el primero en dedicar un artí-
culo a este exemplum, en el que identificó el punto de vista de un gran vasallo de la corona encar-
nado en el halcón. También en este estudio propuso una filiación italiana del cuento con una clara 
influencia del De arte venandi cum avibus de Federico II, al tiempo que señaló que la falta de alusio-
nes directas que vinculen al águila con el rey no es fortuita, sino fruto de la discreción política del 
siglo xiv. Por su parte, Daniel Devoto, en 1966, lamentaba que las ediciones de El conde Lucanor 
considerasen a este exemplum, el más interesante de todo el libro para Devoto, como «una anécdota 
familiar muy claramente prescindible», cuando, en realidad, no solo demuestra los intereses políti-
cos del autor, sino que es la prueba de «... una libertad de escritor superior a la de sus precursores y a 
la posteridad literaria» que han hecho uso del ejemplo del halcón. Krappe, Alexander Haggerty, «Le 
Faucon de l’Infant dans El Conde Lucanor». Bulletin hispanique, vol. 35, n.o 3 (1933), pp. 294-297; 
Devoto, Daniel, «Cuatro notas sobre la materia tradicional en don Juan Manuel». Bulletin hispani-
que, vol. 63, n.os 3-4 (1966), pp. 209-215.

80  Catalán, Diego, «Prólogo», en M.C. Ruiz, Literatura y política: el Libro de los estados y 
el Libro de las armas de don Juan Manuel. Maryland, Scripta Humanistica, 1989, pp. xiv-xv (en ade-
lante Catalán, «Prólogo...»).

81  Funes, Leonardo, «Entre política y literatura: estrategias discursivas en don Juan Manuel». 
Medievalia, vol. 18, n.o 1 (2015), pp. 21-22 (en adelante Funes, «E. política...»).

82  Sobre la conspiración y rebelión que depuso a Alfonso X, cf. González Jiménez, Manuel, 
Alfonso X el Sabio. Barcelona, Ariel, 2004, pp. 345-349; Hernández, Francisco, Los hombres del rey 
y la transición de Alfonso X el Sabio a Sancho IV (1276-1286). Salamanca, Ediciones Universidad de 
Salamanca, 2021, pp. 342-347. Una visión más amplia de este conflicto la da José María Monsalvo 
Antón al insertarlo dentro del conjunto de luchas nobiliarias, ocurridas en Castilla entre 1272 y 1338, 
las cuales delimitaron el terreno del juego de las relaciones entre el rey y la sociedad política. En esta 
época, la nobleza de ricoshombres era aún anticuada, por lo que no supieron desprenderse «... de la 
sombra de los parientes del rey, del papel de los infantes o los regentes en las minorías. Su mundo 
era, en ese sentido, todavía estrecho, feudal y ligado de forma muy personal a los reyes». Monsalvo 
Antón, José María, La construcción del poder real en la Monarquía castellana (siglos xi-xv). Madrid, 
Marcial Pons Historia, 2019, p. 248.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

1

resuelve atacar, pero fracasa al intentar desterrarla. Entonces, cuando «... el falcon 
vio que non le valia cosa que feziesse, subio otra vez sobre el águila et dexose venir 
a ella et diol tan grant colpe, quel quebranto el ala»83 y la hizo caer. Solo en ese 
momento pudo concluir su tarea, matar a la garza.

El fin elegido por el autor no era casual, ya que, como señaló Diego Cata-
lán, fue producto de una mutilación de la historia tradicional en la que se inspiró. 
Mientras que en aquella el halcón daba muerte al águila y recibía de su amo como 
castigo a su crimen de lesa majestad la decapitación, en la historia manuelina no 
hay consecuencias para el ave rapaz, lo cual en sí mismo «... constituye una atrevida 
innovación, pues subvierte la ejemplaridad del relato admitiendo como justo y per-
misible el daño infligido al ave real por el pájaro señorial»84.

A diferencia del Libro enfenido, donde don Juan es el sujeto de la enuncia-
ción sin máscaras, en el Libro del conde Lucanor pudo, en boca de Patronio, mos-
trar a un vasallo que siempre poseyó el poder de vencer a su señor, pero no lo hizo 
por respetar las jerarquías. Asimismo, como ha señalado Funes85, se pueden leer de 
forma evidente en el exemplum las obligaciones de la nobleza, pero realizando un 
análisis más profundo, de corte político y teológico, encontramos un relato sobre la 
capacidad del noble para neutralizar el poder real, si este pusiera en juego el cum-
plimiento de sus deberes estamentales. En otras palabras, da a entender que el límite 
para la fidelidad es el cumplimiento de las obligaciones que el aristócrata, en tanto 
señor, tiene para con Dios, un señor superior a cualquier rey terreno. Dado que 
Este será su juez último, debe priorizar llevar a cabo la guerra con el moro, que es la 
mejor manera de servir a Dios en el estado de los defensores, aun a costa de suble-
varse contra su señor natural y hacerlo caer desde la más alta jerarquía, a la cual el 
halcón puede elevarse sin problemas.

No obstante, no pretendemos con este análisis reducir lo que allí se narra 
solo a una expresión biográfica del autor. Por el contrario, es ineludible al momento 
de hacer una correcta lectura de estas historias, como ha propuesto Erica Janin, 
superar la relación personal de don Juan con Alfonso XI para analizar este exem-
plum como síntesis del conflicto entre el proyecto regio y el señorial, que la autora 
define como nobiliario.

Este proyecto urdido por la nobleza, en textos como las Mocedades de Rodrigo 
y el Conde Lucanor, buscó que «... la monarquía quedara bajo la tutela de una nobleza 
de elevada moral, y por eso superior e imprescindible en el gobierno...»86, para lo cual 

83  Manuel, «C. Lucanor...», p. 227.
84  Catalán, «Prólogo...», p. xiv.
85  Funes, Leonardo, «Univocidad y polisemia del exemplum en El Conde Lucanor», en 

M. Alonso García, M.L. Dañobeitia Fernández y A. Rubio Flores (coords.), Literatura y Cristian-
dad. Estudios sobre hagiografía, marialogía, épica y retórica. Homenaje al Profesor Jesús Montoya Mar-
tínez con motivo de su jubilación. Granada, Universidad de Granada, 2001, p. 610.

86  Janin, Érica, «La visión de la autoridad regia desde la perspectiva de la nobleza rebelde 
en el Libro del Conde Lucanor de don Juan Manuel y Mocedades de Rodrigo». Letras, n.os 67-68 
(2013), pp. 126.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

2

retornaron a la noción aristocrática del rey como primus inter pares, en la que las 
argumentaciones sobre la justicia desarrolladas por don Juan encajan perfectamente87.

Esta interpretación, con la que acordamos, contrasta con la que en su tiempo 
realizó Maravall, quien consideró que la tesis del jurista inglés Bracton, comites 
dicuntur quasi socii regis, no pudo ser viable en Castilla porque, doctrinalmente, el 
rey no tenía igual, dado que «... no es el representante de los grandes terratenientes 
feudales, [...] es autoridad pública que detenta una potestad de origen divino y base 
democrática, para gobierno y defensa del pueblo»88.

5. LOS JUECES Y LA SABIDURÍA DIVINA

Entonces, con la intención de concretar tales objetivos, este ricohombre 
realizó una serie de reelaboraciones de la función regia como vicarius Christi que 
la vacían de su carácter mayestático. La tradición alfonsí había concebido al rey no 
solo como juez supremo, era también el «... criterio animado de la distinción entre 
el bien y el mal, como la regla viva del Derecho establecida por Dios»89. Lo cual, 
como afirmó Tomás de Aquino, no se debía a la virtud natural del rey, sino a los 
dictados de la sabiduría divina90.

El pensamiento alfonsí y el tomista habían fundamentado que la justicia 
divina residía in pectore regis construyendo el supuesto de un rey sabio en grado 
supernatural. Con recursos similares pero objetivos opuestos, don Juan construyó 
la figura del caballero sabio y de su opuesto, el rey ignorante. Esto ya se ve con cla-
ridad en el Libro del cauallero et del escudero, del cual Peter Dunn91 dijo que el buen 
rey del relato posee alguno de los atributos de una imago Dei –el poder y el amor–, 
pero carecía de la sabiduría, poseída por el anciano caballero.

El interés de Dunn por esta figura no le fue exclusivo, pues muchos especia-
listas han sentido la necesidad de pronunciarse sobre el tópico. Así, Harlan Sturm 
estudió en el exemplum 50 del Libro del conde Lucanor las modificaciones realiza-
das en un cuento tradicional sobre un vasallo sumiso que evitaba encontrarse con 
su esposa creyendo que el rey estaba interesado en ella. Este relato, señaló Sturm, 
fue muchas veces reproducido pero siempre mantuvo la «... clever response of the 

87  Leonardo Funes también ha visto en el exemplum 33 la intención juanmanuelina de 
«... simbolizar tanto su postura política concreta como la ideología señorial que la sustenta». Funes, 
«E. política...», p. 22.

88  Maravall, José Antonio, «El pensamiento político de la Alta Edad Media», en Estu-
dios de historia del pensamiento español. Edad Media. Serie primera. Madrid, Ediciones Cultura His-
pánica, 1967, p. 40.

89  Marey, «El rey...», p. 232.
90  «Et quia mentem sic dispositam habent ad divinam influentiam recipiendum pro salute 

subditorum...». Aquino, De reg. princ..., iii, iii.
91  Dunn, «The Structures...», p. 57.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

3

vassal-character is always central, and shows him to be one who knows his place in 
the kingdom and who demonstrates proper respect for the monarch»92.

Sin embargo, en el exemplum 50 los cambios que se realizan son tan impor-
tantes como para resignificar la historia93. El centro de ella ya no es el modelo del 
buen vasallo, sino el del rey ignorante, personificado en Saladino, quien se doblega 
ante la sabiduría de una mujer. Mientras este trataba de seducirla, ella le preguntó si 
conocía cuál era la cabeza de todas las virtudes94. Enfrentado a su propia ignorancia, 
Saladino suspendió su empresa amorosa y decidió viajar en busca de la respuesta. 
No sin esfuerzo, le fue revelado que la vergüenza destacaba entre las virtudes. Con 
el saber como trofeo, Saladino regresó ante la dama para reclamar su amor como 
premio, pero ella por toda respuesta le pidió que aplicara lo aprendido y le permi-
tiese conservar su honor. El rey ignorante había sido burlado por la sabiduría feme-
nina y no pudo más que acceder al pedido de la mujer.

Este no es el único caso que nos muestra claramente que don Juan brindaba 
enorme importancia al saber, pero a un saber cercano al poder95. No era un mero 
interés contemplativo el que lo movilizaba a conocer. Sin ignorar que el saber era 
el camino para conocer al hombre, a Dios y a la Creación, así como salvar el alma, 
nunca olvidó que, como establecían las Partidas96, era un medio por el que «... se 
onran et se apoderan et se enseñorean los vnos omnes de los otros...»97. Si como 
hemos dicho anteriormente gobernar es juzgar, resulta lógico que, en los escritos de 
don Juan Manuel, Sabiduría y justicia sean dos conceptos que, junto con el Poder, 
no solo están presentes en la divinidad, sino también en los señores temporales98. 

92  Sturm, Harlan Gary, «El Conde Lucanor: the search for the individual», en I. Macpher-
son (ed.), Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, p. 162.

93  Según Sturm, «The focus of the story is significantly altered in Juan Manuel’s version 
[...] to concentrate on the figure of the ruler himself. Through the cleverness of the lady, it is he who 
is obliged to learn for himself the most important lesson of his life». Ibidem, p. 163.

94  Dentro del Libro del conde Lucanor, obra con una clara filiación oriental dentro de los 
espejos de príncipe, don Juan Manuel da una visión acerca de las virtudes, contracara de la lista de 
vicios elaborada por Gregorio Magno. Para este teólogo, la madre de todos los vicios era la soberbia, 
a la cual establecía como origen del resto de los pecados de su septenario. Por su parte, para don Juan 
Manuel la vergüenza, extremo opuesto de la soberbia, se posiciona como madre o cabeza del resto de 
las virtudes caballerescas. Bizzarri, «Sermones...», p. 166.

95  Por ejemplo, Ian Macpherson considera tan evidente el énfasis que don Juan da al enten-
dimiento, en el Libro del conde Lucanor, que solo se refiere al tema con una breve afirmación: «It could 
be said that the whole of El Conde Lucanor is about entendimiento [...] The entire book is designed 
as a compilation of practical wisdom». Macpherson, «Dios...», p. 34.

96  Este vínculo entre Sabiduría y Poder, que puede encontrarse en la propia naturaleza 
divina, fue reconocido como un principio en el prólogo general de las Partidas, donde se afirma que 
«Dios es comienço, e medio, e acabamiento, e sin el ninguna cosa puede ser: ca por su poder son 
fechas, e por su saber son gouernadas, e por su bondad son mantenidas». Part, f. 3r.

97  Manuel, «L. enfenido...», p. 145.
98  Esta idea que anuda poder y saber, ya presentes en la representación de la Trinidad cris-

tiana en la figura de Dios Padre y Dios Hijo, no es una novedad juanmanuelina. El tópico se encuentra 
repetido en los espejos de príncipe castellanos desde el siglo xii, entre ellos en Poridat de las pori-
dades. Este texto de factura alfonsí suma al vínculo entre saber y poder la importancia del secreto. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

4

Por ello, en su argumentación sobre quiénes pueden juzgar y qué los tipos 
de jueces, resulta un puntal retórico fundamental el juego de espejos entre el saber 
divino y el real/señorial que contrasta con el mero razonamiento de los jueces por 
delegación humana.

En una evidente lógica que procede por semejanza, don Juan no solo expli-
cita que el rey y los grandes señores ocupan el lugar de Dios en la tierra para admi-
nistrar justicia, sino que tambien refuerza esta idea a través de un juego especular 
de palabras. En este sentido es que, primero afirma que Dios «... nunca judga si 
non segund sabe que es la verdat», para luego repetir el binomio Saber-Verdad en la 
manera de juzgar de los reyes y grandes señores, quienes 

... por que no son sometidos nin an de dar cuenta si nona Dios, non deuen creer 
que lo que ellos cuydan que aquello es la verdat nin se deuen ar[r]ebatar fasta que 
lo sepan çierta mente. Mas de que lo sopieren, deuen lo judgar segund verdat et sín 
ninguna mala entençion, et deuen se acordar que Dios los puso en aquel estado et 
que a el an de dar cuenta et que del an a reçebir galardon bueno o malo segund los 
juyzios que dieren99 [las cursivas son nuestras].

En contraste, cuando se refiere al modo de proceder de los oficiales puestos 
por los señores, la Verdad está ausente en su explicación y el Saber solo emerge por 
la vía negativa. Para este ricohombre,

... los juezes que son puestos por otro non deuen iudgar los pleitos que ante ellos 
vienen segund ueen nin según lo que ellos saben, si non segund lo que es razonado 
entre ellos o lo que fallaren en aquellas leys o en aquellos fueros por que an de jud-
gar et de dar cuenta100 [las cursivas son nuestras].

La gran diferencia entre unos y otros es el acceso a la Verdad. Los prime-
ros acceden a ella, que es la Voluntad de Dios, de forma indirecta, ya que, como 
señaló Tomás de Aquino en la Suma de Teología101, es imposible conocer a Dios en 
su esencia en tanto estemos encarnados. El conocimiento que los reyes y demás seño-
res adquieren está mediatizado por la materialidad de las pruebas que recolectan 
sus sentidos en el entendimiento pasivo, pero es necesario que en el entendimiento 

Los saberes dados por Dios a sabios y poderosos no debían divulgarse, pues podían caer en malas 
manos. Aristóteles, ya anciano y débil, no podía acompañar a su discípulo en sus campañas, por lo 
que le envía un libro de consejos para el buen gobierno que debe guardar en el más absoluto secreto 
para «... que non caya my libro en manos de omnes de mal sen e desmesurados que sepan de lo que 
non mereçen no quiso Dios que lo entendiessen que yo faria grant traycion en descobrir poridat que 
Dios me mostro. Onde conuro a uos, rrey, commo conjuraron a mi que lo tengades en poridad, ca el 
que descubre su poridad non es seguro que mal danno nol uenga» Bizzarri, Hugo (est.; ed.), Secreto 
de los secretos; Poridat de las poridades: versiones castellanas del Pseudo-Aristóteles Secretum secretorum. 
Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2010, pp. 104-105.

99  Manuel, «L. cauallero...», p. 111.
100  Ibidem, p. 111.
101  S.Th. i, q. 12, aa. 11-13.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

5

activo intervenga la revelación divina a fin de justificar la restricción de la capaci-
dad de administrar justicia solo a este tipo de jueces.

Si esto no fuera así, cualquier ser humano con el uso del entendimiento 
podría juzgar conociendo la voluntad divina, pero esto lo desaconseja el anciano 
caballero –«non deuen iudgar los pleitos que ante ellos vienen segund ueen nin según 
lo que ellos saben»–. Para él, los jueces de oficio deben limitarse a razonar, lo que, 
dentro de una línea tomista como la manuelina, implica deducir, por un proceso 
comparativo, conclusiones a partir de lo establecido en la ley escrita, ya que estos 
jueces son legibus alligati102.

Por su parte, los jueces de estado, como legibus soluti, podían saber la Ver-
dad merced a una gracia divina. Se trata de un don sapiencial que recuerda al que 
el Espíritu Santo dio a los apóstoles en Pentecostés, pero que en este caso tenía 
por marca distintiva la pertenencia al orden de los defensores. Así, en el caso de la 
nobleza, la pertenencia al estado de la caballería era una marca cuasi sacramental 
que, para don Juan Manuel, brindaba una especial iluminación divina en el acto de 
juzgar. Sin embargo, el costo que debió pagar por esta interpretación fue el romper 
con la tradición sapiencial castellana.

Para ella, el rey, no solo por la unción, sino también por el linaje, era el 
único que poseía este don y tenía la legitimidad para juzgar en última instancia. En 
este sentido, resulta claro lo dicho en el Libro de la nobleza y la lealtad o de los doze 
sabios sobre las razones por las que el soberano debe ser de sangre real: «... e qual-
quier que ha de regir reino requiere a su señoría que sea de mayor linaje e de mayor 
estado que los que han de ser por él regidos, porque a cada uno non sea grabe de 
resçebir pena o galardón por el bien o mal que fiziere, e non ayan a menguar los 
súbditos a su regimiento de ser regidos e castigados por él, nin de ir so su bandera 
cuando cunpliere»103.

En contraste, don Juan, al distanciarse de esta tradición y extender los atri-
butos jurisdiccionales regios al resto del señorío del reino, liberaba a los grandes 
señores del recurso de alzada regio y debían rendir cuentas de sus actos solo a Dios. 
Esto también los diferenciaba de los jueces de oficio, quienes tendrían que dar expli-
caciones ante los códigos legales por los que juzgaban.

Entonces, resulta clara la necesidad de que estos señores, entre los que des-
taca el rey, dispongan de un don del entendimiento que, como Dios a quien repre-
sentan, puedan estar librados de la ley, en tanto fuentes del derecho y la justicia. 
Así lo refería don Juan cuando explicaba la naturaleza de los juicios de Dios y, por 
la analogía que subyace en la argumentación que venimos analizando, es posible 
extenderlo a sus vicarios, los señores: 

... avn que los juicios o las cosas que se fazen por voluntad de Dios pareçen muy 
estrannas, sabet que todo se faze derecha mente, por que a Dios non se puede encu-

102  «Ratiocinari autem proprie est devenire ex uno in cognitionem alterius, unde proprie 
de conclusionibus ratiocinamur, quae ex principiis innotescunt». S. Th., I, q. 84, a. 4 co.

103  Gassó; Romero-Lucas, L. doce sabios...



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

6

brir cosa ninguna nin al su juizio non lo puede enbargar auogado ninguno, por muy 
letrado que sea. Et por ende el nunca judga si non segund sabe que es la verdat104.

Como puede verse, en la concepción manuelina, los abogados, profesionales 
de la ley, se encuentran lejos del distinguido lugar que les diera Alfonso X105 como 
«caballeros letrados»106 y más próximos a meros sofistas que pueden hacer pasar 
mentira por verdad. Por ello, los «jueces que son puestos por otros», al carecer del 
socorro de la iluminación divina para distinguir mentira de verdad, deben ajustarse 
a juzgar por lo que se establece, por inspiración divina, en los ordenamientos, fue-
ros y leyes que siempre buscan el bien del pueblo107, con el fin de no caer en errores.

La enunciación de leyes sempiternas, subyacentes en el orden de las cosas, 
requería para don Juan Manuel el auxilio divino. Pero esta necesidad de una gracia 
especial para legislar no era exclusiva de una lectura tradicional del derecho como la 
juanmanuelina. Alfonso X, defensor de la capacidad del rey para crear un derecho 
nuevo, rupturista con derechos y tradiciones ancestrales, entendía que la inspiración 
divina era requerida. Así, en el prólogo general de sus Partidas, siendo consciente 
de la titánica tarea que significaba tal obra legislativa, enunciaba que la obra sería 
imposible de realizar por un hombre, aun un rey, con sus limitadas capacidades. 
Por ello, decidió no «... fablar por nuestro entendimiento, ni por nuestro seso, para 
cumplir tan grand obra e tan buena, acorrimonos dela merced de Dios e del ben-
dicto su fijo, nuestro señor Iesu Christo, en cuyo esfuerço nos lo començamos...»108.

Tan necesaria era la gracia divina para legislar como para juzgar. Esto evi-
dencia la necesidad de una ley escrita, dado que si no fuera así, solo podrían admi-
nistrar justicia los reyes y grandes señores, los cuales, como le dice don Juan a su 
hijo, «... an muchas cosas de fazer para guardar sus almas et sus cuerpos et sus esta-
dos et las tierras que les son acomendadas...»109, por lo que les resultaría imposible 
atender todos los casos que demandan justicia. Ello recuerda al consejo que le dio 
Jetro a su yerno Moisés110 sobre la necesidad de nombrar a hombres buenos como 

104  Manuel, «L. cauallero...», p. 111.
105  «Ca assi como dixeron los sabios antiguos la sabiduría delos derechos, es otra manera 

de cauallería, con que se quebrantan los atreuimientos, e se endereçan los tuertos». Part. ii.x.iii.
106  Cabe aclarar que este término no es propio del texto alfonsí, sino que con él denomina 

Jesús Rodríguez-Velasco a esa «otra manera de caballería». Rodríguez-Velasco, Jesús, Ciudada-
nía, soberanía monárquica y caballería. Poética del orden de caballería. Madrid, Akal, 2009, p. 137.

107  Este es el propósito que guía a don Juan, según sus propias palabras, durante el dic-
tado del Ordenamiento para la villa de Peñafiel: «Por ende toue que me caya et les deuia ffaz’er bien 
en dos maneras la vna dando les de lo mjo agora de mano lo que yo en buena manera pueda ffaz’er 
Et teniendo en alante para les dar mas [fol. 1v] et les faz’er mas bien adelante cada que yo pudiere Et 
la otra dandoles ordenamjiento commo passen por que puedan sseer mas rricos et mas bien andan-
tes...». Manuel, Ordenamiento..., p. 35.

108  Part., f. 3v.
109  Manuel, «L. cauallero...», p. 112.
110  Ex.,18:17-23. Se ha utilizado la siguiente edición de la Biblia: Enrique-Arias, Andrés 

y Pueyo Mena, F.  Javier (2008-), Biblia Medieval [en línea]. http://www.bibliamedieval.es. El 
pasaje bíblico ha sido estudiado por François Foronda como relato fundacional del gobierno com-

http://www.bibliamedieval.es


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

7

jueces que se ocuparan de los problemas menores para hacerle más llevadero su tra-
bajo. Semejanza que se ve reforada por la relación manuelina establecida entre la 
etapa de Moisés y la de la ley escrita.

Es decir, que hasta ese momento y desde los tiempos de Abraham la orali-
dad de la ley hizo que solo pudiesen aplicarla aquellos elegidos por Dios de forma 
directa, como los Patriarcas, pero a partir de que existió una ley fijada por escrito 
fue posible que otros hombres menos beneficiados por el favor divino se ocupasen 
de temas menores bajo la guía del dador o mejor dicho del revelador de la ley. De 
esta forma, para este magnate, como para Jetro, «... sera la tierra ma[n]tenida por 
los sennores commo deue»111.

6. CONCLUSIONES

En suma, la construcción de la representación del señor juanmanuelino 
implica varios elementos que giran en torno a la función justiciera y que dialogan con 
ella, reinterpretándola en función de los intereses de la aristocracia castellano-leonesa.

Don Juan Manuel al tomar la judicatura, por un lado, liberó a la justicia del 
monopolio regio y, por el otro, colocó a la alta nobleza, junto al rey, como deposi-
taria del uso legítimo de la fuerza. Al igual que el monarca, los grandes señores, los 
señores jurisdiccionales, en tanto jueces-caballeros de origen teológico encarnaban 
tanto la economía de las fuerzas como su uso corporativo al interior de la caballería, 
convertida en condición sine qua non de la nobleza, límite de esta y no umbral para 
su ingreso como había pretendido el discurso caballeresco alfonsí.

Aunque en la práctica la facultad de dar justicia hubiese sido patrimoniali-
zada por los señores y el rey no fuera capaz de aplicar su autoridad más allá de sus 
territorios patrimoniales, su figura se mantuvo como trabazón de todo el edificio 
jurídico-teórico. Don Juan Manuel quita esta pieza y replantea el escenario del reino 
a través de una colegiatura de la jurisdicción común no solo en el plano práctico, 
cosa que ya ocurría por delegación regia desde la época de Alfonso VII112, sino tam-

partido en la Castilla trastámara. Según este especialista, la cita aparece por primera vez en el dis-
curso de la cancillería regia tras la derrota de Aljubarrota sufrida por Juan I (1385) y vinculada a la 
creación del Consejo real. Si don Juan Manuel utilizó la idea del pasaje bíblico, sin citarla directa-
mente, para sustentar la necesidad de un gobierno descentralizado para el buen funcionamiento del 
reino; su nieto, Juan I, lo citó como fundamento para legitimar el ingreso de los tres estamentos en 
el gobierno del reino, sin que ello significase vulnerar la soberanía regia. Foronda, François, «El 
Consejo de Jetró a Moisés (Ex. 18, 13-27) o el relato fundacional de un gobierno compartido en la 
Castilla Trastámara», en P. Boucheron y F. Ruiz Gómez (coords.), Modelos culturales y normas socia-
les al final de la Edad Media. Cuenca, Editorial de la Universidad de Castilla-La Mancha-Casa de 
Velázquez, 2009, pp. 86-87.

111  Manuel, «L. cauallero...», p. 112.
112  Pero unas décadas antes, a fines del siglo xi, durante el reinado de Alfonso VI de León, 

apunta Thomas Bisson: «Las funciones empezaban a convertirse en tenencias en sí mismas, síntoma 
de que el orden del reino se hallaba sujeto a presiones patrimoniales tendentes a la promoción de los 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

8

bién en el plano teórico tomando por derecho divino tal facultad de un decir veraz 
que fijaba el bien y el mal, la verdad y la mentira. En consecuencia, en la concepción 
política manuelina, la creación de jueces, al igual que de los caballeros, estaba fuera 
de la órbita de poder del rey, porque ambos tenían su origen en un estamento, el de 
los defensores, que había sido creado como un locus conclusus unido por la sangre y 
en el que Dios había depositado el señorío.

Los señores recurrían a la función judicial no solo para castigar a quien con-
traviniese la voluntad señorial y las leyes, sino que también era una valiosa herra-
mienta para premiar las acciones que se deseaban promover, a la vez que reconocer 
la posición estamental que cada individuo ocupaba.

En torno al gozne de la función judicial, divinamente asignada a los nobles, 
estos se hacían cogobernantes del reino junto al rey, pero no gracias a él. La temática 
tratada por don Juan en sus libros, en muchas ocasiones vista como una mera copia 
o reproducción de teorías circulantes en Europa, se posiciona por su complejidad 
en el centro de las investigaciones de la historia de las instituciones, de la cultura, 
de la filosofía y de la doctrina política.

Propuso un señorío medieval alternativo a la monarquía centralizada que 
acabó imponiéndose en los reinos europeos y posibilita desnaturalizar el proceso 
por el cual dicha monarquía se constituyó, quitándole su carácter fatídico o inevi-
table. Evidentemente este artículo no agota el tema, pero sí invita a profundizar en 
aspectos del pensamiento juanmanuelino menos frecuentados por los académicos.

Recibido: 23 de agosto de 2022; aceptado: 24 de noviembre de 2022

señoríos». Bisson, Thomas, La crisis del siglo xii. El poder, la nobleza y los orígenes de la gobernación 
europea. Barcelona, Editorial Crítica, 2010, p. 133.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
3

9

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Araluce Cuenca, José, El Libro de los estados. Don Juan Manuel y la sociedad de su tiempo. Madrid, 
Ediciones José Porrua Turanza, 1976.

Asenjo González, María, «Preparar la paz y prevenir la guerra en las ciudades medievales», en A. 
Arranz Guzmán, M. del P. Rábade Obradó y O. Villarroel González (coord.), Guerra y paz 
en la Edad Media. Madrid, Sílex ediciones, 2012, pp. 109-140.

Asiss González, Federico, «El señorío natural entre Alfonso X y Don Juan Manuel. De la majestad 
real al poder colegiado», en D. Gregorio (dir.), L’héritage d’Alphonse X: 800 ans après. Paris, 
L’Harmattan, 2022, pp. 15-34.

Ayerbe-Chaux, Reinaldo, «Estudio preliminar», en R. Ayerbe-Chaux (ed.), Cinco tratados. Madison, 
The Hispanic Seminary of Medieval Studies Ltd, 1989, pp. viii-lxiv.

Bisson, Thomas, La crisis del siglo xii. El poder, la nobleza y los orígenes de la gobernación europea. 
Barcelona, Editorial Crítica, 2010, p. 133.

Bizzarri, Hugo, «Consideraciones en torno a la elaboración del Libro de los doze sabios». La Coró-
nica, vol. 18, n.o 1 (1989-1990), pp. 85-89.

Bizzarri, Hugo, «La idea de Reconquista en el Libro de los doze sabios». Revista de Filología Española, 
vol. 76, n.o 1-2 (1996), pp. 5-21.

Bizzarri, Hugo, «El concepto de “ciencia política” en Don Juan Manuel». Revista de literatura 
medieval, vol. 13, n.o 1 (2001), pp. 59-78.

Bizzarri, Hugo (ed.), Castigos del rey don Sancho IV. Madrid, Editorial Iberoamericana, 2001.

Bizzarri, Hugo (est.; ed.), Secreto de los secretos; Poridat de las poridades: versiones castellanas 
del Pseudo-Aristóteles Secretum secretorum. Valencia: Publicacions de la Universitat de 
València, 2010.

Bizzarri, Hugo, «Sermones y espejos de príncipe castellanos». Anuario de Estudios Medievales, vol. 42, 
n.o 1 (2012), pp. 163-181. DOI: 10.3989/aem. 2012.42.1.08.

Boucheron, Patrick, Conjurar el miedo. Ensayo sobre la fuerza política de las imágenes. Siena, 1338. 
Buenos Aires, FCE, 2018.

Catalán, Diego, «Prólogo», en M.C. Ruiz, Literatura y política: el Libro de los estados y el Libro de las 
armas de don Juan Manuel. Maryland, Scripta Humanistica, 1989, pp. xi-xvi.

Devoto, Daniel, «Cuatro notas sobre la materia tradicional en don Juan Manuel». Bulletin hispanique, 
vol. 63, n.os 3-4 (1966), pp. 209-215.

Duby, Georges, Los tres órdenes o lo imaginario del feudalismo. Barcelona, Argot, Compañía de 
Libros, 1983.

Dunn, Peter, «The Structures of didacticism: private myths and public fictions», en I. Macpherson 
(ed.), Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, pp. 53-67.

Enrique-Arias, Andrés y Pueyo Mena, F. Javier (2008-), Biblia Medieval [en línea]. http://www.
bibliamedieval.es.

Fassin, Didier, Castigar: una pasión contemporánea. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2018.

Feller, Laurent, Campesinos y señores en la Edad Media. Siglos viii-xv. Valencia, Universitat de 
València, 2015.

http://www.bibliamedieval.es
http://www.bibliamedieval.es


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
4

0

Foucault, Michel, «Clase del 3 de enero de 1973», en B. Harcourt (ed.), La sociedad punitiva. Cursos 
en el Collège de France (1972-1973). Buenos Aires: FCE, 2016, pp. 17-38.

Foucault, Michel, La verdad y las formas jurídicas. Barcelona, Gedisa editorial, 2011.

Foucault, Michel, Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. Buenos Aires, Siglo veintiuno editores, 
2015.

Funes, Leonardo, «Entre política y literatura: estrategias discursivas en don Juan Manuel». Medievalia, 
vol. 18, n.o 1 (2015), pp. 9-25.

Funes, Leonardo, «Historiografía nobiliaria castellana del período post-alfonsí: Un objeto en debate». 
La corónica: A Journal of Medieval Hispanic Languages, Literatures, and Cultures, vol. 43, 
n.o 1 (2014), pp. 5-38.

Funes, Leonardo, «Univocidad y polisemia del exemplum en El Conde Lucanor», en M. Alonso 
García, M.L. Dañobeitia Fernández y A. Rubio Flores (coords.), Literatura y Cristiandad. 
Estudios sobre hagiografía, marialogía, épica y retórica. Homenaje al Profesor Jesús Montoya 
Martínez con motivo de su jubilación. Granada, Universidad de Granada, 2001, pp. 605-611.

García-López, Jorge (ed.), Alexandre. Barcelona, Editorial Crítica, 2010.

Gassó, Héctor y Romero-Luca, Diego, Libro de los doce sabios o tratado de la nobleza y lealtad. 
Valencia, Memorabilia, 2002.

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana. I. La creación del discurso 
prosístico: el entramado cortesano, 1 vol. Madrid, Ediciones Cátedra, 1998.

Gómez Redondo, Fernando, «El molinismo: un sistema de pensamiento letrado (1284-1350)», en 
A. Martínez Pérez y A.L. Baquero Escudero (eds.), Estudios de literatura medieval: 25 años 
de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval. Murcia, Universidad de Murcia-Servicio 
de Publicaciones, 2012, pp. 43-73.

Gómez Redondo, Fernando, «Don Juan Manuel, autor molinista», en M. Freixas, S. Iriso (coords.) 
y L. Fernández (col.), Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de 
Literatura Medieval. Santander, 22-26 de septiembre de 1999. Palacio de la Magdalena. 
Universidad Internacional Menéndez Pelayo. Santander, Consejería de Cultura-Gobierno 
de Cantabria-AHLM, 2000, pp. 827-842.

Foronda, François, «El Consejo de Jetró a Moisés (Ex. 18, 13-27) o el relato fundacional de un go-
bierno compartido en la Castilla Trastámara», en P. Boucheron y F. Ruiz Gómez (coords.), 
Modelos culturales y normas sociales al final de la Edad Media. Cuenca, Editorial de la Uni-
versidad de Castilla-La Mancha-Casa de Velázquez, 2009, pp. 75-112.

González Jiménez, Manuel, Alfonso X el Sabio. Barcelona, Ariel, 2004.

Haro Cortés, Martha, La imagen del poder real a través de los compendios de castigos castellanos del 
siglo xiii. London, Queen Mary and Westfield College, 1996.

Hernández, Francisco, Los hombres del rey y la transición de Alfonso X el Sabio a Sancho IV (1276-
1286). Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2021.

Heusch, Carlos, «“Yo te castigaré bien commo a loco”. Los reyes en El Conde Lucanor de Juan 
Manuel». e-Spania, n.o 21 (2015) DOI: 10.4000/e-spania.24709.

Isidoro de Sevilla, Etimologías, J. Oroz Reta y M. Marcos Casquero (eds.), Madrid, Biblioteca 
de Autores Cristianos, 2004.

Ísola, Delia, «Las instituciones en la obra de don Juan Manuel». Cuadernos de Historia de España, 
n.os 21-22 (1954), pp. 70-145.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
4

1

Janin, Érica, «La visión de la autoridad regia desde la perspectiva de la nobleza rebelde en el Libro 
del Conde Lucanor de don Juan Manuel y Mocedades de Rodrigo». Letras, n.os  67-68 
(2013), pp. 119-131.

Kantorowicz, Ernest, The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology [1.a ed. 1957]. 
Princeton, Princeton University Press, 2016.

Kinkade, Richard, «Beatrice «Contesson» of Savoy (c. 1250-1290): The Mother of Juan Manuel». 
La corónica: A journal of Medieval Hispanic Languages, Literatures, and Cultures, vol. 32, 
n.o 3 (2004), pp. 163-225.

Kinkade, Richard, «Intellectum tibo dabo...: The Function of Free Will in the Libro de Buen 
Amor». Bulletin of Hispanic Studies, vol. 48, n.o 4 (1970), pp. 296-315. DOI:10.1080/147
5382702000347296.

Kinkade, Richard, Albores de una dinastía: la vida y los tiempos del infante Manuel de Castilla 
(1234-1283). Albacete, Instituto de estudios albacetenses Don Juan Manuel-Diputación 
de Albacete, 2019.

Krappe, Alexander Haggerty, «Le Faucon de l’Infant dans El Conde Lucanor». Bulletin hispanique, 
vol. 35, n.o 3 (1933), pp. 294-297.

Lida de Malkiel, María Rosa, «Tres notas sobre don Juan Manuel». Romance Philology, n.o 4 (1950-
1951), pp. 155-194.

López, Gregorio (glos.), Las Siete Partidas [facsímil]. Madrid, Boletín Oficial del Estado, 1974.

Macpherson, Ian, «Dios y el mundo. The Didactism of El Conde Lucanor». Roman Philology, 
vol. 24, n.o 1 (1970-1971), pp. 26-38.

Macpherson, Ian, «Don Juan Manuel: The Literary Process». Studies in Philology, n.o 70 (1973), 
pp. 1-18.

Manuel, Juan, «Conde Lucanor», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras completas, vol. 2. 
Madrid, Gredos, 1983, pp. 7-506.

Manuel, Juan, «Libro de los estados», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras completas, 
vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, pp. 191-152.

Manuel, Juan, «Libro del cauallero et del escudero», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras 
completas, vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, pp. 35-116.

Manuel, Juan, «Libro enfenido», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras completas, vol. 1. 
Madrid, Gredos, 1983, pp. 141-190.

Manuel, Juan, «Tratado de la Asunción», en J.M. Blecua (ed.), Don Juan Manuel. Obras completas, 
vol. 1. Madrid, Gredos, 1983, pp. 503-514.

Manuel, Juan, Ordenamientos dados a la villa de Peñafiel (10 de abril de 1345). A Reconstruction of 
the Manuscript Text with an Introduction and Annotated English Translation, Kinkade, R. 
(ed.). Madison, Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1996.

Maravall, José Antonio, «El pensamiento político de la Alta Edad Media», en Estudios de historia 
del pensamiento español. Edad Media. Serie primera. Madrid, Ediciones Cultura Hispánica, 
1967, pp. 17-49.

Maravall, José Antonio, «La sociedad estamental castellana y la obra de don Juan Manuel», en 
Estudios de historia del pensamiento español. Edad Media. Serie primera. Madrid, Ediciones 
Cultura Hispánica, 1967, pp. 451-472.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
3-

42
4

2

Marey, Alexander. «El rey, el emperador, el tirano: el concepto del poder e ideal político en la cul-
tura intelectual alfonsina». Cuadernos de Historia del Derecho, n.o 21 (2014), pp. 229-242.

Martín, José Luis, «Don Juan Manuel. Fundador del convento de San Juan y San Pablo de Peñafiel», 
en Don Juan Manuel. VII centenario. Murcia, Universidad de Murcia-Academia Alfonso X 
el Sabio, 1982, pp. 177-185.

Monsalvo Antón, José María, La construcción del poder real en la Monarquía castellana (siglos xi-xv). 
Madrid, Marcial Pons Historia, 2019.

Nietzsche, Friedrich, «La genealogía de la moral. Un escrito polémico», en Friedrich Nietzsche III. 
Madrid, Gredos, 2014, pp. 11-148.

Orduna, Germán, «El exemplo en la obra literaria de don Juan Manuel», en I. Macpherson (ed.), 
Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, pp. 119-142.

Orduna, Germán, «El Libro de las Armas: clave de la “justicia” de don Juan Manuel». Cuadernos 
de historia de España, n.o 67-68, 1982, pp. 230-268.

Panateri, Daniel, «La tortura en las Siete Partidas: la pena, la prueba y la majestad. Un análisis 
sobre la reinstauración del tormento en la legislación castellana del siglo XIII». Estudios de 
Historia de España, n.o 14 (2012), pp. 83-108.

Quintanilla Raso, María Concepción, «Juntamiento de gentes... derramamiento de tropas. Gue-
rra y paz en los estados señoriales cordobeses a fines del siglo xv», en A. Arranz Guzmán, 
M. del P. Rábade Obradó y O. Villarroel González (coord.), Guerra y paz en la Edad Media. 
Madrid, Sílex ediciones, 2012, pp. 189-210.

Rodríguez-Velasco, Jesús, Ciudadanía, soberanía monárquica y caballería. Poética del orden de 
caballería. Madrid, Akal, 2009.

Rucquoi, Adeline y Bizzarri, Hugo, «Los Espejos de Príncipe en Castilla: entre Oriente y Occidente». 
Cuadernos de Historia de España, vol. 79 (2005). http://www.scielo.org.ar/.

Salgado loureiro, Ángel, «El rey molinista pensado por don Juan Manuel en El libro de los estados». 
História Revista, Goiânia, vol. 24, n.o 2, 2020, pp. 84-102. DOI: 10.5216/hr.v24i2.60973.

Schölberg, Kenneth, «Figurative language in Juan Manuel», en I. Macpherson (ed.), Juan Manuel 
Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, pp. 143-155.

Stéfano, Luciana de, La sociedad estamental de la Baja Edad Media española a la luz de la literatura 
de la época. Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1966.

Sturm, Harlan Gary, «El Conde Lucanor: the search for the individual», en I. Macpherson (ed.), 
Juan Manuel Studies. London, Tamesis Books Limited, 1977, pp. 157-168.

Tomás de Aquino, El gobierno monárquico ó sea el libro De regimine principum. Sevilla, Imprenta y 
librería de d. A. Izquierdo, 1861.

Tomás de Aquino, Summa Theologicae. Textum Leoninum Romae, E. Alarcón (ed.), Pamplona, 
Universidad de Navarra, 2000. http://www.corpusthomisticum.org/.

Velázquez de Figueroa, Vicente. Libro becerro del convento dominico de San Juan y San Pablo 
de Peñafiel. Archivo Histórico Nacional, 1768. Código de referencia: ES.28079.AHN//
CODICE,L.1264. http://pares.mcu.es/.

Victorio, Juan (ed.), Poema de Alfonso Onceno. Madrid, Ediciones Cátedra, 1991.

http://www.scielo.org.ar/
http://www.corpusthomisticum.org/
http://pares.mcu.es/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

3

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.02
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 43-83; ISSN: e-2530-8378

LA DESENVUELTA ESCRITURA 
DE JUANA LA BELTRANEJA

Nicolás Ávila Seoane
Universidad Complutense de Madrid

E-mail: niavila@ghis.ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-2512-0522

Resumen

Estudio paleográfico de cuatro misivas con las últimas voluntades de Juana la Beltraneja, 
únicos escritos autógrafos conocidos de ella, redactados durante el primer tercio del siglo xvi. 
Examen de cada letra y sus posibles nexos, abreviaturas y signos auxiliares. Cotejo gráfico 
con su firma en veinticuatro documentos –inéditos casi todos– intitulados a su nombre, 
pero hechos por distintos escribanos. Análisis diplomático de todo ello precisando tipología 
y formulario. Mención de los que cita algún historiador, pero no existen en los archivos. 
Transcripción íntegra de las misivas de su mano según las actuales normas de edición.
Palabras clave: paleografía, diplomática, Juana la Beltraneja, Castilla, Portugal, siglos xv 
y xvi.

THE CASUAL WRITING OF 
JOANNA LA BELTRANEJA

Abstract

Palaeographic study of four missives with the last wishes of Joanna la Beltraneja, the only 
known autograph writings of her, redacted during the first third of the 16th century. Ex-
amination of each letter and its possible links, abbreviations, and auxiliary signs. Graphic 
comparison with her signature in twenty-four documents –almost all unpublished– entitled 
to her name but made by different scribes. Diplomatic analysis of all this specifying typology 
and form. Mention of those others cited by some historian but do not exist in the archives. 
Full transcription of the missives written by her according to current editing standards.
Keywords: palaeography, diplomatics, Joanna la Beltraneja, Castile, Portugal, 15th and 
16th centuries.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.02
mailto:niavila%40ghis.ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2512-0522


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

4

0. INTRODUCCIÓN

Nació en Madrid a comienzos de 1462 y hasta cumplir los ocho años per-
maneció bajo custodia del conde de Tendilla Íñigo López de Mendoza (1465-1470), 
en cuya refinada corte debemos suponer que aprendió las primeras letras, aunque 
ello no conste1. Sí sabemos cómo creció al cuidado de la nodriza Beatriz Suárez y su 
marido Alfonso de Sequera: el 16 de noviembre de 1465 la recompensó Enrique IV 
mediante un juro de 120 000 maravedís, y el 15 de enero de 1466 obtuvo él las 
alcabalas y tercias de Torregalindo por la criança de la dicha prinçesa, my fija2. A la 
edad de ocho años fue desposada por poderes con el duque de Guyena, hermano de 
Luis XI de Francia, Carlos de Valois, quien solo dos años después, en 1472, moriría 
sin conocerla. Antes de que su padre Enrique IV falleciera en 1474 acontecieron la 
farsa de Ávila, el deceso de su tío tras ser proclamado como Alfonso XII, el pacto 
de los Toros de Guisando, la boda de Isabel y Fernando, así como la devolución a 
Juana del principado de Asturias en Valdelozoya3.

1  Ni en las obras anotadas al final del párrafo ni en el artículo de Val Valdivieso, María 
Isabel del, «La educación del príncipe y las infantas en la corte castellana al final del siglo xv». Acta 
Lauris. Orationes y Lectiones de la Academia del Lauro, vol. 1 (2013), pp. 7-21. Tampoco hay rastro de 
lo invertido en favor de la niña más allá de un par de diplomas de Enrique IV del mismo 1462 orde-
nando a la nodriza disponerle de unas andas, y a los contadores mayores hacerle entrega a la reina de 
dos millones de maravedís para ayuda de sus gastos e de la prinçesa doña Juana, [...] por quanto son para 
gastar en criar a la dicha prinçesa –AGS (Archivo General de Simancas), Casa y reales sitios, leg. 97, 
doc. 263, y Mercedes y privilegios, leg. 49, doc. 32; véase sobre todo Cañas Gálvez, Francisco de 
Paula, «Las casas de Isabel y Juana de Portugal, reinas de Castilla. Organización, dinámica institucio-
nal y prosopografía», en J. Martínez Millán y M.P. Marçal Lourenço (coords.), Las relaciones discretas 
entre las monarquías hispana y portuguesa. Madrid, Polifemo, 2009, vol. i, pp. 53, 88 y 223, quien ya 
advierte en la p. 88 que «nada sabemos de la educación recibida por Juana durante aquellos años»–.

2  AGS, Mercedes y privilegios, leg. 109, doc. 34, y leg. 12, doc. 80, respectivamente. Cañas 
Gálvez, «Las casas de Isabel y Juana...», pp. 87-88, 196-197 y 206.

3  No hace al caso profundizar en la biografía de Juana ni en su cacareada ilegimitidad ni en 
la azarosa sucesión al trono castellano; queden aquí solo esos pocos hechos fundamentales, con parti-
cular atención a los que tendrán que ver con los documentos ahora estudiados. He aquí la bibliogra-
fía empleada, donde podrán encontrarse muchos más detalles: Sousa, António Caetano de, História 
genealógica da Casa real portugueza desde a sua origem até o presente, com as famílias illustres que pro-
ceden dos reys e dos serenissimos duques de Bragança, justificada com instrumentos e escritores de invio-
lável fe. Lisboa, Officina de Joseph António da Sylva, 1737, vol. iii, pp. 67-74; Clemencín y Viñas, 
Diego, «Ilustraciones sobre varios asuntos del reinado de doña Isabel la Católica que pueden ser-
vir de pruebas a su Elogio». Memorias de la Real Academia de la Historia, vol. 6 (1821), pp. 491-507; 
Benevides, Francisco da Fonseca, Rainhas de Portugal. Estudo histórico con muitos documentos. Lis-
boa, Tipografia Castro Irmão, 1878, vol. i, pp. 286-293; Sitges y Grifoll, Juan Blas, Enrique IV 
y la Excelente Señora, llamada vulgarmente doña Juana la Beltraneja (1425-1530). Madrid, Suceso-
res de Rivadeneyra, 1912; Suárez Fernández, Luis, «Los Trastámara de Castilla y Aragón en el 
siglo xv (1407-1474)», en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de España. Madrid, Espasa Calpe, 1964, 
vol. xv, pp. 240-241 y 253-318, y «La guerra de sucesión», en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de 
España. Madrid, Espasa Calpe, 1969, vol. xvii, 1, pp. 81-355; Menéndez Pidal, Ramón, «El difícil 
camino de un trono», en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de España. Madrid, Espasa Calpe, 1969, 
vol. xvii, 1, pp. ix-cxvi; Val Valdivieso, María Isabel del, «La sucesión de Enrique IV». Espacio, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

5

El 29 de mayo de 1475 casó nuevamente en Plasencia, ahora con Alfonso V 
de Portugal, y enseguida prendió la guerra de sucesión que zanjaron victoriosos los 
Reyes Católicos en 1479 acordando el 4 de septiembre, como anexo del tratado de 
Alcáçovas, las tercerías de Moura4 que, entre otras cuestiones, reconocían a Isabel 
como reina de Castilla, título a que debían renunciar Juana y Alfonso, cuyo matrimo-
nio quedaba anulado, dejando a Juana elegir entre casarse con el príncipe castellano 
Juan o meterse a clarisa en Coímbra, Santarém, Beja o Lisboa, o bien a dominica 
en Jesús de Aveiro. Tomó los hábitos en Santa Clara de Coímbra profesando allí el 
15 de noviembre de 14805.

Pese al divorcio, Alfonso V siguió transfiriéndole una renta anual como per-
teneciente a la familia real6, y en 1480 al darle valía de infanta la llama Excelente 
Señora –tratamiento que desde entonces se hará costumbre en Portugal y que vere-
mos a lo largo de este trabajo–:

Dom Afonso, et cetera, a quantos esta carta virem fazemos saber que a nos praz 
que a muyto ecelente senhora dona Johana, minha muyto querida e amada sso-
brinha, aia daquy em diante e gouva de todallas homrras, privillégios, liberdades 
e [f]ranquezas que ssenpre ouveram e de que gouviram as ifantes filhas dos rreis 
destos rregnos.
E por firmeza dello lhe mandamos dar esta carta per nos assynada.
Dada em Coinbra XXI do mes d’outubro, o ssecretário Afonso Garçés a fez, anno 
de mill IIIILXXX»7.

Juan II (1481-1495) continuó sufragándola8 y le permitió salir del convento 
contra las incesantes protestas de los Reyes Católicos, quienes incluso recabaron que 
mediara Inocencio VIII. Con el nuevo siglo, bajo Manuel I (1495-1521), pasará largas 
temporadas en torno a la corte de Lisboa, sin que fueran óbice sus enlaces sucesivos 

Tiempo y Forma, serie iii (Historia Medieval), vol. 4 (1991), pp. 43-78; García Louapre, Pilar, Pro-
ceso al trono de Isabel la Católica. Barcelona, Editorial Juventud, 1994; Azcona, Tarsicio de, Juana 
de Castilla, mal llamada la Beltraneja. Vida de la hija de Enrique IV de Castilla y su exilio en Portugal 
(1462-1530). Madrid, La Esfera de los Libros, 2007 (Tarsicio de Azcona, seudónimo del historiador 
capuchino Jesús Morrás Santamaría); Freitas, Isabel Vaz de, Dona Joana, a Excelente Senhora. 1462-
1530. Vila do Conde, QuidNovi, 2011; Villarroel González, Óscar, Juana la Beltraneja: la cons-
trucción de una ilegitimidad. Madrid, Sílex Ediciones, 2014, y Perea Rodríguez, Óscar, «La Breve 
crónica de Juana de Castilla y la fecha de nacimiento de la princesa (1462)». En la España Medieval, 
vol. 45 (2022), pp. 355-382.

4  ANTT (Arquivo Nacional Torre do Tombo), Gavetas, gaveta 18, mç. 8, núm. 16.
5  AGS, Patronato real, leg. 49, núm. 94, pieza 1, f. 1v.
6  La primera anualidad con huella es de 1477, anterior a la separación: item hum conto 

IIIICM rreais de huum conto e VCM que a senhora rrainha ha de seu hordenado, de que se abate CM 
por enxempro e por outros rrespeitos (ANTT, Gavetas, gaveta 2, mç. 9, núm. 16, f. 2). No hay docu-
mentadas otras entregas de Alfonso salvo este asignado periódico, quizá por el enclaustramiento.

7  ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Afonso V, liv. 32, f. 178v.
8  Donaciones concretas en ANTT, Corpo cronológico, parte i, mç. 2, núms. 12 (1 de abril 

de 1493) y 100 (5 de diciembre de 1493).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

6

con las hijas de los Reyes Católicos Isabel y María, y con la nieta Leonor9, práctica 
que mantuvo Juan III (1521-1557)10, y, de hecho, allí falleció el 28 de julio de 153011.

Reconoce Azcona que nada sabemos acerca de su formación12 ni de qué libros 
pudo poseer. La identifica con una princesa Juana que recibe de Isabel la Católica 
uno de los tres tapices con la historia de las Amazonas hallados en el tesoro dejado 
por Enrique IV, según lo inventarió Rodrigo de Tordesillas entre 1475 y 148313, 
pero sin duda ha de tratarse de Juana la Loca.

1. DOCUMENTOS DE DOÑA JUANA

1.1. Autógrafo

Solo quedan de propia mano sus últimas voluntades aquí analizadas, que 
comprenden cuatro misivas en portugués sin fechar14. Las editó António Caetano 
de Sousa en 1742 dentro de la colección documental con que apoyaba su Histó-

9  Se conservan varias mercedes suyas a doña Juana monetarias o en especie: ANTT, Chan-
celaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 4, f. 21v (27 de abril de 1502), y liv. 38, f. 91 (25 de 
agosto de 1501); Corpo cronológico, parte i, mç. 13, núm. 94 (10 de noviembre de 1513), mç. 15, 
núm. 29 (29 de abril de 1514), mç. 16, núm. 103 (6 de noviembre de 1514), mç. 18, núm. 33 (8 de 
julio de 1515), mç. 23, núm. 73 (6 de julio de 1518), y mç. 27, núm. 2 (18 de abril de 1521), y parte 
ii, mç. 14, núm. 51 (23 de febrero de 1508), mç. 32, núm. 66 (28 de abril de 1512), y mç. 39, núms. 
101 y 102 (ambos del 23 de junio de 1513), y Leitura nova, Místicos, liv. 1, ff. 203v-204 (27 de abril 
de 1502) y 272-272v (25 de agosto de 1501). Otros documentos recogen el pago de la renta anual que 
tenía asignada: ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 10, f. 108v (22 de sep-
tiembre de 1518), y Corpo cronológico, parte I, mç. 6, núm. 85 (22 de febrero de 1508; el mandato 
dice claramente que se pague a Excelente Senhora minha muito precada pryma, aunque el catálogo 
del archivo diga que la beneficiaria era la reina María, http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3767915 
–última consulta: 3 de noviembre de 2022–), y mç. 11, núm. 1 (5 de febrero de 1512; transcrito en 
Torre y del Cerro, Antonio de la y Suárez Fernández, Luis, Documentos referentes a las relacio-
nes con Portugal durante el reinado de los Reyes Católicos. Valladolid, CSIC, 1963, vol. iii, p. 197), y 
parte ii, mç. 9, núm. 92 (30 de abril de 1505).

10  Entregas similares a las del padre y el abuelo en ANTT, Chancelaria régia, Chancela-
ria de dom João III, liv. 46, ff. 199v (26 de septiembre de 1522) y 200v (10 de julio de 1522, con-
firmando una merced de Juan II del 10 de junio de 1486, ratificada por Manuel I el 10 de julio de 
1513), y Contos do reino e Casa, Núcleo antigo, liv. 819, f. 86 (20 de mayo de 1523). El estudio más 
detallado sobre las mercedes a doña Juana de Alfonso V, Juan II, Manuel I y Juan III es el de Braga, 
Paulo Drumond, «A Excelente Senhora dona Joana em Portugal (1479-1530): dados para um estudo». 
Revista de Ciências Históricas, vol. 4 (1989), pp. 247-254.

11  Da la fecha exacta el embajador de Carlos I en Lisboa Lope Hurtado de Mendoza en 
misiva del inmediato 5 de agosto dirigida a la regente en Castilla Isabel de Portugal por ausencia de 
su marido (AGS, Estado, leg. 369; Azcona, Juana de Castilla..., pp. 277-278 y 462-463).

12  Juana de Castilla..., pp. 291-292.
13  Ladero Quesada, Miguel Ángel, «Capilla, joyas y armas, tapices y libros de Enrique IV 

de Castilla». Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, vol. 26 (2005), p. 856.
14  ANTT, Gavetas, gav. 16, mç. 1, núm. 2.

http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3767915


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

7

ria genealógica da Casa real portugueza15, actualizando la ortografía y modificando 
alguna que otra vez de su cosecha fragmentos que no era capaz de interpretar16; las 
califica de testamento, aunque no lo sea en sentido estricto diplomáticamente como 
él mismo reconoce:

este papel, que naõ tem formalidade de testamento, era a sua última vontade, 
escrito pela mesma senhora, no qual por tres vezes se assinou rainha em diversas 
addiçoens que escreveo confórme lhe lembravão, a que corroborava e dava fé com 
o seu nome para demonstraçaõ e validade da sua vontade, e nesta fórma o mandou 
a el rey don João o III pelo seu confessor, pedindolhe por merce que o mandasse 
satisfazer por bem da sua alma17.

Le siguen sin reserva y remiten a su transcripción tanto Diego Clemencín y 
Viñas como Juan Blas Sitges y Grifoll18, mientras que Benevides se limita a citarlo 
y reproducir la firma del f. 419. Pero nada dice sobre ello la más reciente biografía 
de Juana20.

Destina dos de las misivas a un padre gardiaõ21, intercaladas en las otras dos, 
carentes, recordemos, de fecha, para un innombrado rey de Portugal22 que Caetano 
de Sousa cree ser Juan III23, habiendo de situarse, pues, entre su entronización en 
1521 y la muerte de ella en 1530. Sitges y García Louapre lo aceptan así, él datán-
dolas hacia el fin de la década y ella tras la abdicación del 22 de julio de 152224 que 
enseguida veremos. Solo discuerda Tarsicio de Azcona, quien considera más proba-
ble haberlas redactado justo antes de profesar en 1480, por ordenar de paso entonces 
ser enterrada en el monasterio de Santo António de Varatojo en Torres Vedras con 
hábito franciscano, estimando así que aún no fuera clarisa; tres mandas a criados 
de su madre, que le inducen a pensar que el deceso materno en 1475 no quedaría 
muy lejano; decir dandome Deos ho que esperava e na[õ] ho que agora tenho, permi-
tiendo entender ahí la clausura que abandonó en los años noventa del siglo xv o 

15  Provas da História genealógica da Casa real portugueza, tiradas dos instrumentos dos archivos 
da Torre do Tombo, da Serenissima Casa de Bragança, de diversas cathedraes, mosteiros e outros particula-
res deste reyno. Lisboa, Regia Officina Sylviana y Academia Real, 1742, vol. ii, pp. 76-78. Otra edición 
parcial y vertida al castellano en García Louapre, Proceso al trono de Isabel la Católica, pp. 220-222.

16  Por ejemplo, en el f. 1 lee outros cem mil pera tirar vinte dous captivos de terra de mouros 
donde solo pone outros ceyn mil pera tirareym cativos de tera de mauros, o en el 2 e que mantera dous 
capellaens que tenho en vez de que me tome dous capelayns que tenho (vol. ii, pp. 77-78).

17  História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, p. 72.
18  «Ilustraciones sobre varios asuntos...», pp. 498-499, y Enrique IV y la Excelente Señora..., 

p. 376.
19  Rainhas de Portugal..., vol. i, p. 290.
20  Villarroel González, Juana la Beltraneja..., 2014.
21  Ff. 1-2v y 3.
22  Ff. 2v y 4.
23  História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, p. 72.
24  Enrique IV y la Excelente Señora..., p. 376, y Proceso al trono de Isabel la Católica, pp. 185-

186.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

8

como mucho a comienzos del xvi, y mencionar demasiada gente de su Casa como 
para suponerla estado monjil25. Sin embargo, el análisis paleográfico comporta el 
primer cuarto del Quinientos, y los argumentos de Azcona no son concluyentes: las 
clarisas llevan hábito franciscano como rama de esta orden; por otra parte, que los 
nombrados en las mandas Ysabel de Gaa, una hija de esta y Luýs de Magorga hubieran 
servido a su madre Juana de Portugal no implica necesariamente que los legados se 
cumplieran de manera inmediata; ho que agora tenho puede aludir simplemente al 
apartamiento del trono, y nada impide que en las primeras décadas del xvi tuviera 
ese nutrido séquito una vez abandonada la clausura conimbricense.

En general, cuantas personas figuran en estas últimas voluntades pertenecen 
a la nueva centuria (como concede el propio Azcona pese a suponer una redacción 
más temprana: «los principales oficios no corresponden a la primera época»26), si 
bien no permiten precisar demasiado. La manda inicial es para la hija del conde de 
Abrantes João de Almeida Isabel de Noronha (item devo duas mil dobras a byzcon-
desa de seu casa[me]nto que lhe prometi), doméstica suya hasta que, antes de 150227, 
casó con Francisco de Lima, quien heredaría el vizcondado de Vila Nova de Cerveira 
en 150828. El primero en figurar con su propio nombre es don Álvaro, governador 
de Lysboa (f. 1v), es decir, Álvaro de Castro, puesto por Manuel I el 26 de abril de 
1496 al frente de la Casa do Cível29 (temos por bem e lhe fazemos mercê do ofício da 
governanca (sic) da Casa do Cívell que temos em a nosa cidade de Lixboa30), cargo que 
ocupó hasta morir en 153031, el mismo año que doña Juana. Todo ello constriñe a 
datar las misivas entre 1508 y 1530, lapso acorde a lo extraído del análisis gráfico y 
que descarta también un tachado 1484 que cabe leer con muchas dudas en una nota 
archivística de la portadilla que introduce los documentos (figura 1).

25  Juana de Castilla..., p. 266.
26  Juana de Castilla..., p. 266.
27  Manuel I, al confirmar el 17 de julio y el 8 de agosto de 1502 dos albalás, que luego vere-

mos, de doña Juana a Isabel la cita como molher de dom Framcisquo de Lima, fidallguo de nosa Cassa 
(ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 20, ff. 29v y 24 respectivamente). En 
el segundo, del 4 de noviembre de 1492, la Excelente Señora precisa que entonces la beneficiada aún 
vivía con ella y le promete hacer de su sueldo renta vitalicia llegado el momento de dejar su Casa: 
quando vos de minha Casa sayrdes, aveades hos quinze mill reais que aguora avees de moradia em temça.

28  ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom João III, liv. 14, ff. 30v-31. Citado en 
Freire, Anselmo Braamcamp, Brasões da Sala de Sintra. Coímbra, Universidade de Coimbra, 1930 
(2.a ed.), vol. iii, p. 88.

29  Era, a la par que la Casa da Suplicação, la instancia judicial suprema, «estabelecida fixa-
mente em Lisboa [...] funciona como tribunal de recurso, em matéria cível e crime, da comarca da 
Estremadura, incluindo a cidade de Lisboa e seu termo, e com competência para o julgamento das 
apelações cíveis de todo o reino (alvo onde estiver a corte e cinco léguas em redor» (Testos, Jorge 
Veiga, «Ofícios da justiça e julgadores: reforma e carreiras nos tribunais superiores (séculos xvi-xvii)». 
Teoria e História do Direito, vol. 1, núm. 1 (2016), p. 111).

30  ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 33, f. 100.
31  Caetano, Pedro Nuno Pereira, A burocracia régia como veículo para a titulação nobi-

liárquica. O caso do doutor João Fernandes da Silveira. Tesis de máster leída en la Universidade do 
Porto en 2011, p. 26.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
4

9

Las demás referencias son aún menos concretas:

–  Lega mil doblas a Leonor de Castro, que, estando a su servicio, casó con Balta-
sar de Sequeira (f. 1v). El 10 de enero de 1509 consta que dona Leonor de 
Castro, molher de Baltasar de Sequeyra, había recibido una renta de diez mil 
maravedís32. Ya viuda, esta Leonor figura en otros cinco diplomas de 1512 
a 152333, pero ninguno alude a su antigua ama.

–  João da Garda, uno de los escudeyros casados que naõ teym casamentos aynda lis-
tados en la última misiva (f. 4), aparece en varios documentos de la Torre 
do Tombo entre 1505 y 1522 como escudeiro y reçebedor de distintas rentas 
para doña Juana34.

–  A otro integrante de esa nómina, Fernão Gomes, le había hecho recaudador del 
portazgo de Santarém Manuel I el 28 de marzo de 1496: Fernam Guomez, 
escudeiro da mui Exçelente Senhora, minha prima35.

En cuanto al clérigo en cuestión, Sousa lo cree seu confessor, opinión mante-
nida por Clemencín36. Azcona puntualiza: «Juana puso aquellos apuntes autógrafos 
en manos de un “padre”, sin duda su confesor, para que en su momento los hiciese 
llegar a manos del monarca. Era un franciscano observante sin identificar, pero que 
bien pudo ser fray Antonio de Elves o fray Diego de Abrantes, que fueron quienes 

32  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 16, núm. 57.
33  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 30, núm. 232; mç. 33, núm. 99; mç. 48, núm. 

48; mç. 54, núm. 119, y mç. 112, núm. 89.
34  ANTT, Corpo cronológico, parte II, mç. 9, núm. 103; mç. 11, núm. 2; mç. 12, núms. 121 

y 174; mç. 14, núms. 55 y 86; mç. 20, núm. 230; mç. 25, núm. 16; mç. 28, núm. 70; mç. 31, núm. 51; 
mç. 52, núm. 150; mç. 85, núm. 55; mç. 95, núm. 132; mç. 98, núm. 160, y mç. 105, núm. 13.

35  ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 43, f. 34v.
36  História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, p. 72, e «Ilustraciones sobre varios 

asuntos...», p. 499.

Figura 1. Testamento da princesa dona Joanna (tachado: que foi cazada com el rrey 
dom Afonso 5º e depois) denominada (tachado: com) a (tachado: título da) 

Excellente Senhora, feito pella sua propria mão (tachado: em 1484 [?]).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

0

dirigieron la conciencia de doña Juana»37. Antonio de Elves había sido confesor de 
Juan [II] de Portugal38 y testigo al profesar Juana en Santa Clara de Coímbra en 
1480: e fray Antonio de Elves, frayre de la observançia de la orden de Sant Françisco, 
confessor del dicho señor prínçipe39; ofició esa ceremonia Diego de Abrantes:

La qual dicha señora doña Johanna, ya professa por el modo sobredicho, estando 
en medio del coro, fue llamada tres vezes por el padre fray Diego d’Abrantes, fra-
yre de la orden de Sant Françisco, saçerdote que fazía el dicho offiçio, el qual por 
cada una vez dezía: «veni, sponsa Christi». E ella en el primero llamamiento res-
pondió y dixo: «ancilla Christi sum»; e en el segundo llamamiento respondió: 
«ipsi sum desposata»; e en el terçero llamamiento respondió: «anulo suo subarrauit 
me». Y entonçe el dicho saçerdote, con el cuerpo de Nuestro Señor en las manos, 
aconpañado de religiosos de la (interlineado: dicha) orden e clérigos con antor-
chas ençendidas, allegó a la dicha grada e le dio la comunión del cuerpo de Jhesu-
christo Nuestro Salvador. La qual dicha comunión asý dada e recebida, el dicho 
saçerdote tomó un velo prieto ya bendicho en sus manos y púsolo en la cabeça de 
la dicha doña Johanna40.

Pero estas presuntas identificaciones no pueden asumirse si, contra la hipó-
tesis de Azcona, retrasamos las misivas al Quinientos y, sobre todo, considerando 
incoherente que Juana confiara su última voluntad a dos frailes tan decisivos para 
su encierro.

Una cruz invocadora encabeza la primera de las cuatro. En todas, destaca 
del texto la dirección, centrada y reducida al tratamiento de cortesía: padre o padre 
gardiaõ, y senhor respectivamente. Forman el cuerpo sendas exposiciones: incoa las 
destinadas al clérigo ysto hé ho que dirés a el rrey, e ysto é o que a el rrey requererés, 
que en mita (sic: muita) mercê a S’Alteza terei fazer, y sigue la relación de mandas a 
transmitir al rey, y las que este recibe sin intermediarios son mucho más breves, limi-
tada la primera a despoys de Vosa Alteza ver estas cousas de minha concencia, ma mos-
trou Lopo de Sousa eses alvarás que a Vosa Alteza (interlineado: envió), dando paso a 
una disposición rogada –terlhey mito (sic: muito) en mercê tirarme desa obrygacã pera 
dar a sua filha que agora casar, e por eles verá de que ý fuy requerida pera o fazer–; la 

37  Juana de Castilla..., p. 263; en una nota de la página previa ya lo adelantaba: «este “padre” 
es sin duda su confesor. Era franciscano y, al mismo tiempo, guardián de algún convento. Los dos 
nombres que encontramos en la documentación son fray Antonio de Elves o fray Diego de Abrantes».

38  Edwards, John, Isabel la Católica: poder y fama. Madrid, Marcial Pons, 2004, p. 46.
39  AGS, Patronato real, leg. 49, núm. 94, pieza 1, f. 2; Torre y del Cerro y Suárez Fer-

nández, Documentos referentes a las relaciones con Portugal..., 1960, vol. ii, p. 134, y Villalba Ruiz 
de Toledo, Francisco Javier, Colección diplomática del cardenal Mendoza. Cuadernos de Historia 
Medieval, anexos, sección Colecciones documentales, 1 (1999), p. 106.

40  AGS, Patronato real, leg. 49, núm. 94, pieza 1, f. 1v; Torre y del Cerro y Suárez 
Fernández, Documentos referentes a las relaciones con Portugal..., vol. ii, p. 133, y Villalba Ruiz 
de Toledo, Colección diplomática del cardenal Mendoza, p. 105.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

1

más tardía, de nuevo reducida a la exposición, contiene una nómina de escuderos. 
Todas, salvo la primera para Juan III41, llevan la firma de Juana.

1.2. Heterógrafos

Han sido encontrados preparando este trabajo veinticuatro originales suyos 
escritos por un rogatario. El más antiguo es una provisión que excepcionalmente 
va en castellano, refrendada por su secretario Juan de Oviedo y remitida el 30 de 
mayo de 1475 desde Plasencia a las autoridades municipales y vecinos de Zamora; 
allí expone detalladamente los derechos sucesorios usurpados por su tía Isabel, y 
da cuenta del reciente matrimonio con Alfonso V celebrado la víspera; ordena a los 
destinatarios que

alçedes pendones por el rrey don Alfonso mi señor commo mi legítimo esposo y 
marido, e por mí, rreconoçiéndome por vuestra rreyna e señora natural e propieta-
ria destos dichos mis rreynos, e fasiéndonos sobrello juramento e omenaje de obi-
dençia e fidelidad e todas las otras solenidades acostunbradas42.

41  Única sin dar comienzo en hoja aparte sino al pie de la primera carta para el guardián. 
Ello y el tenor de la exposición acabada de transcribir inducen a pensar que el rey la devolvió tras 
leerla y Juana aprovechó para incluir esta breve nota que ha de considerarse diploma aparte al cam-
biar el destinatario.

42  Archivo Histórico Provincial de Zamora, Fondo antiguo, leg. 1119, núm. 19. Zurita 
y Castro, Jerónimo, Anales de la Corona de Aragón. Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 
1977 (la príncipe de esta parte es de 1579), vol. viii, pp. 116-128 (transcribe el ejemplar dirigido a 
Madrid, de entre los originales múltiples remitidos a diversos concejos castellanos); Sousa, Provas 
da História genealógica..., vol. ii, pp. 60-71 (copia a Zurita); Leão, Duarte Nunes de, Crônicas del 
rey dom João de gloriosa memória, o I deste nome e dos reys de Portugal o X, e as dos reys dom Duarte e 
dom Affonso o V. Lisboa, Officina de Jozé de Aquino Bulhoens, 1780 (la príncipe de 1643), vol. ii, 
pp. 364-183 (vuelve a reproducir la versión para Madrid, pero en portugués); Clemencín y Viñas, 
«Ilustraciones sobre varios asuntos...», pp. 504-505 (sin copiarla a la letra, fundamenta todo el dis-
curso también en la provisión enviada a Madrid); Benevides, Rainhas de Portugal..., vol. i, p. 288 
(apenas lo cita de pasada sin dar su fuente); Sitges y Grifoll, Enrique IV y la Excelente Señora..., 
pp. 278-295 (lo toma de Zurita, pues arguye lamentándose que «hemos buscado en vano este mani-
fiesto en el Archivo Municipal de Madrid, donde debería encontrarse, pues va dirigido al Consejo 
(sic) de Madrid. Lo hemos buscado en vano en el Archivo de Simancas y en otros nacionales, y en 
los de Lisboa, Roma y París, donde es probable que se enviara, pues se repartió con profusión; pero 
tenemos el sentimiento de consignar que nuestras investigaciones han sido infructuosas»); Fernán-
dez Domínguez, José, La guerra civil a la muerte de Enrique IV. Zamora-Toro-Castronuño. Zamora, 
Imprenta Provincial, 1929, pp. 14-29 (en la p. 15, explica: «es lástima que dicho señor [Sitges] no visi-
tase Zamora antes de escribir su notable obra. En su archivo municipal [el fondo histórico se con-
serva actualmente en el Histórico Provincial] hubiese encontrado el dirigido al concejo de Zamora, 
cosa que en su (sic) prolijas búsquedas y en muchas horas de labor asidua y constante no encontró en 
otros mejor organizados. El desorden que siempre reinó en el archivo zamorano ha salvado este único 
y notable documento, escrito en dos pliegos de papel de hilo en letra cortesana, menuda y muy usada 
en el último tercio del siglo xv, con la firma de doña Juana –yo la reyna– y su sello real, y que noso-
tros hemos tenido la fortuna de encontrar. Él es causa de la publicación de esta monografía»; además 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

2

Conserva el resto de heterógrafos la Torre do Tombo y hasta el momento ni 
archiveros ni historiadores habían sido capaces de atribuirlos a doña Juana al carecer 
de intitulación o limitarse a un breve a rraynha sin que, en su mayor parte, el catá-
logo especifique de cuál se trata43, y cuelga los dos en que lo hace –del 8 de marzo 
de 1508 y el 17 de agosto de 1520– a las reinas María y Leonor, segunda y tercera 
esposas de Manuel el Afortunado44. Sin embargo, fijándonos en las firmas es impo-
sible confundir a las tres (figura 2)45.

Transmiten órdenes tocantes al cobro de las rentas que Manuel el Afortunado 
y su hijo Juan III entregaron a doña Juana para sostener su Casa. Dos incluyen en 
el tenor la denominación alvará: uno lleva cruz e intitulación breve (a rrainha) cen-
tradas en el margen superior, notificación ( faço saber), dirección genérica (a quantos 
este meu alvará virem), disposición pendiendo de a mi praz que, data completa bajo 
feito, y firma de Juana46, mientras que el otro prescinde de notificación, inserta la 

de transcribirlo, publica fotografías del documento completo); García Louapre, Proceso al trono de 
Isabel la Católica, pp. 161-163 y 206-220 (solo cita como fuentes a Zurita y Leão); Freitas, Dona 
Joana, a Excelente Senhora..., p. 27 (breve mención sin citar procedencia) y Villarroel González, 
Juana la Beltraneja..., pp. 206-234 y 308-322 (transcribe la versión zamorana).

43  La Excelente Señora convivió desde la boda con Alfonso V en 1475 hasta su muerte 
en 1530 con otras cinco reinas de Portugal: Leonor de Viseo, mujer de Juan II; sus primas Isabel y 
María, hijas de los Reyes Católicos, que casaron sucesivamente con Manuel I; Leonor y Catalina de 
Austria, hijas de Juana la Loca y esposas de Manuel I y Juan III.

44  http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3785620 y https://digitarq.arquivos.pt/details?id= 
3800174 (última consulta: 20 de octubre de 2022). En el primero, el error viene arrastrado probable-
mente de la nota archivística añadida al dorso en el siglo xviii: alvará da rrainha dona María, segunda 
mulher de el rrey dom Manoel, em o qual ordena que João da Guarda, seu rrecebedor, receba todo o din-
heiro que de seu assentamento lhe era assentado na cizadas (sic) herdades de Lisboa.

45  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 14, núm. 55 (8 de marzo de 1508), y parte i, 
mç. 4, núm. 68 (27 de marzo de 1504), y Gavetas, gaveta 20, maço 6, núm. 44 (11 de mayo de 1523; 
firma truncada y ya como viuda). Sobre la firma de María véase Ávila Seoane, Nicolás, «La escri-
tura de las reinas de Portugal Isabel y María hijas de los Reyes Católicos». Historia. Instituciones. 
Documentos, vol. 44 (2017), pp. 69-70.

46  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 14, núm. 55 (Azeitão, 8 de marzo de 1508).

Figura 2. Firmas de las reinas Juana, María y Leonor.

http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3785620
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=3800174
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=3800174


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

3

dirección –ahora concreta: a vos, allmoxarife ou reçebedor d’allfândega de a çydade 
de Lyxboa– tras el verbo dispositivo (rroguo e encomendo), e injiere en la data una 
cláusula corroborativa nombrando al redactor47. El resto son mandatos ajustados a 
dos formularios diferentes48:

–  Cinco siguen la misma estructura que el segundo alvará, pero obvian ese voca-
blo y prescinden de la corroborativa. Mantienen el doble verbo que intro-
duce la disposición combinando ahora no solo rroguo y encomendo, sino 
también mando49.

–  Los otros dieciséis son aún más sencillos, careciendo de intitulación: cruz en el 
borde superior, dirección en vocativo (Joham de Saã, tesoureiro da especiaria 
da Índia), disposición (bajo agradeçemoshey muyto entreguedes..., salvo los dos 
más antiguos, sustentados, el primero en rrogovos e mandovos, y el otro en 
mandovos), data completa bajo feito intercalando corroborativa todos salvo 
el más antiguo, y suscripción50.

Disponemos además de copia de dos albalás de merced que otorgó en favor 
de la ya citada Isabel de Noronha por figurar insertos en sendas confirmaciones de 
Manuel I51. El formulario contiene: dirección en vocativo (filha dona Ysabell), expo-
sición, disposición (el más antiguo cambia este orden), corroborativa aludiendo a 
la iussio y a la firma de Juana, y data completa; los originales añadirían al menos la 
cruz cabecera, y la suscripción final. La presentación de ambos reza hum alvará da 
Excelente Senhora, minha prima.

47  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 52, núm. 150 (Lisboa, 26 de octubre de 1514).
48  El catálogo de la Torre do Tombo alterna las denominaciones alvará, mandado, ordem 

y carta pero sin criterio diplomático (https://digitarq.arquivos.pt/, última consulta: 26 de octubre de 
2022). Para un estudio más detallado de los distintos modelos de alvarás y mandatos portugueses de 
esta época remito al artículo propio «Typologie des actes castillans et portugais de Marie, fille des Rois 
Catholiques et reine de Portugal». Bibliothèque de l’École des Chartes, vol. 175 (2020), pp. 325-330.

49  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 11, núm. 2 (Azeitão, 3 de abril de 1506); mç. 20, 
núm. 230 (Lavradio, 14 de febrero de 1510); mç. 31, núm. 51 (Lisboa, 26 de marzo de 1512); mç. 38, 
núm. 61 (Lisboa, 18 de abril de 1513), y mç. 49, núm. 125 (Lisboa, 18 de julio de 1514).

50  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 28, núm. 70 (Lisboa, 23 de septiembre de 1511); 
mç. 36, núm. 227 (Lisboa, 19 de enero de 1513); mç. 59, núm. 7 (Lisboa, 13 de julio de 1515); mç. 
70, núm. 155 (29 de julio de 1517); mç. 76, núm. 60 (Lisboa, 14 de julio de 1518); mç. 85, núm. 55 
(Arruda dos Vinhos, 6 de octubre de 1519); mç. 91, núm. 41 (Arruda dos Vinhos, 17 de agosto de 
1520); mç. 95, núm. 132 (Lisboa, 24 de abril de 1521); mç. 98, núm. 160 (Lisboa, 23 de noviembre 
de 1521); mç. 105, núm. 13 (Lisboa, 4 de noviembre de 1522); mç. 109, núm. 31 (Pontével, 20 de 
julio de 1523); mç. 121, núm. 37 (Vila Franca de Xira, 12 de noviembre de 1524); mç. 130, núm. 
123 (Vila Franca de Xira, 22 de diciembre de 1525); mç. 136, núm. 111 (Arruda dos Vinhos, 25 de 
octubre de 1526); mç. 141, núm. 150 (Arruda dos Vinhos, 20 de junio de 1527), y mç. 155, núm. 
94 (Lisboa, 24 de mayo de 1529).

51  ANTT, Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 20, ff. 29v (Santarém, 20 
de marzo de 1492; ratificado por el rey en Lisboa el 17 de julio de 1502, y no el día 7 como dice el 
catálogo: http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3867635, última consulta: 26 de octubre de 2022) y 24 
(Santarém, 4 de noviembre de 1492; convalidado en Lisboa el 8 de agosto de 1502) respectivamente.

https://digitarq.arquivos.pt/
http://digitarq.arquivos.pt/details?id=3867635


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

4

Asignar todos los anteriores documentos a doña Juana abunda en esa opi-
nión de haber sido ya bajo Juan II cuando abandonó el convento de Santa Clara de 
Coímbra. Aunque no es posible precisar su itinerario por solo contar con un diploma 
anual o cada dos años, sí conocemos ciertas estancias: Santarém 1492, Azeitão 1506 
y 1508, Lavradio 1510; Lisboa de 1511 a 1518 y 1521, 1522 y 1529; Arruda dos Vin-
hos 1519, 1520, 1526 y 1527; Pontével 1523, y Vila Franca de Xira 1524 y 1525. Es 
decir, siempre en torno a la corte de Lisboa (solo Santarém queda algo más alejado).

El Portal de Archivos Españoles le endilga a ella también la copia parcial 
y sin fecha de una carta de privilegio y confirmación en favor de Las Huelgas, que 
estima ser de hacia 1516: «confirmación de privilegios al monasterio de Santa María 
la Real de las Huelgas de Burgos por Juana la Beltraneja. [...] Fecha creación: apro-
ximada 1516»52. El antiguo catálogo de la sección Patronato Real de Simancas era 
menos concluyente sobre la atribución y adelantaba algo la cronología: «confirma-
ción por doña Juana de varios privilegios concedidos al monasterio de Las Huelgas 
de Burgos, el primero de los cuales es de 1 de junio de la Era 1225 (año 1187). Sin 
foliar. Anterior a 1516. Letra de privilegios del siglo xvi. Minuta. 4 hojas foliadas»53, 
casi repitiendo la nota archivística del margen superior: mercedes de maravedís de juro 
al monasterio de Las Huelgas de Burgos el (sobrescrito: la) 1ª de que se hace mención 
es del rrey don Alfonso 8º en la Era de 1225, año de 1187. La copia se limita a descri-
bir físicamente y solo resumir el contenido de los documentos ratificados, si bien al 
principio otra mano añadió una frase que dejó sin acabar: sepan quantos esta carta 
de privillejo e confirmaçión vieren cómo yo doña Juana, etçétera, por la qual paresçýe 
que cobdiçiado. El parentesco que ofrece esta doña Juana al introducir la confirma-
ción de cuatro diplomas de Juan II (vi carta de previllejo del señor rrey don Juan el 
segundo, mi abuelo; ff. 1, 3v –dos veces– y 4) permite identificarla con la Excelente 
Señora, pero también con Juana la Loca, de quien es más plausible que, a esas altu-
ras, las monjas burgalesas buscasen la ratificación de sus privilegios.

1.3. Diplomas perdidos

Hay noticia de tres, pero contamos con el texto íntegro de los dos primeros:

–  Caetano de Sousa edita una carta de confirmación del 20 de julio de 1522 de un 
acta del día 15 levantada por el secretario de Juan III António Carneiro na 
cidade de Lisboa, nos paaços da Costa, onde ora pouza a sereníssima senhora 
a senhora dona Joanna, por graça de Deos rraynha de Castella, de Leão, de 
Tolledo, de Galiza, de Sevilha, de Córdova, de Murcia, de Jaén, do Algarve, 

52  http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2219138?nm (última con-
sulta: 29 de octubre de 2022). El documento se conserva en AGS, Patronato real, leg. 58, núm. 1.

53  Prieto Cantero, Amalia, Archivo General de Simancas. Patronato real (834-1851). 
Valladolid, Cuerpo Facultativo de Archiveros, Bibliotecarios y Arqueólogos, 1949 (la príncipe de 
1912), vol. ii, p. 127.

http://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2219138?nm


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

5

de Algazira (sic), senhora de Biscaya e de Molina, et cetera, certificando que 
la Excelente Señora, considerando ella cómo ja era em tanta idade constituída 
que não era tempo pera aveer de cazar nem poder aveer filho natural legítimo 
descendente, nombraba heredero al rey y le donaba ipso facto la Corona de 
Castilla. Afirma transcribirla a partir de una copia que perteneciera al conde 
de Idanha a Nova Pedro de Alcáçova, hijo del propio António Carneiro; 
que había visto otra na livraria manuscrita do duque de Cadaval, y que el 
original estaba na Torre do Tombo, na gaveta 13, maço 954.
Trata sobre ella Clemencín, que reitera la incompleta signatura55 (no da el 
número dentro del maço). Sitges la traduce al castellano a partir de la versión 
de Sousa, pero cambia la referencia quizá por descuido: «Torre do Tombo 
de Lisboa, gaveta 15, mazo 9»56. García Louapre vuelve a trocar la signa-
tura y adjudicándola a dos instituciones diferentes: «Biblioteca Nacional de 
Lisboa; Archivo de la Torre do Tombo; gaveta 15, legajo 1, número 2»57. 
István Szászdi León-Borja fundamenta su aportación en esta última autora, 
pero yerra la fecha (dice «22 de julio») y reitera su referencia aunque prescin-
diendo de la Biblioteca Nacional de Portugal: «se encuentra en la Torre do 
Tombo, gaveta 15, legajo 1, 2»58. Tarsicio de Azcona, quien más por extenso 
lo trata, sostiene que «no existen dudas sobre su autenticidad puesto que se 
conservan el original y copias fidedignas» a pesar de no dar signatura alguna 
y solo basarse en la transcripción de Sousa59.
Han sido revisados completos en vano para este trabajo el maço 9 de la 
gaveta 13, así como el 1, el 2 y el 9 de la 15, e incluso todos los que llevan 
el número 9 de los once maços de la gaveta 13 (perdido el del 2, y remo-
vido a la Colecção Leis e ordenações, Colecção de leis, mç. 1, núm. 188, el 
del 7) y de los veinticuatro de la 15 (faltan los del 11 y el 22, y el del 4 está 
actualmente en la Colecção Aclamações e cortes, Cortes, mç. 2, núm. 2). 
Considerando que la mayor parte de lo perteneciente a doña Juana está en 
el Corpo cronológico, han sido punteados también sin fruto todos los del 
1560 y el 2061 de julio de 1522 de esta colección. Igual ausencia han dado las 
numerosas búsquedas sobre el catálogo digital del archivo62.

–  Aunque no va intitulada por ella ni debe en consecuencia considerarse suya, hay 
una memoria das pessoas de que se compunha a Casa da rainha dona Joa-

54  Provas da História genealógica..., vol. ii, pp. 71-76.
55  «Ilustraciones sobre varios asuntos...», pp. 496-498.
56  Enrique IV y la Excelente Señora..., p. 367 (el texto en las pp. 368-375).
57  Proceso al trono de Isabel la Católica, p. 185.
58  «Ysabel y la Excelente Señora en 1504: ¿razón de estado o usurpación a un trono? Un 

nuevo documento». Estudios de Historia de España, vol. 7 (2005), p. 154.
59  Juana de Castilla..., pp. 255-259.
60  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 102, núms. 50, 51, 52, 53 y 54.
61  ANTT, Corpo cronológico, parte ii, mç. 102, núms. 97, 98, 99, 100 y 101.
62  https://digitarq.arquivos.pt/ (última consulta: 26 de octubre de 2022).

https://digitarq.arquivos.pt/


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

6

nna chamada a Excellente Senhora, que asegura Sousa haber copiado en el 
archivo de los duques de Bragança63. Clemencín la cita de pasada64, y Bene-
vides enumera los cortesanos recogidos en ella pero sin mencionarla65. De 
los historiadores actuales, Tarsicio de Azcona asevera que «tiene que refe-
rirse por necesidad a la etapa iniciada hacia 1500», basado en esa nómina y 
ante la incongruencia de haber dispuesto de una corte de más de cincuenta 
personas en el claustro de Coímbra66. Ninguno da signatura. Contactada 
Marta Páscoa, del Arquivo Histórico da Fundação da Casa de Bragança, 
responde que «não possuímos nenhum documento relativo a dona Juana».

– El padre Manoel da Esperança transcribe en la História seráfica da ordem dos frades 
menores de São Francisco na província de Portugal un fragmento de la misiva 
escrita el 18 de febrero de 1558 por la regente Catalina, viuda de Juan III, 
en nombre de su nieto el rey don Sebastián, que reza: a Excelente Senhora 
ordenou por seu testamento que se dissessem pera sempre no mosteiro de Santa 
Clara de Lisboa, onde se mandou lançar e tem sua sepultura, seis missas canta-
das em cada anno67, noticia que reitera Fernando da Soledade, continuador 
de la obra de fray Manoel68, y que obliga a suponer un segundo testamento 
donde doña Juana hubiera rectificado las últimas voluntades recogidas en las 
misivas estudiadas aquí, que ponen cando Noso Senhoro (sic) ouver por bem 
deste mun[do] me levar, meu co(tachado: u)rpo será enterad[o] no muysteyro de 
Varatogo, es decir, el de Santo António de Varatojo en Torres Vedras (f. 1). 
Sousa y Sitges citan al clérigo, aclarando uno que este segundo testamento não 
o achamos na Torre do Tombo, y el otro que la carta de 1558 también está 
perdida69. García Louapre se limita a copiar lo de los autores precedentes70.

Azcona repite que «sabemos con certeza que fue otorgado, pero por des-
gracia no conocemos todavía su texto y su fecha. Fue redactado con todas las for-
malidades jurídicas y legales vigentes en Portugal. Lo afirman no solo las fuentes 
narrativas y los escritores posteriores [cita en nota a Soledade], sino que lo prueban 
documentos coetáneos fechacientes», a la vez que transcribe y analiza un mandato 
del 13 de noviembre de 1530 de la misma reina Catalina para pagar al testamenta-
rio Rui de Figueira 30 250 reales por las joyas que había adquirido en la subasta de 

63  Provas da História genealógica..., vol. ii, pp. 79-81 (da breves noticias de algunos cortesa-
nos ahí mencionados en la História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, pp. 72-74). Versio-
nes castellanas por García Louapre, Proceso al trono de Isabel la Católica, pp. 223-225 (además, en 
la p. 182 enumera algunos de los nombres ahí incluidos), y Azcona, Juana de Castilla..., pp. 267-269.

64  «Ilustraciones sobre varios asuntos...», p. 498.
65  Rainhas de Portugal..., vol. i, p. 290.
66  Juana de Castilla..., p. 269.
67  Lisboa, Officina de António Craesbeeck de Mello, 1666, vol. ii, p. 133.
68  Lisboa, Officina de Manoel Joseph Lopes Ferreyra, 1705, vol. iii, p. 316.
69  História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, p. 71, y Enrique IV y la Excelente 

Señora..., p. 376.
70  Proceso al trono de Isabel la Católica, p. 186.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

7

los bienes de doña Juana71. Aunque ahí no habla de testamento alguno, las misivas 
señalan como albaceas al propio rey y al gobernador de la Casa do Cível Álvaro de 
Castro (item que por Sa Alteza servir a Deos e a mi fazer mercê, tome carego de meu 
testamento porque a elle ey de deyxar minha alma encomendad[a] para mandar fazer 
as cousas que nelle e[u] diser, e nos e o governador fares o que Sa Alteza mandar, e se 
fazer eyn as cousas que en meu testameto (sic) deyxo, e dar ha ellas concrusã segundo Sa 
Alteza ordena[r]), pero ignoran a Figueira72.

2. LA ESCRITURA DE JUANA

Sobre el conjunto de misivas que conforman esas últimas voluntades, decía 
Sousa que iba escrito de sua propria mão, com hum terrível carácter, comentario que 
Sitges vierte a «terrible letra»73. Azcona insiste en ello y aventura un escaso dominio 
de ambas lenguas ibéricas: «conocemos su caligrafía. Es dificultosa de leer, pero sus 
rasgos son enérgicos, dignos de ser estudiados por un grafólogo. Parece que no llegó 
a dominar con perfección ni el castellano ni el portugués, aunque el tema necesitaría 
un análisis más profundo. No cabe la menor duda de que Juana desde niña fue bilin-
güe, sin ninguna dificultad para expresarse en portugués y castellano. Con el tiempo, 
prevaleció el uso del portugués, con su marido Alfonso V y con los monasterios de 
Santarém y sobre todo de Coímbra, en los que tan solo se empleaba este idioma»74.

71  Juana de Castilla..., pp. 274-276 y 463-466. El documento en ANTT, Corpo cronoló-
gico, parte i, mç. 46, núm. 26.

72  Manuel I, llamándole cavaleiro de nosa Casa, le había nombrado el 28 de junio de 1514 
vedor da Casa e fazenda da Excelente Senhora minha prima con 40 000 reales de salario anual (ANTT, 
Chancelaria régia, Chancelaria de dom Manuel I, liv. 24, f. 34v), incrementados con otros 10 000 el 
17 de octubre de 1516 (liv. 10, f. 2v). Con ese cargo aparece en la lista de cortesanos que acabamos 
de ver, en tres documentos del 13 de julio de 1528, y en otro del día siguiente (Corpo cronológico, 
parte ii, mç. 150, núms. 15, 18, 20 y 21). La Beltraneja se servía además de él para dar recados a los 
reyes: hay una misiva de Figueira de un 3 de agosto sin año donde recuerda a Manuel I que doña 
Juana le había escrito sobre a tença da byzcondesa, y él mismo otra em que lhe dey conta da doença 
da Excelente Senhora vosa tia, pero que aún no tenían respuesta regia, transmitiéndole que ela me 
dise que escrevera a Vosa Alteza que lhe tería em merçê despacharlha os apontamentos seus que la traz o 
secretário; y otra del 28 de enero de 1526 informando Figueira a Juan III de que había cumplido su 
encargo de ir a verla, y que ella diseme que lhe tinha muito em mercê a visitaçam e a l[em]br[an]ça que 
tinha dela, encontrándola ainda bem doente y que per algumas vezes lhe acode febre (Colecção de car-
tas, Núcleo antigo, 877, núm. 399, y Corpo cronológico, parte i, mç. 33, núm. 74); a la viceversa, 
también Juan III pedía a Figueira que transmitiera noticias suyas a Juana, como la aceptación de las 
excusas enviadas por ella en una misiva donde se disculpaba por no haberle visitado estando enfermo 
(ANTT, Colecção de cartas, Núcleo antigo, 878, núm. 115). Un alvará de Juan III del 12 de junio 
de 1533 confirma su labor como albacea de la Excelente Señora al encargar a los oficiales de la Casa 
da Índia entregar a Ruy Figueira, fidalguo de minha Casa, seu testementeiro, las rentas aún pendientes 
(Corpo cronológico, parte i, mç. 51, núm. 55).

73  História genealógica da Casa real portugueza..., vol. iii, p. 72, y Enrique IV y la Excelente 
Señora..., p. 376.

74  Juana de Castilla..., p. 292.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

8

Es en efecto una caligrafía difícil de leer, pero ello obedece a premura al eje-
cutarla. Aun sin acercarse lógicamente a la soltura de un amanuense de oficio, doña 
Juana hubo de plumear con frecuencia, como lo denotan la fluidez del trazo o la 
abundancia de nexos. Se trata de una gótica-humanística cursiva donde aún perviven 
bastantes rasgos del ciclo que termina (c de dos golpes que une a la letra consecutiva 
por el travesaño superior, d uncial con lazo en el prolongado astil que empalma el 
siguiente carácter, amplio caído de la g arrollado hasta atravesar la cabeza, i aún sin 
punto...), pero hay ya algunos novedosos: práctico abandono de las leyes de Meyer 
(solo superpone las curvas de algún do, y generaliza la r redonda caiga donde caiga), 
cierta inclinación dextrógira frente a la verticalidad de las góticas cursivas cortesana 
y joanina, a redonda de un solo empuje, astil de la t brincando el travesaño... Todo 
ello nos sitúa en el primer cuarto del siglo xvi, pródigo en estos tipos híbridos tanto 
en Castilla75 como en Portugal, donde la manuelina que alrededor de 1500 suplantó 
en la corte a la joanina –aún gótica– es un buen ejemplo de mixtura76.

Doña Juana retocó el texto con tachados y enmiendas de reducido módulo, 
interlineadas o al margen (figuras 3 y 4).

2.1. Letras

a:  siempre redonda, ceñida por regla general al ductus humanístico de impulso 
único, y con pocos desajustes al cerrar por alto la panza; de vez en cuando 
da los dos golpes de ascendencia gótica cursiva77. La sobrepuesta mantiene 
igual tamaño.

75  Son recomendables los trabajos de Ruiz Albi, Irene, «La escritura humanística documen-
tal durante el siglo xvi. El panorama castellano a través de la documentación de Cámara de Castilla 
(Archivo de Simancas)», en B. Casado Quintanilla y J.M. López Villalba (coords.), Paleografía III: la 
escritura gótica (desde la imprenta hasta nuestros días) y la escritura humanística. Madrid, UNED, 2011, 
pp. 54-71, y «La escritura hispano-humanística moderna», en J.C. Galende Díaz, S. Cabezas Fontani-
lla y N. Ávila Seoane (coords.), Paleografía y escritura hispánica. Madrid, Síntesis, 2016, pp. 229-231.

76  Coelho, Maria Teresa Pereira, Existiu uma escrita manuelina?: estudo paleográfico da 
produção gráfica de escrivães da Corte régia portuguesa (1490-1530). Tesis de máster leída en la Uni-
versidade do Lisboa en 2006, pp. 48-77 y 93-101; Paulo, Jorge Ferreira, A escrita humanística na 
documentação régia portuguesa de Quinhentos. Tesis de máster leída en la Universidade de Lisboa en 
2006, pp. 95-121, y Loureiro, Sara de Meneses, «Reconstituição e análise da documentação pro-
duzida por Afonso Mexia, escrivão da Câmara e da Fazenda de dom Manuel I e de dom João III». 
Cadernos do Arquivo Municipal, vol. 9 (2007), pp. 46-49 (este escribano junto con su colega Antó-
nio Carneiro fueron los principales responsables de la introducción de esta nueva grafía).

77  Marín Martínez, Tomás y Ruiz Asencio, José Manuel (dirs.), Paleografía y Diplo-
mática. Madrid, UNED, 1991 (5.a ed., la príncipe de 1977), vol. ii, pp. 10 y 69; Millares Carlo, 
Agustín, Tratado de Paleografía española. Madrid, Espasa-Calpe, 1983 (3.a ed., con la colaboración de 
J.M. Ruiz Asencio), vol. i, p. 225; Ruiz Albi, «La escritura humanística documental...», pp. 58-59, 
y «La escritura hispano-humanística moderna», p. 233; Galende Díaz, Juan Carlos y Salamanca 
López, Manuel Joaquín, Una escritura para la modernidad. La letra cortesana. Cagliari, Consiglio 
Nazionale delle Ricerche, 2012, p. 27; Tamayo López-Machuca, Alberto, Historia de la escritura 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
5

9

Pese a su apéndice final, es mucho más corriente verla anexada al carácter 
anterior por un trazo siempre acabado en lo alto, que no al siguiente por la patilla 
(figura 5)78.

latina e hispánica. Gijón, Trea, 2012, pp. 405 y 448-451, y Herrero Jiménez, Mauricio, «La escri-
tura gótica documental castellana (siglos xiii-xvii)», en J.C. Galende Díaz, S. Cabezas Fontanilla y 
N. Ávila Seoane (coords.), Paleografía y escritura hispánica. Madrid, Síntesis, 2016, p. 193.

78  En la primera fila de cada imagen irán las formas de letra aislada y en las siguientes si 
hay nexos ya sean por detrás, por delante o ambos, y transcritos al pie.

Figura 4. Item a Trytiz Mieyra, que á mito (sic: muito) que me serve e naõ teym moradia, darlheaõ 
en sa vida cinco mil rreays (interlineado: que se lhe pagará seu serviço) (f. 2).

Figura 3. Item a casa que Sa Alteza me dise que me mandaria fazer, (tachado: que 
lhe terey en merc[ê]) que lhe terey en mercê mandarma faze[r] porque me é mito 

(sic: muito) necesária, e logo (f. 3).

Figura 5. al, an, as, au, ay; ca, da, fa, ga, ha, la, ma, na, ra (con erres redonda y recta), 
sa, ta (normal y sobrepuesto), ua; brar, dar, lau, mau, may, ras, sas, stas.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

0

b:  cuando va aislada, consta de dos trazos: el primero semejante a l, que forma bucle 
en el astil dextrógiro, y otro corto que cuelga para perfilar el ojo inferior.
No suele formar nexos, y menos por detrás a pesar de la aparente propen-
sión a ello del rasgo inicial. En los pocos casos de empalme a la siguiente, 
es más cursiva y de un impulso (figura 6).

c:  sigue siempre el estilo cortesano consistente en un primer plumazo descendente 
de breve arqueo, y una percha superior alargada hasta formar uniones que 
pueden ser muy cursivas. El trazo inicial se curva también arriba en el nexo 
ce, y en cambio suele inclinarse hacia delante para acoplarse a la o, que queda 
siempre sobreelevada y algo abierta.
Por detrás solo se yuxtapone a r y s, y siempre hay otra letra posterior 

(figura 7).
No usa cedilla (excepto en un serviço interlineado del f. 2) ni aunque impli-

que cambio de pronunciación. Al ser algo constante y no despistes ocasionales, la 
transcripción obviará el sic que sigue a los errores (figura 8).

Figura 6. be, br (dos modelos), by.

Figura 7. ca, ce (tres modelos), cha, che, ci, co (cuatro), cr, cry (con r especialmente cursiva), 
cu, cy; rce, sco, scry, scu.

Figura 8. s(er)viço (interlineado); obrygacã, servico.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

1

d:  uncial, de panza por lo común bastante abierta, y el astil ondeado para enlazar 
con la siguiente letra; nunca lo hace con la precedente. Suele trazar un obli-
cuo ascendente, dejar el segundo carácter bastante elevado, y que el resultado 
sea muy cursivo, en particular con la o, habitualmente unida por abajo a 
estilo cortesano79 (véanse los cuatro primeros ejemplos de esta pareja) dando 
lugar a una forma casi simétrica, aunque de vez en cuando salta alguna o 
por arriba (los otros dos) (figura 9).

e:  compuesta de dos trazos que rara vez llegan a tocarse. El segundo se limita a una 
breve coma que en un par de ocasiones se estira hacia delante para yuxtapo-
nerse a r y z; el resto de los nexos con la letra siguiente –asimismo escasísi-
mos– alargan el primer plumazo, lo que obliga a volver para dar el segundo. 
Sí son en cambio muy frecuentes los empalmes con el carácter previo, que 
extiende su rasgo final para conformar la base de la e, y sobrepone la con-
sabida tilde. Puede combinarla con el signo general abreviativo en algunos 
que, según veremos en el apartado sobre braquigrafía (figura 10).

f:  de tres impulsos o, más cursiva, reducida a dos, para lo cual riza el descendente 
astil para formar la cabeza sin levantar la pluma.

79  Galende Díaz y Salamanca López, Una escritura para la modernidad..., p. 43, y 
Herrero Jiménez, «La escritura gótica documental...», p. 198.

Figura 9. da (dos modelos), de (dos), di (dos), do (seis, el quinto seguido de r), dr (dos), duas.

Figura 10. ey, dev, fer, sen; be, ce, de, fe, ge, he, le, me, ne, re (dos modelos), 
Re, se (dos), te; her, tez; q(u)e.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

2

Como el caído sobrepasa siempre la base del renglón, aunque sea ligera-
mente, no hay nexos con la letra anterior pero sí, mediante el travesaño, con la 
siguiente (figura 11).
g:  en dos golpes, de evidente traza gótica80. El caído hace un gran bucle de sen-

tido horario que puede cortar la cabeza y estirarse para enlazar por delante 
(nunca lo hace por atrás). En ocasiones el nexo con la o resulta muy cur-
sivo, con el lazo de la g más cerrado y corto, y un garfio hacia la izquierda 
forma la vocal desde abajo.
Nunca pone la diacrítica u para el sonido débil de g con e (encarege, page o 
Rodrigez); no hay casos de gui (figura 12).

h:  muy cursiva, semejante a un estilizado ocho cuyo lazo inferior queda en buena 
parte bajo la línea del renglón; puede casi cerrar por completo uno o los 
dos glóbulos.
Atrás forma siempre nexo con c (cha, che), y, en función de la vocal que siga, 
con l (lho; aunque no lhe) y n (nha y nhe, pero nunca nho). Por delante con a, 
e, o (puede unir por arriba o con mayor rapidez por abajo, igual que veíamos 
en do y go), r (un solo caso donde cambia el giro del caído) y u (figura 13).

80  Marín Martínez y Ruiz Asencio (dirs.), Paleografía y Diplomática, vol.  ii, p.  11; 
Millares Carlo, Tratado de Paleografía española, vol. i, p. 226; Galende Díaz y Salamanca 
López, Una escritura para la modernidad..., p. 30; Tamayo López-Machuca, Historia de la escri-
tura..., p. 406, y Herrero Jiménez, «La escritura gótica documental...», p. 195.

Figura 11. fa (dos modelos), fe, fi, fo, for, fran, fre, fu.

Figura 12. ga, ge, gi, go (dos modelos), gu; Rodrigez.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

3

i-j:  siempre la baja, sin el punto y rematada en ángulo ascendente que suele ser muy 
breve, aunque esporádicamente puede subir más, pero sin tocar el siguiente 
carácter, ya que solo forma nexos con el anterior.
Según estipula la Paleografía para el siglo xvi, la veremos siempre transcrita 
j para ese fonema, como ahora en J(oã)o –una sola vez Joã– y en justo; por 
descontado que la grafía es en cualquier caso idéntica (figura 14).

l:  el omnipresente ojo del astil puede ser más o menos cerrado. Pocas veces van dos 
seguidas (dos elle y mill, sendos della, ellas y nelle), y lo mismo juntas que 
separadas, pero sin unir a la siguiente letra.
Sí anexa en cambio la sencilla, tanto por delante (solo con a) como por detrás 
(con a, e, h, o, u, y) (figura 15).

Figura 13. ha, he, ho (dos modelos), h(o)r, hu; cha, che, lho, nha, nhe; lhe, nho.

Figura 14. ci, di, fi, gi, mi, ni, si, ti; J(oã)o, Joã, justo.

Figura 15. la (dos modelos), le, lho, lo, lu, ly; al (dos).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

4

m:  de modelo bajo; si empalma con la siguiente grafía lo hace con un trazo preci-
pitado casi horizontal. En ma y mo, como la vocal arranca de arriba puede 
quedar algo elevada.
Esa cursividad y la similitud con la u complican transcribir el adjetivo muito. 
Cuando Juana lo pone sobre la línea del renglón, el número de ondulaciones 
obliga a leer solo mito, pero con frecuencia superpone las dos letras finales, 
circunstancia que permitiría suponer la abreviación de u y, en consecuencia, 
desarrollar m(u)ito, pero no lo veremos así en la transcripción para mante-
ner siempre igual lectura81. No hay más palabras con la secuencia mui, ya 
que muysteyro lo escribe con y (figura 16).

n:  semejante a m, aunque suele ser un poco más alta salvo en nexos muy cursivos, 
en cuyo caso tiende igualmente a descombarse hasta casi ser un trazo recto. 
A veces es idéntica a u, distinguiéndolas solo el contexto.
A diferencia de m, puede unir por detrás, si bien lo hace raras veces, pre-
firiendo yuxtaponerse a la letra siguiente, quedando en ocasiones también 
algo elevada en na y no y, ahora, además, en nh (figura 17).

o:  siempre de un empuje, se limita por lo común a un aro hecho desde arriba y a 
contrahora, pudiendo arrancar esporádicamente en bucle ascendente cuando 
inicia palabra. Se ve también sobrepuesta yendo sola o precedida de t.
Ya se yuxtaponga por atrás o por delante, casi siempre empalma en el punto 
cenital de arranque de la o, por lo que, cuando lo hace por ambos lados, 
coinciden ahí los tres caracteres. Si anexa desde abajo suele quedar un poco 

81  Es improbable que mito fuera una posible forma de muito en el siglo xvi y ni siquiera 
figura en los diccionarios especializados (Nascentes, Antenor, Dicionário etimológico da língua por-
tuguesa. Río de Janeiro, Francisco Alves, 1932, vol. i, pp. 345-346, y Dicionário etimológico resumido. 
Río de Janeiro, Ministério da Educação e Cultura, 1966, p. 504; Machado, José Pedro, Dicioná-
rio etimológico da língua portuguesa com a mais antiga documentação escrita e conhecida de muitos dos 
vocábulos estudados. Lisboa, Editorial Confluência y Livros Horizonte, 1967 (2.a ed.; 1.a de 1956), 
vol. ii, p. 1619, y Lisboa, Livros Horizonte, 1990 (6.a ed.), vol. iv, p. 177; Cunha, Antônio Geraldo 
da, Dicionário etimológico da língua portuguesa. Río de Janeiro, Lexikon Editora, 2015 (4.a ed.; 1.a de 
1982), p. 440, y Machado, Américo Venâncio Lopes, Novo dicionário do português arcaico ou medie-
val. San Salvador de la Bahía de Todos los Santos, Projeto Deparc, 2019, p. 455).

Figura 16. ma (dos modelos), me, mi, mo, mora, mos, muy; mito, mita, mito.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

5

abierta; fluctúa con el otro acople en do, go y ho como ya vimos, pero no 
en co, donde la o suele quedar algo elevada (a veces hay desajustes y las ces 
parecen tes; descarta la posible duda el hecho de que Juana nunca anexa to 
así) (figura 18)82.

p:  en dos golpes, el del astil curvado en alto y otro que lo corta perfilando la cabeza, 
siempre muy abierta por arriba; solo va cerrada por completo y anillada en 
la única p partida del texto.
Apenas forma nexos con la letra anterior y nunca, por su singular trazado, 
con la siguiente; se ve uno con o, dos con s, y otro con el signo abreviativo 
general (figura 19).

82  La proporcionalidad aconseja separar en dos filas los nexos por delante, y en otras dos 
los de ambos lados.

Figura 17. na (dos modelos), ne, nha (dos), nhe, nho, ni, nor, nos, ny; an, sen.

Figura 18. op, or (dos modelos), orq, os, ou, oy (dos); co (cuatro), do (dos), fo, go (dos), ho (dos), lo; 
mo, nao, ro (dos, el segundo sobrepuesto), Ro, sco, so, to (normal y volado), vo; dor, dos, fon, for, foy, 

hos, lop, los, mor, mos; nor, nos, ros, sou, stou, tos, tros, tou, vos.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

6

q:  discrepa de la p en llevar un solo plumazo que forma primero la cabeza a con-
trahora, y después el caído, tendente siempre a la izquierda y recto o un 
tanto alabeado.
Solo en algún porque anexa por delante (figura 20).

r:  si va sola parece un dos, más o menos redondo o anguloso, puede ser muy cursivo 
y prestarse así a múltiples uniones por delante y por detrás.
En lugar de grafiar la doble hace una mayúscula que solo aparece en tal fun-
ción, el resto son todo minúsculas; solo en el apellido Barrasa de la lista de 
escuderos del folio 4 duplica una r recta, cayendo bajo la línea del renglón 
como en cortesana83. Tanto esta (rra) como la capital (con e en rrey, rreyna, 
rreynos, rreays, rreys, y o en Rodrigez) anexan siempre con el siguiente carác-
ter, salvo una interlineada y con signo general abreviativo en el f. 3.
Generalizar la erre redonda contraviene las conocidas leyes de Wilhem 
Meyer para identificar escrituras góticas, que solo la llevan tras curva84. Por 
lo tanto, ha de considerarse influjo de la inminente humanística (figura 21).

83  Marín Martínez y Ruiz Asencio (dirs.), Paleografía y Diplomática, vol.  ii, p. 12; 
Galende Díaz y Salamanca López, Una escritura para la modernidad..., p. 35; Tamayo López-
Machuca, Historia de la escritura latina..., p. 406, y Herrero Jiménez, «La escritura gótica docu-
mental...», p. 196.

84  Die Buchstaben-Verbindungen der sogenannten gothischen Schrift. Berlín, Weidmannsche 
Buchhandlung, 1897.

Figura 19. lop, os (dos modelos); se(m)pre.

Figura 20. orq.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

7

s: siempre es la alta, de astil corto (solo una lo alarga, en el saber del párrafo ini-
cial de la primera misiva) que, como el de la f, siempre cae algo o casi nada 
bajo la línea del renglón. Aunque de vez en cuando sea de dos plumazos, lo 
corriente es uno con bucle en el mástil, que puede llegar a cerrarse dando 
lugar a variantes muy cursivas.
Es la letra más anexada con la siguiente, mientras que por delante solo se 
ve con a y o (figura 22).

t:  de innovador estilo humanístico, el astil sobrepasa al travesaño85. La única variante 
habitual desplaza la traviesa hacia delante86, rara vez adopta marcada incli-
nación dextrógira, y solo una lleva pie.

85  Marín Martínez y Ruiz Asencio (dirs.), Paleografía y Diplomática, vol. ii, p. 69; Ruiz 
Albi, «La escritura hispano-humanística moderna», p. 234, y Tamayo López-Machuca, Historia 
de la escritura..., p. 407. En cambio la cortesana era siempre baja, semejante a la tau (Galende Díaz 
y Salamanca López, Una escritura para la modernidad..., p. 37, y Herrero Jiménez, «La escritura 
gótica documental...», p. 197).

86  Marín Martínez y Ruiz Asencio (dirs.), Paleografía y Diplomática, vol. ii, pp. 10 y 69; 
Millares Carlo, Tratado de Paleografía española, vol. I, p. 225; Ruiz Albi, «La escritura huma-
nística documental...», pp. 58-59, y «La escritura hispano-humanística moderna», p. 233; Galende 

Figura 21. ra, rce, re, ro (normal y sobrepuesto), ry, rra, Re (dos modelos), 
Ro; br, cr, dr, fr, h(o)r, or (dos), tr (dos); cry, fran, fre, mora, nor, scry.

Figura 22. sa (tres modelos), sco, scu, se (tres), seu, si, sou, 
sp, st, sto, su, sua, sy; as, ras (dos), dos, nos, os.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

8

Anexa por delante con a, e, i, o, r, u, y valiéndose del travesaño, por atrás 
solo lo hace frecuentemente con la s; en un caso con l y en otro con el signo 
abreviativo general (figura 23).

u-v:  solo se ve el tipo curvo para uno u otro sonido /u/ y /v/, nunca en pico. El valor 
consonántico puede alternar la grafía: usa en exclusiva v para vi, la prefiere 
a b en va (solo hay sendos Baltasar y Barrasa) y vo (un Lysboa), emplea por 
igual be y ve, reserva b para br y by, y no hay ningún caso de bl-vl ni de bu-vu.
Forma nexos por delante y por detrás tornándose con frecuencia indistin-
guible de n (figura 24).

Díaz y Salamanca López, Una escritura para la modernidad..., p. 27; Tamayo López-Machuca, 
Historia de la escritura latina..., pp. 405 y 448-451, y Herrero Jiménez, «La escritura gótica docu-
mental...», p. 193.

Figura 23. ta (normal y sobrepuesto), te, ti, to (sobre el renglón y volado), 
tr (dos modelos), tu, ty; alt, st; sta, ste, sto (dos); e(m)tu.

Figura 24. ua-va (dos modelos), ue-ve, ui-vi, vos; au-av, cu (dos), dev, du, fu, 
gu, hu, lu, mu, ou-ov (dos), su, tu; cau, cu(n)ha, duas, luy, muy, sua.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
6

9

x:  solo aparece tres veces en el folio 1 (un deyxar y dos deyxo), de un impulso, con 
el brazo inferior izquierdo muy prolongado bajo el renglón, y sin formar 
nexo (figura 25).

y:  de uno o dos golpes, pudiendo virar el caído bruscamente a la derecha en remate 
ascendente más o menos largo, pero sin alcanzar la siguiente letra. Sí suele 
empalmar por delante (figura 26).

z:  en forma de tres y de un empuje, puede engarfiar hacia delante el extremo del 
caído aunque sin alargarlo como a veces ocurre en la y.
Solo de manera ocasional puede anexar con la e precedente (figura 27).

2.2. Nexos

Como hemos ido viendo, la escritura de Juana está plagada de ellos, pudiendo 
unirse hasta cuatro letras y añadir el signo general de abreviación. Sí respeta la sepa-
ración de palabras.

Forman nexos por delante y por detrás con parecida frecuencia h, o, r, u-v. 
La mayoría de las letras suele acoplarse con mayor facilidad a la siguiente: b, d, f, g, 
m lo hacen de manera exclusiva; para l, s, t la conexión previa está restringida a uno 

Figura 25.

Figura 26. ay, by, cry, cy, ey, luy, ly, ny, oy, sy, ty.

Figura 27. tez.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

0

o dos caracteres concretos, y aunque en c, e, n se da por ambos lados, hay marcada 
preferencia por el posterior. Las preuniones solo son mayoría en a, y exclusivas en 
i-j, p, q (un caso), y, z (limitadas a alguna e). La x va siempre aislada.

Ya quedó dicho que doña Juana discordaba de lo establecido por Meyer 
sobre optar por r recta o redonda en las escrituras góticas y también cuando pres-
cribe la superposición de curvas contrapuestas, salvo en ciertos do: en el resto de 
casos –anexen o no– ambos trazos están bien separados. Se trata pues de una inno-
vación de la escritura humanística que poco a poco se abría paso en los reinos ibé-
ricos occidentales (figura 28)87.

2.3. Abreviaturas

Son escasas, casi siempre por nasal elidida (contracciones y suspensiones 
equilibradas), y con el inexcusable signo general de abreviación de raya sobrepuesta, 
ligeramente arqueada y como dos letras de larga; hay una más estirada por dos elip-
sis consecutivas (figura 29).

87  En la segunda fila hay ejemplos de d-a y d-o anexados pero sin montarse, y en la tercera 
de b-a, b-o, o-c y o-d del todo disjuntas.

Figura 28. do (tres modelos); da, do, dos; bal, bo, moca, pode.

Figura 29. casame(n)tos; ta(m)bé(m).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

1

Las normas de transcripción paleográfica disponen, igual que en castellano, 
duplicar la ene bajo este signo en los textos medievales –n(n)–, pero poner ya ñ en 
los modernos; aquí veremos ã y õ cuando así lo prescriba la actual ortografía portu-
guesa en atención a la época de estas misivas de Juana (figura 30).

Recordemos que el signo abreviador puede anexarse a e, p, t. Muy curioso 
es el primer caso, donde alternan las apócopes de q(ue), tan habituales en góticas y 
humanísticas cursivas (el trazo superior puede ir volado, tangente o cortando la pro-
pia q), con insólitas contracciones q(u)e con el símbolo braquigráfico ensamblado a 
e; bastante más extraño es ver que completo (figura 31).

En las contadas abreviaturas mediante letras sobrepuestas no añade signo 
general. Al hablar de la m ya vimos letras voladas en mita y mito, pero sin probable 
intención braquigráfica (figura 32).

Figura 30. digão, órfãs; gardiaõ, naõ.

Figura 31. e(m)tu, se(m)pre; q(ue) (tres modelos), q(u)e, querer.

Figura 32. f(ilh)a, J(oã)o, S(enho)ro; mita, mito.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

2

Juana recurre solo a tres signos específicos de abreviación: una especie de 
pi para representar los cuarenta item, tan peculiares de los testamentos, que intro-
ducen casi todos los párrafos; una sola p partida que se halla a mitad del folio 1v en 
el antropónimo P(er) de Sousa Ribeyro, y otra s cortada que ya vimos en el s(er)viço 
interlineado del f. 2 (figura 33).

2.4. Otros signos

Al comienzo del documento hay una cruz invocativa que solo conserva los 
extremos izquierdo e inferior (figura 34).

Ocasionalmente aparecen diversos signos para cerrar párrafo (figura 35).

2.5. Firmas

Salvo en parte la primera, al pie de la provisión dirigida a Zamora, tres 
décadas largas anterior a las otras y que presenta rasgos más arcaicos, aunque per-
fectamente reconocibles, son todas casi idénticas y de fiable autenticidad (figura 36).

Figura 33. (item), P(er), s(er)viço.

Figura 34.

Figura 35.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

3

Llevan iguales caracteres que las misivas autógrafas de doña Juana, así como 
los nexos la y Re, o el cursivo na de alguna suscripción precipitada como la del 20 
de junio de 1527 o la del f. 3 de sus últimas voluntades.

La rúbrica consta de igual garabato a cada flanco: una especie de ocho que 
arranca en la parte izquierda del lazo inferior, trazado a contrahora, luego el de 
arriba al revés, y por fin un luengo caído curvo prolongado hacia la derecha; otro 
plumazo recto corta el ojo superior. En 1475 el ocho izquierdo es muy similar, pero 
hace el caído de otro golpe que cuelga por la derecha del signo en lugar de cruzarlo 
e ir hacia atrás; el segundo, muy desmadejado, quizá por la falta de destreza acha-
cable a una niña de solo trece años.

La suscripción de Juana responde a las peculiaridades de las firmas regias 
castellanas –yo el rrey o yo la rreyna, y rúbrica–, que mantuvo incluso tras renunciar 
a sus derechos en favor de Juan III en 1522. Ni siquiera en la de 1475, recién casada 
con Alfonso V y única conocida como regia cónyuge de Portugal, se ajustó a la cos-
tumbre de las consortes de allí –rraynha o simplemente rraynha, y sin rúbrica, tal 

Figura 36. Suscripciones de Juana.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

4

vez enmarcada por finas rayas o acompañada de la cruz de quinas–, ni tampoco lo 
hizo nunca después, como solían hacerlo las reinas viudas88.

3. CONCLUSIONES

Los reyes Trastámara, sus cortesanos y aristócratas no mostraron espe-
cial interés en aprender a escribir con soltura, labor que acostumbraban a dejar en 
manos de oficiales de la cancillería, secretarios o escribanos89, y aunque en el siglo 
xvi empiezan a preocuparse de ello, aún en 1539 Juan Luis Vives criticaba que la 
mayoría de los nobles, con retorcida ufanía, piensa que es limpio y decoroso no saber 
formar las letras90. Los autógrafos de la familia regia conservados son por lo general 
misivas a parientes cercanos –estaba mal visto proceder de otra forma: Catalina se 
disculpa ante su padre Fernando el Católico en 1509 con una postdata de su puño 
y letra al pie de una carta encriptada: suplyco a Vuestra Alteza que me perdone por-
que las cyfras no van de my mano, que my yndespusiçyón me quyta el tyempo que para 
escrevillas é menester91–, y, en ocasiones excepcionales, a personas de máxima con-
fianza para abordar temas reservados, como hace en 1497 Isabel, primogénita de los 
Reyes Católicos, al solicitar a Miguel Pérez de Almazán copia de la comisión a fray 
Diego de Deza para la reforma de los dominicos, asunto de su especial atención92. 
En consecuencia, no es de extrañar que la Excelente Señora redactara de su propia 
mano las cuatro misivas dirigidas a Juan III y al desconocido padre gardiaõ –aquel 

88  Hay que remitir de nuevo, y no será la última vez, por ausencia de otra bibliografía 
específica a trabajos propios: «Misivas originales de Felipe I de Portugal y II de España en la Torre 
do Tombo», en J.C. Galende Díaz (dir.), Epistolarios de ayer. Diplomática de hoy. Guadalajara, Aso-
ciación de Amigos del Archivo Histórico Provincial de Guadalajara y Universidad Complutense de 
Madrid, 2019, pp. 20-27; «Las quinas en la validación de los reyes de Portugal, 1448-1910». Ler His-
tória, vol. 77 (2020), pp. 35-60, y «Suscripción quinada de reinas portuguesas en el siglo xiv», en 
Á. Muñoz Fernández y S. Morales Cano (coords.), Regímenes documentales de las reinas e infantas en 
los reinos ibéricos, en prensa.

89  Ruiz García, Elisa, «El patrimonio gráfico de Isabel la Católica y sus fuentes docu-
mentales». Signo. Revista de Historia de la Cultura Escrita, vol. 14 (2004), pp. 116-117, y Los libros de 
Isabel la Católica: arqueología de un patrimonio escrito. Valladolid, Instituto de Historia del Libro y 
de la Lectura, 2004, pp. 183-186; Gimeno Blay, Francisco Miguel, «Missivas, mensageras, familia-
res... Instrumentos de comunicación y de gobierno en la España del Quinientos». Anuario del Centro 
de Estudios Históricos Profesor Carlos Salvador Ángel Segreti, vol. 5 (2005; publicado por primera vez 
en 1999), pp. 29-30, y «Prácticas de escritura de Isabel la Católica: entre privacidad y política», en 
C. Feller y C. Lackner (eds.), Manu propria. Vom eigenhändigen Schreiben der Mächtigen (13-15 Jahr-
hundert). Viena, Böhlau, 2016, pp. 238-245; Martínez Hernández, Santiago, «Memoria aristo-
crática y cultura letrada: usos de la escritura nobiliaria en la Corte de los Austrias». Cultura Escrita y 
Sociedad, vol. 3 (2006), pp. 63-64, y Ávila Seoane, «La escritura de las reinas...», pp. 71-72.

90  Los diálogos (lingvae latinae exercitatio). Pamplona, EUNSA, 2005 (ed. de M.P. Gar-
cía Ruiz), p. 197.

91  AGS, Patronato real, leg. 54, núm. 51, f. 1v.
92  Biblioteca Nacional, RES/226/104, y Ávila Seoane, Nicolás, «Documentos de las hijas 

de los Reyes Católicos: Isabel». De Medio Aevo, vol. 4, núm. 2 (2015), pp. 189-190.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

5

biznieto de su difunto marido y este tal vez su confesor– para cuestión tan trascen-
dente como sus últimas voluntades; su prima María sin ir más lejos había autogra-
fiado el segundo testamento en 151693.

Según hemos visto, la caligrafía de doña Juana mezcla, lo mismo que la de 
su tía Isabel94, tradición gótica ya en declive y novedades humanísticas que seguirán 
calando en la siguiente generación, pero con fluctuante éxito como demuestran las 
dispares escrituras de las hijas de los Reyes Católicos Isabel y María, híbridas ambas 
pero mucho más ágil y con mayor cantidad de rasgos humanísticos la de aquella95. 
Lo que destaca en el caso de Juana es la rapidez y destreza –pero también el inhe-
rente descuido y la consiguiente dificultad de lectura de que hemos visto quejarse 
a ciertos tratadistas– propias de una persona hecha a manejar la pluma, aunque, ni 
que decir tiene, sin la pericia de un escribano; choca por ello que no queden más 
autógrafos suyos que nuestras cuatro misivas.

Para Azcona «cabe la sospecha de que hubiera sido destruida con entera 
deliberación» el acta del juramento de Juana en las cortes de 1462, así como las 
capitulaciones matrimoniales con Alfonso V o el segundo testamento, entre otros 
papeles96, e István Szászdi León-Borja cree que hubo un «proceso de destrucción 
sistemática de la documentación relativa a su persona»97, damnatio memoriae que 
también sufrieron otros personajes controvertidos de la época como Álvaro de Luna98 
o Juana la Loca99. Pudo haber desde luego en Castilla voluntad de deshacerse de 
diplomas concretos que pudieran servir de apoyo a la causa de la Beltraneja, pero 
si comparamos el volumen de lo conservado con el de otras reinas consortes coetá-
neas –que no arrostraron desde luego las dificultades de Juana–, la diferencia tam-

93  ANTT, Gavetas, gaveta 16, mç. 2, núm. 1; Sousa, José Manuel Cordeiro de, «Apun-
tes sobre la vida y muerte de la reina doña María, hija de los Reyes Católicos». Revista de Archivos, 
Bibliotecas y Museos, vol. 57 (1951), pp. 686-695, y Ávila Seoane, Nicolás, «Documentos de las hijas 
de los Reyes Católicos: María (segunda parte)». De Medio Aevo, vol. 5, núm. 2 (2016), pp. 281-290.

94  Para la letra de esta véanse: Galende Díaz, Juan Carlos, «Documentación de la reina 
Isabel la Católica en el monasterio de Santa María de Guadalupe. Estudio paleográfico de su escri-
tura autógrafa». Bienes Culturales. Revista del Instituto del Patrimonio Histórico Español, vol. 4 (2004), 
pp. 133-140, y «La escritura de la reina Isabel la Católica: análisis paleográfico». Archivo Secreto, vol. 2 
(2004), pp. 45-49; Ruiz García, «El patrimonio gráfico...», pp. 118-120, y Los libros de Isabel la Cató-
lica..., pp. 188-191, y Gimeno Blay, «Prácticas de escritura...», pp. 252-253.

95  Ávila Seoane, «La escritura de las reinas...», pp. 39-76.
96  Juana de Castilla..., pp. 299-300.
97  «Ysabel y la Excelente Señora...», pp. 162-163.
98  Acerca de la falta de diplomas suyos en el rico Archivo Histórico Municipal de Esca-

lona véase Ávila Seoane, Nicolás, «La escasa documentación señorial anterior a los Pacheco en el 
Archivo de Escalona: estudio diplomático», en Ó. López Gómez (coord.), Don Álvaro de Luna y Esca-
lona. Poder, propaganda y memoria histórica en el otoño de la Edad Media. Escalona, Diputación Pro-
vincial de Toledo y Ayuntamiento de Escalona, 2013, pp. 297-301.

99  Rodríguez de Diego, José Luis, «La huella documental de una reina sin gobierno. 
Juana I de Castilla en el Archivo de Simancas», en M.Á. Zalama Rodríguez (dir.), Juana I en Tordesi-
llas: su mundo, su entorno. Valladolid, Grupo Página y Ayuntamiento de Tordesillas, 2010, pp. 27-28, 
y Osuna Martínez, Ana, Escritura y documentos autógrafos de la reina Juana de Castilla y Aragón. 
TFG defendido en la Universidad Complutense de Madrid en 2022, pp. 32-33.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

6

poco es demasiado apreciable. Hay que tener en cuenta que salió definitivamente 
de Castilla con catorce años, por lo que poca cosa digna de archivarse podía haber 
escrito u ordenado escribir más allá del conocido manifiesto de 1475, y no podemos 
suponer que la Corona de Portugal tuviera particular interés en deshacerse de pape-
les de la Excelente Señora, unas veces, su protegida y, otras, rehén fundamental en 
las inciertas negociaciones con el reino vecino.

En cuanto a posibles parientes destinatarios de misivas autógrafas, ella no 
tenía padres (fallecidos en 1474 y 1475 cuando aún era una niña), hijos ni herma-
nos a quienes enviarlas. Pero es que, de igual forma, tampoco de sus primas Isabel 
y María queda mucho: apenas nos han llegado de su puño más que dos y nueve res-
pectivamente, dirigidas casi todas a su padre Fernando el Católico, una a la madre, 
y la mencionada para Almazán. Es muy posible que Juana escribiera misivas a los 
sucesivos reyes de Portugal, parientes y protectores suyos, pero probablemente sobre 
temas privados cuya escasa trascendencia hacía inútil conservarlas en la Torre do 
Tombo: una nota del epígrafe 1.3 trata de su perdida correspondencia con Juan III 
interesándose mutuamente por la salud, prometiendo visitarse o intercediendo ella 
en favor de alguna dama de compañía. Su desenvoltura con la pluma no implica 
que escribiera documentos oficiales, que son los que habitualmente conservan los 
archivos: de su prima Isabel, mejor calígrafa incluso que ella, apenas nos han lle-
gado dos ejemplares de su mano100.

Los documentos heterógrafos que la conciernen no son en cambio tan esca-
sos, aunque de muchos no había hasta ahora constancia o se ignoraba su relación 
con ella por estar mal catalogados. Se hallan veintitrés en la Torre do Tombo sobre 
las rentas reales que tenía asignadas para mantener su Casa, mientras que hay una 
cuarentena de su prima María, pero claro, esta fue reina efectiva de Portugal entre 
1500 y 1517. Arbitrio recurrente de las consortes regias eran las mercedes a cortesanos 
y domésticos, gente con fama de pedigüeña: de Juana se nos han transmitido dos, y 
de María tres (aparte de seis misivas intercediendo ante sus padres por determinado 
servidor público, como Almazán o el cardenal Jorge da Costa; probablemente sería 
texto de contenido similar la inencontrable recomendación de la Excelente Señora 
en favor de la vizcondesa Isabel de Noronha ante Juan III). Sí se echan de menos en 
comparación con sus primas dos importantes conjuntos: los diplomas para designar 
servidores y administrar señoríos como los que hay de Isabel y María –pero bien es 
verdad que doña Juana carecía de dominios–, y la recopilación de Ochoa de Isasaga 
en el Lyvro de rregistos da chancelaria da rainha dona Maria, nosa senhora, que cons-
tituye un hecho excepcional al preocuparse el tesorero de copiar un buen número 
de ellos, la mayoría de los cuales tenían que ver personalmente con él mismo101.

100  Ávila Seoane, «La escritura de las reinas...», pp. 42-55 y 70-72.
101  Para la documentación de Isabel y María vuelvo a remitir a trabajos propios: «Docu-

mentos de las hijas de los Reyes Católicos: Isabel», pp. 163-194; «Documentos de las hijas de los 
Reyes Católicos: María (primera parte)». De Medio Aevo, vol. 5, núm. 1 (2016), pp. 139-198; «Docu-
mentos de las hijas de los Reyes Católicos: María (segunda parte)», pp. 241-293; «La escritura de las 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

7

4. TRANSCRIPCIÓN DEL AUTÓGRAFO

(Portadilla) (Cruz) Testamento.
Da Excelente Senhora.
Maco 1º, gaveta 16, número 2º.
Testamento da princesa dona Joanna (tachado: que foi cazada com el rrey dom 

Afonso 5º e depois) denominada (tachado: com) a (tachado: título da) Excellente Senhora, 
feito pella sua propria mão (tachado: em 1484 (?)).

Transcrito no livro (espacio en blanco) da(tachado: s) reforma dos documentos das 
gavetas a folio (espacio en blanco).

(Folio 0) Da Excelente Senhora.
Da sua propria letra e sinal.
Yo la reina.
Da Ecelente Senhora. //
(Folio 1) (Cruz) Padre, ysto hé ho que dirés a el rrey.
Item que lhe tenho mito (sic: muito) en mercê querer saber as cousas de minha con-

cencia e a obrygacã della.
Item que por Sa Alteza servir a Deos e a mi fazer mercê, tome carego de meu tes-

tamento porque a elle ey de deyxar minha alma encomendad[a] para mandar fazer as cou-
sas que nelle e[u] diser, e nos e o governador fares o que Sa Alteza mandar, e se fazer eyn 
as cousas que en meu testameto (sic) deyxo, e dar ha ellas concrusã segundo Sa Alteza 
ordena[r]. (Tachado).

Item, cando Noso Senhoro (sic) ouver por bem deste mun[do] me levar, meu 
co(tachado: u)rpo será enterad[o] no muysteyro de Varatogo no ábyto de San Francisco e 
aly pera sempre se ordenar[e] que se diga huma misa, e se dará o aparelho que for necesasio 
(sic) pera a misa e altar como ha el rrey bem parecer, e asi ficará oyto alqueyres d’aceyte cada 
ano hao dito muysteyro para hã (sic: huma) a lânpada estar senpre acendida honde esta ho 
sacramento. (Interlineado: y tentando matê-la (?)).

Item deyxo cem mil rreays que me digão en misas e trintayros pola minha alma, 
e outros ceyn mil pera tirareym cativos de tera de mauros, e outros ceyn mil rreay[s] pera 
dareym a proves, a órfãs envergonhadas, e dizeim a Sa Alteza que lhe peco por mercê que 
isto faca polo que deve a sa virtude e a racam que ý apreco (?), e também por cauta paz e 
asesego se por mim fezme (?) seus rreynos, e que fará niso servico a Deos e a mim me[rcê]. /

(Folio 1 vuelto) Item devo duas mil dobras a byzcondesa de seu casa[me]nto que 
lhe prometi.

Item mil a don Álvaro, governador de Lysboa. Estas do byzconde (sic) e de don 
Álvaro terey en mita (sic: muita) mercê a el rrey en minha vida dar ha este palabra de lhas 
pagar, e logo lho dizer porque m’apresam e també porque levarey gosto diso.

Item a Fernã Belmudez que dey en casamento a Ysabel d’Atayde, sua molher, mil 
e quinhentas.

Item seycentas dobras a Pero Vaz Soarez, que foy meu estribeyro mor, en galardã 
de seu servico.

reinas...», pp. 39-76; «La escribanía luso-castellana de Isabel, primogénita de los Reyes Católicos». 
Medievalismo, vol. 29 (2019), pp. 15-41, y «Typologie des actes castillans et portugais...», pp. 311-342.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

8

Item tres mil e quinentas a Per de Sousa Ribeyro (interlineado: [a]sy quando bem 
poder), que lhe dey con sa molher en casamento, e veia se o alvará que diso teym por que 
naõ sã en lembranca a obrygacã en que estou por elle.

Item a dona Lyanor de Crasto mill dobras que casou con meu, ela e Baltasar de 
Sequeyra. A filha de João da Cunha, mil dobras.

Item mil dobras a dona Felypa Coutinha que en casamento lhe prometi pera cando 
bem podese pagar, e asy diz o alvará.

Item prometi a hum escudeyro que chaman João Vaz con hã (sic: huma) irmã da 
molher de Luys de Magorga, cyncuenta mil rreays en casamento.

Item a Fernã Lourenco cincuenta cruzados que me enprestou.
Item (tachado: a) Ysabel de Gaa, molher de João Pacheco, teym de mim hum alvará 

pera hã (sic: huma) sa filha de duas mil dobras, e por sereym criadas de minha may, e lhe 
star nesta obrygacã delhem mil dobras. /

(Folio 2) [Item] tenho cryados casados que teym de mim moradias [p]or naõ have-
reym (interlineado: aynda) seus casamentos, de que lho[s] pagãlhe seus servicos e mito (sic: 
muito) mays, e doutra maneyra a Luýs de Magorga polo mito (sic: muito) mays servico que 
me teym feyto de ficarie (sic: ficarse) de minha may.

Item ás doncelas qu’en minha Casa achareym cando falecer e moradias en meus 
lybros tevereim, averã mill dobras, e ás mocas da câmara quynentas dobras.

E outros alvarás que tenho dados, que mostrareym cando hos dava minha tencã era 
conprilos, dandome Deos ho que esperava e na[õ] ho que agora tenho, e as dívedas e cousas 
de minha concencia que se achareym, estas ynteyramente se cunprã.

Item tenho dado a Santa Crara d’Évora (interlineado: oito mil rreays) pera huma 
capela que lhe cantã cada dia misa cando lhos mando dar, e, se Sa Alteza huver por bem, 
folgaria daremselhe sempre.

Item ás cryadas minhas freyras que teym tencas nos muysteyros cinco mil rreys 
cada ano de se lhe dareym.

Item a Trytiz Mieyra, que á mito (sic: muito) que me serve e naõ teym moradia, 
darlheaõ en sa vida cinco mil rreays (interlineado: que se lhe pagará seu serviço).

Item e a João de Fontyveyros he a sa molher, deymlhe dez mil rreys.
Item que peco a Sa Alteza por mercê que de todos meus cryados se encarege, e que 

me tome dous capelayns que tenho e certos mocos da capela he da câmara, e que en tudo ysto 
me fará mita (sic: muita) mercê. (Interlineado: stes até VIII (?) tirando capelaes e capelaes). /

(Folio 2 vuelto) Item e que além de me nysto fazer mita (sic: muita) mercê como 
espero, que a Deos serve nysto, e que ha peco que lho page por mim.

Yo la rreyna (rúbrica).
(Tachado: Senhor).
Senhor:
Despoys de Vosa Alteza ver estas cousas de minha concencia, ma mostrou Lopo 

de Sousa eses alvarás que a Vosa Alteza (interlineado: envió); terlhey mito (sic: muito) en 
mercê tirarme desa obrygacã pera dar a sua filha que agora casar, e por eles verá de que ý 
fuy requerida pera o fazer. /

(Folio 3) (Tachado: Item) Padre gardiaõ, ysto é o que a el rrey requererés, que en 
mita (sic: muita) mercê a S’Alteza terei fazer.

Item estas cousas que por escryto vaõ de miha (sic: minha) concencia a que sã obry-
gada, que por me fazer mita (sic: muita) mercê as faca.

Item o requerimento da molher do goverador (sic: governador), que o receberey en 
mita (sic: muita) mercê fazelo polo mito (sic: muito) que lhe devo, y é requerimento justo, e 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
7

9

de mim naõ recebé mercê servindome mito (sic: muito) bem o que lutras (sic: outras) rece-
byaõ, que esta lhe faca Sa Alteza. (Interlineado: rreays (?)).

Item a casa que Sa Alteza me dise que me mandaria fazer, (tachado: que lhe terey en 
merc[ê]) que lhe terey en mercê mandarma faze[r] porque me é mito (sic: muito) necesária, 
e logo. (Interlineado: lembramento (?)).

Yo la rreyna (rúbrica). //
(Folio 4) Senhor:
Item estes sã os escudeyros casados que naõ teym casamentos aynda, pagose con 

moradias:
Item Luýs de Magorga (sic: Mayorga).
Item Fernã d’Álvarez.
Item João Pacheco.
Item Joã da Guarda.
Item Afonso Rodrigez (sic).
Item Fernã Gomez.
Item Fernã Gil.
Item António da Garda.
Item Barrasa.
Item Pedro de Tovar.
Item Francisco de Souto.
Item Nuno de Tores (sic: Torres).
Item Marco Goncalvez.
Yo la rreyna (rúbrica).

Recibido: 11 de noviembre de 2022; aceptado: 8 de diciembre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
8

0

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Ávila Seoane, Nicolás, «La escasa documentación señorial anterior a los Pacheco en el Archivo de 
Escalona: estudio diplomático», en Ó. López Gómez (coord.), Don Álvaro de Luna y Escalona. 
Poder, propaganda y memoria histórica en el otoño de la Edad Media. Escalona, Diputación 
Provincial de Toledo y Ayuntamiento de Escalona, 2013, pp. 287-308.

Ávila Seoane, Nicolás, «Documentos de las hijas de los Reyes Católicos: Isabel». De Medio Aevo, 
vol. 4, núm. 2 (2015), pp. 163-194.

Ávila Seoane, Nicolás, «Documentos de las hijas de los Reyes Católicos: María (primera parte)». 
De Medio Aevo, vol. 5, núm. 1 (2016), pp. 139-198.

Ávila Seoane, Nicolás, «Documentos de las hijas de los Reyes Católicos: María (segunda parte)». 
De Medio Aevo, vol. 5, núm. 2 (2016), pp. 241-293.

Ávila Seoane, Nicolás, «La escritura de las reinas de Portugal Isabel y María hijas de los Reyes 
Católicos». Historia. Instituciones. Documentos, vol. 44 (2017), pp. 39-76.

Ávila Seoane, Nicolás, «La escribanía luso-castellana de Isabel, primogénita de los Reyes Católicos». 
Medievalismo, vol. 29 (2019), pp. 15-41.

Ávila Seoane, Nicolás, «Misivas originales de Felipe I de Portugal y II de España en la Torre do 
Tombo», en J.C. Galende Díaz (dir.), Epistolarios de ayer. Diplomática de hoy. Guadalajara, 
Asociación de Amigos del Archivo Histórico Provincial de Guadalajara y Universidad 
Complutense de Madrid, 2019, pp. 7-60.

Ávila Seoane, Nicolás, «Las quinas en la validación de los reyes de Portugal, 1448-1910». Ler His-
tória, vol. 77 (2020), pp. 35-60.

Ávila Seoane, Nicolás, «Typologie des actes castillans et portugais de Marie, fille des Rois Catholi-
ques et reine de Portugal». Bibliothèque de l’École des Chartes, vol. 175 (2020), pp. 311-342.

Ávila Seoane, Nicolás, «Suscripción quinada de reinas portuguesas en el siglo xiv», en Á. Muñoz 
Fernández y S. Morales Cano (coords.), Regímenes documentales de las reinas e infantas en 
los reinos ibéricos, en prensa.

Azcona, Tarsicio de, Juana de Castilla, mal llamada la Beltraneja. Vida de la hija de Enrique IV de 
Castilla y su exilio en Portugal (1462-1530). Madrid, La Esfera de los Libros, 2007.

Benevides, Francisco da Fonseca, Rainhas de Portugal. Estudo histórico con muitos documentos. Lisboa, 
Tipografia Castro Irmão, 1878-1879.

Braga, Paulo Drumond, «A Excelente Senhora dona Joana em Portugal (1479-1530): dados para 
um estudo». Revista de Ciências Históricas, vol. 4 (1989), pp. 247-254.

Caetano, Pedro Nuno Pereira, A burocracia régia como veículo para a titulação nobiliárquica. O caso do 
doutor João Fernandes da Silveira. Tesis de máster leída en la Universidade do Porto en 2011.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula, «Las casas de Isabel y Juana de Portugal, reinas de Castilla. Or-
ganización, dinámica institucional y prosopografía», en J. Martínez Millán y M.P. Marçal 
Lourenço (coords.), Las relaciones discretas entre las monarquías hispana y portuguesa. Madrid, 
Polifemo, 2009, vol. i, pp. 9-231.

Clemencín y Viñas, Diego, «Ilustraciones sobre varios asuntos del reinado de doña Isabel la Católica 
que pueden servir de pruebas a su Elogio», Memorias de la Real Academia de la Historia, 
vol. 6 (1821), pp. 55-577.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
8

1

Coelho, Maria Teresa Pereira, Existiu uma escrita manuelina?: estudo paleográfico da produção gráfica 
de escrivães da Corte régia portuguesa (1490-1530). Tesis de máster leída en la Universidade 
do Lisboa en 2006.

Cunha, Antônio Geraldo da, Dicionário etimológico da língua portuguesa. Río de Janeiro, Lexikon 
Editora, 2015 (4.a ed.).

Edwards, John, Isabel la Católica: poder y fama. Madrid, Marcial Pons, 2004.

Esperança, Manoel da, História seráfica da ordem dos frades menores de São Francisco na província de 
Portugal. Lisboa, Officina de António Craesbeeck de Mello, 1656-1666.

Fernández Domínguez, José, La guerra civil a la muerte de Enrique IV. Zamora-Toro-Castronuño. 
Zamora, Imprenta Provincial, 1929.

Freire, Anselmo Braamcamp, Brasões da Sala de Sintra. Coímbra, Universidade de Coimbra, 1921-
1930 (2.a ed.).

Freitas, Isabel Vaz de, Dona Joana, a Excelente Senhora. 1462-1530. Vila do Conde, QuidNovi, 2011.

Galende Díaz, Juan Carlos, «Documentación de la reina Isabel la Católica en el monasterio de Santa 
María de Guadalupe. Estudio paleográfico de su escritura autógrafa». Bienes Culturales. 
Revista del Instituto del Patrimonio Histórico Español, vol. 4 (2004), pp. 131-140.

Galende Díaz, Juan Carlos, «La escritura de la reina Isabel la Católica: análisis paleográfico». Archivo 
Secreto, vol. 2 (2004), pp. 45-49.

Galende Díaz, Juan Carlos y Salamanca López, Manuel Joaquín, Una escritura para la modernidad. 
La letra cortesana. Cagliari, Consiglio Nazionale delle Ricerche, 2012.

García Louapre, Pilar, Proceso al trono de Isabel la Católica. Barcelona, Editorial Juventud, 1994.

Gimeno Blay, Francisco Miguel, «Missivas, mensageras, familiares... Instrumentos de comunicación y 
de gobierno en la España del Quinientos». Anuario del Centro de Estudios Históricos Profesor 
Carlos Salvador Ángel Segreti, vol. 5 (2005), pp. 23-36.

Gimeno Blay, Francisco Miguel, «Prácticas de escritura de Isabel la Católica: entre privacidad y 
política», en C. Feller y C. Lackner (eds.), Manu propria. Vom eigenhändigen Schreiben der 
Mächtigen (13-15 Jahrhundert). Viena, Böhlau, 2016, pp. 229-262.

Herrero Jiménez, Mauricio, «La escritura gótica documental castellana (siglos xiii-xvii)», en 
J.C. Galende Díaz, S. Cabezas Fontanilla y N. Ávila Seoane (coords.), Paleografía y escritura 
hispánica. Madrid, Síntesis, 2016, pp. 171-199.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, «Capilla, joyas y armas, tapices y libros de Enrique IV de Castilla». 
Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, vol. 26 (2005), pp. 851-873.

Leão, Duarte Nunes de, Crônicas del rey dom João de gloriosa memória, o I deste nome e dos reys de 
Portugal o X, e as dos reys dom Duarte e dom Affonso o V. Lisboa, Officina de Jozé de Aquino 
Bulhoens, 1780.

Loureiro, Sara de Meneses, «Reconstituição e análise da documentação produzida por Afonso 
Mexia, escrivão da Câmara e da Fazenda de dom Manuel I e de dom João III». Cadernos 
do Arquivo Municipal, vol. 9 (2007), pp. 11-49.

Machado, Américo Venâncio Lopes, Novo dicionário do português arcaico ou medieval. San Salvador 
de la Bahía de Todos los Santos, Projeto Deparc, 2019.

Machado, José Pedro, Dicionário etimológico da língua portuguesa com a mais antiga documentação 
escrita e conhecida de muitos dos vocábulos estudados. Lisboa, Editorial Confluência y Livros 
Horizonte, 1967 (2.a ed.), y Lisboa, Livros Horizonte, 1990 (6.a ed.).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
8

2

Marín Martínez, Tomás y Ruiz Asencio, José Manuel (dirs.), Paleografía y Diplomática. Madrid, 
UNED, 1991 (5.a ed.).

Martínez Hernández, Santiago, «Memoria aristocrática y cultura letrada: usos de la escritura 
nobiliaria en la Corte de los Austrias». Cultura Escrita y Sociedad, vol. 3 (2006), pp. 58-112.

Menéndez Pidal, Ramón, «El difícil camino de un trono», en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia 
de España. Madrid, Espasa Calpe, 1969, vol. xvii, 1, pp. ix-cxvi.

Meyer, Wilhem, Die Buchstaben-Verbindungen der sogenannten gothischen Schrift. Berlín, Weid-
mannsche Buchhandlung, 1897.

Millares Carlo, Agustín, Tratado de Paleografía española. Madrid, Espasa-Calpe, 1983 (3.a ed., 
con la colaboración de J.M. Ruiz Asencio).

Nascentes, Antenor, Dicionário etimológico da língua portuguesa. Río de Janeiro, Francisco Alves, 
1932.

Nascentes, Antenor, Dicionário etimológico resumido. Río de Janeiro, Ministério da Educação e 
Cultura, 1966.

Osuna Martínez, Ana, Escritura y documentos autógrafos de la reina Juana de Castilla y Aragón. 
TFG defendido en la Universidad Complutense de Madrid en 2022.

Paulo, Jorge Ferreira, A escrita humanística na documentação régia portuguesa de Quinhentos. Tesis 
de máster leída en la Universidade de Lisboa en 2006.

Perea Rodríguez, Óscar, «La Breve crónica de Juana de Castilla y la fecha de nacimiento de la 
princesa (1462)». En la España Medieval, vol. 45 (2022), pp. 355-382.

Prieto Cantero, Amalia, Archivo General de Simancas. Patronato real (834-1851). Valladolid, 
Cuerpo Facultativo de Archiveros, Bibliotecarios y Arqueólogos, 1949.

Rodríguez de Diego, José Luis, «La huella documental de una reina sin gobierno. Juana I de Castilla 
en el Archivo de Simancas», en M.Á. Zalama Rodríguez (dir.), Juana I en Tordesillas: su mun-
do, su entorno. Valladolid, Grupo Página y Ayuntamiento de Tordesillas, 2010, pp. 27-44.

Ruiz Albi, Irene, «La escritura humanística documental durante el siglo xvi. El panorama castellano 
a través de la documentación de Cámara de Castilla (Archivo de Simancas)», en B. Casado 
Quintanilla y J.M. López Villalba (coords.), Paleografía III: la escritura gótica (desde la 
imprenta hasta nuestros días) y la escritura humanística. Madrid, UNED, 2011, pp. 47-71.

Ruiz Albi, Irene, «La escritura hispano-humanística moderna», en J.C. Galende Díaz, S. Cabezas 
Fontanilla y N. Ávila Seoane (coords.), Paleografía y escritura hispánica. Madrid, Síntesis, 
2016, pp. 217-236.

Ruiz García, Elisa, «El patrimonio gráfico de Isabel la Católica y sus fuentes documentales». Signo. 
Revista de Historia de la Cultura Escrita, vol. 14 (2004), pp. 89-138.

Ruiz García, Elisa, Los libros de Isabel la Católica: arqueología de un patrimonio escrito. Valladolid, 
Instituto de Historia del Libro y de la Lectura, 2004.

Sitges y Grifoll, Juan Blas, Enrique IV y la Excelente Señora, llamada vulgarmente doña Juana la 
Beltraneja (1425-1530). Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1912.

Soledade, Fernando da, História seráfica da ordem dos frades menores de São Francisco na província 
de Portugal. Lisboa, Officina de Manoel Joseph Lopes Ferreyra, 1705-1721.

Sousa, António Caetano de, História genealógica da Casa real portugueza desde a sua origem até o 
presente, com as famílias illustres que proceden dos reys e dos serenissimos duques de Bragança, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 4
3-

83
8

3

justificada com instrumentos e escritores de inviolável fe. Lisboa, Officina de Joseph António 
da Sylva, 1735-1748.

Sousa, António Caetano de, Provas da História genealógica da Casa real portugueza, tiradas dos 
instrumentos dos archivos da Torre do Tombo, da Serenissima Casa de Bragança, de diversas 
cathedraes, mosteiros e outros particulares deste reyno. Lisboa, Regia Officina Sylviana y 
Academia Real, 1739-1748.

Sousa, José Manuel Cordeiro de, «Apuntes sobre la vida y muerte de la reina doña María, hija de 
los Reyes Católicos». Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, vol. 57 (1951), pp. 657-696.

Suárez Fernández, Luis, «Los Trastámara de Castilla y Aragón en el siglo xv (1407-1474)», en 
R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de España. Madrid, Espasa Calpe, 1964, vol. xv, pp. 1-318.

Suárez Fernández, Luis, «La guerra de sucesión», en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de España. 
Madrid, Espasa Calpe, 1969, vol. xvii, 1, pp. 81-383.

Szászdi León-Borja, István, «Ysabel y la Excelente Señora en 1504: ¿razón de estado o usurpación a 
un trono? Un nuevo documento». Estudios de Historia de España, vol. 7 (2005), pp. 147-168.

Tamayo López-Machuca, Alberto, Historia de la escritura latina e hispánica. Gijón, Trea, 2012.

Testos, Jorge Veiga, «Ofícios da justiça e julgadores: reforma e carreiras nos tribunais superiores 
(séculos xvi-xvii)». Teoria e História do Direito, vol. 1, núm. 1 (2016), pp. 109-122.

Torre y del Cerro, Antonio de la y Suárez Fernández, Luis, Documentos referentes a las relaciones 
con Portugal durante el reinado de los Reyes Católicos. Valladolid, CSIC, 1958-1963.

Val Valdivieso, María Isabel del, «La sucesión de Enrique IV». Espacio, Tiempo y Forma, serie iii 
(Historia Medieval), vol. 4 (1991), pp. 43-78.

Val Valdivieso, María Isabel del, «La educación del príncipe y las infantas en la corte castellana 
al final del siglo xv». Acta Lauris. Orationes y Lectiones de la Academia del Lauro, vol. 1 
(2013), pp. 7-21.

Villalba Ruiz de Toledo, Francisco Javier, Colección diplomática del cardenal Mendoza. Cuadernos 
de Historia Medieval, anexos, sección Colecciones documentales, 1 (1999).

Villarroel González, Óscar, Juana la Beltraneja: la construcción de una ilegitimidad. Madrid, 
Sílex Ediciones, 2014.

Vives, Juan Luis, Los diálogos (lingvae latinae exercitatio). Pamplona, EUNSA, 2005 (ed. de M.P. 
García Ruiz).

Zurita y Castro, Jerónimo, Anales de la Corona de Aragón. Zaragoza, Institución Fernando el 
Católico, 1967-1986.





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

8
5

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.03
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 85-108; ISSN: e-2530-8378

ALFONSO EL MAGNÁNIMO, VALENCIA Y LA «COMPRA» 
DE LA JURISDICCIÓN DE MORVEDRE (1416-1420)*

Sandra Bernabeu Borja
Universitat de València

E-mail: Sandra.Bernabeu@uv.es
https://orcid.org/0000-0001-6588-0043

Resumen

Estudio de base documental que examina a través de fuentes regias y municipales la con-
fluencia de intereses entre la monarquía y las elites de la ciudad de Valencia, que determi-
naron la resolución del conflicto jurisdiccional con la villa de Morvedre (actual Sagunt), en 
1420. Pues dirimir entre la independencia de una villa real histórica que se mostró afín al 
bando liderado por el linaje nobiliario de los Centelles, partidarios del ascenso al trono de 
Fernando de Antequera durante el Interregno, o hacer prevalecer las relaciones de sinergia 
con el patriciado de la capital fue una de las primeras decisiones a las que se enfrentaron los 
Trastámara en el reino de Valencia.
Palabras clave: Alfonso el Magnánimo, Valencia, Morvedre, elites urbanas, jurisdicción, 
siglo xv.

ALFONSO THE MAGNANIMOUS, VALENCIA AND THE “PURCHASE” 
OF THE JURISDICTION OF MORVEDRE (1416-1420)

Abstract

Documentary base study that examines through royal and municipal sources the confluence 
of interests between the monarchy and the elites of the city of Valencia, which determined 
the resolution of the jurisdictional conflict of the town of Morvedre (current Sagunt), in 
1420. Well, settling between the independence of a historic royal town that was akin to 
the side led by the noble lineage of the Centelles, supporters of the ascent to the throne 
of Fernando de Antequera, during the Interregnum, or to prevail the relations of synergy 
with the patriciate of the capital was one of the first decisions that the Trastámara faced in 
the kingdom of Valencia.
Keywords: Alfonso the Magnanimous, Valencia, Morvedre, urban elites, jurisdiction, 
15th century.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.03
mailto:Sandra.Bernabeu%40uv.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6588-0043


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

8
6

0. INTRODUCCIÓN

El ascenso al trono de Pedro el Ceremonioso en la Corona de Aragón en 
1336 supuso la reincorporación al patrimonio real de la villa de Morvedre, que, desde 
1329, junto con las de Morella, Castelló, Alzira y Xàtiva, había sido concedida en 
señoría por Alfonso el Benigno a su mujer, la reina Leonor de Castilla, en concepto 
de dote y arras y con jurisdicción del mero y mixto imperio. Con ello, el Ceremo-
nioso se erigía como garante del territorio de realengo y, de hecho, se comprometió 
formalmente a no enajenarlo, tal como así lo especificaba ya un privilegio de 1319. 
Pero a pesar de las iniciales intenciones regias, dicho monarca continuó la dinámica 
de su predecesor, lo que contribuyó acrecentar un intenso malestar social en el reino 
de Valencia, que culminó con la revuelta de la Unión (1347-1348)1.

Una década después, durante el desarrollo de la guerra de los dos Pedros 
(1356-1375), Morvedre volvió a ser una de las protagonistas de la política real, ya que 
mediante el privilegio del 9 de mayo de 1364, el soberano catalanoaragonés otor-
gaba a perpetuidad a Valencia la jurisdicción de dicha villa junto con la de Cullera 
y el Puig, las cuales a partir de entonces quedaban integradas dentro de la contri-
bución o término general de dicha ciudad, transfiriéndole la capacidad de elegir 
justicias2. De este modo, tal y como la historiografía ya ha subrayado, el Ceremo-
nioso premiaba la lealtad y la ayuda prestada por las elites dirigentes de la capital 
del reino en la guerra contra Castilla, a la vez que castigaba al gobierno saguntino, 
que en determinados momentos de la contienda había estado bajo el dominio de 
Pedro el Cruel3. Una dureza regia contra Morvedre que se debe entender desde la 
perspectiva de que su ocupación y la toma de su castillo fue clave para los castella-
nos que, desde la privilegiada situación estratégica que les brindaba, en mayo de 
1363 coordinaron el primer asedio contra Valencia, al que siguió otro en marzo del 

*  Este trabajo es resultado de los proyectos de investigación ¿Crecimiento sin desarrollo? Dis-
tribución de la riqueza, movilidad social y acción política en la Europa mediterránea (siglos xiii-xv), del 
Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades del Gobierno de España, PGC2018-099275-B; 
y Desigualdad económica y movilidad social en la Europa medieval (siglos xiii-xvi), de la Generalitat 
Valenciana, PROMETEU 2019/072.

1  Baydal Sala, Vicent, En els orígens de la revolta de la Unió al regne de València (1330-1348). 
València, Publicacions de la Universitat de València (en adelante PUV), 2013; Rodrigo Lizondo, 
Mateu (ed.), Diplomatari de la Unió del regne de València (1347-1349). València, PUV, 2014. Sobre 
la pertenencia de Alzira a la reina Leonor vid. Ruiz Domingo, Lledó, «Les viles de la Ribera en la 
Cambra de la reina, segles xiv i xv», en J. Català (coord.), Estudis sobre la història, la geografia i el 
patrimoni cultural de la Ribera del Xúquer. València, ed. Alfonso el Magnànim, 2018, pp. 129-148. 

2  Santamaría Arández, Álvaro, El consell general de Valencia en el tránsito a la moderni-
dad. Valencia, Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana), 2000, pp. 108-109, nota 58.

3  Narbona Vizcaíno, Rafael, «La incorporación de las villas de Morvedre y de Cullera 
al término de la ciudad de Valencia en 1364», en Homenaje al profesor Salvador Claramunt. Madrid, 
ed. Sociedad Española de Estudios Medievales, en prensa; Rubio Vela, Agustín, «Valencia y Mor-
vedre frente a frente. Notas sobre un conflicto bajomedieval» en VV. AA., De Murbiter a Morvedre. 
Sagunto, Fundación Bancaja, 2006, pp. 101-113.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

8
7

año posterior en el que usaron la fortaleza saguntina para replegarse4. Unas circuns-
tancias concretas que resultaron determinantes, en aquella coyuntura precisa, para 
poner bajo sospecha de traición a la Corona a todos aquellos vecinos de Morvedre 
que decidieron refugiarse detrás de las murallas de la capital y, por tanto, huir y no 
defender la villa ante el incesante acoso castellano. Un discurso monárquico crítico 
con la actitud de la población saguntina que se proyectó en la decisión política del 
gobierno valenciano de decretar la expulsión en 1364 de todas aquellas personas que 
se encontraban dentro de la ciudad, pero no habitaban en ella o que no contribuían 
activamente en su defensa. Un decreto emitido bajo el pretexto de hacer frente a 
la escasez de alimentos ante la posibilidad de sufrir un nuevo asedio por parte del 
rey castellano, que, en primer lugar, fue aplicado exclusivamente a los habitantes de 
Morvedre, y que se generalizaría los meses posteriores a los vecinos de otros terri-
torios5. Con todo, y pese al privilegio de mayo de 1364, la presencia castellana en 
Morvedre perduró hasta el 14 de septiembre de 1365, cuando el Ceremonioso, tras 
un asedio, consiguió asegurarse la plaza, gestionando los recursos necesarios y la 
reconstrucción de las estructuras defensivas6.

Unos acontecimientos derivados de la guerra que explican las relaciones 
particularmente conflictivas entre Valencia y Morvedre a finales del siglo xiv e ini-
cios del Cuatrocientos, especialmente porque esta última recurrió sin éxito a la jus-
ticia regia, que el 26 de abril de 1371 y el 16 de diciembre de 1392 confirmaban la 
vigencia del privilegio favorable a la ciudad. Unos fallos judiciales que sirvieron para 
generar entre los saguntinos, a lo largo de las décadas siguientes, un fuerte sentimi-
ento colectivo de animadversión hacia la capital y de deseo incesante de librarse de 
la adscripción ejercida por aquella, que tenía como acto público anual más expresivo 
de ese sometimiento la elección del justicia local por parte del justicia criminal de 
Valencia, tras presentarle una terna de tres candidatos, o bien el hecho de que la 
magistratura local pasara a denominarse «justicia de Valencia en la villa de Morve-
dre». Una situación de desafección que perduró hasta el estallido de otro conflicto 
militar en el que se vería directamente involucrada la población saguntina, y que 
dio la oportunidad al ejecutivo de aquella de emprender la vía de la desobediencia 
respecto a la jurisdicción ejercida por la capital y, posteriormente, conseguir, por 

4  Belenguer Cebrià, Ernest, Vida y reinado de Pedro IV el Ceremonioso (1319-1387). 
Lleida, Milenio, 2015, 157-187.

5  Sanahuja Ferrer, Pablo, Valencia, ciudad asediada. La Guerra de los Dos Pedros (1356-
1366). Valencia, trabajo final de máster, inédito, Universitat de València, 2016, p. 72; y del mismo 
autor, un análisis más detallado en El impacto de la guerra de ambos Pedros en el reino de Valencia 
(1356-1369). Estructuras políticas, económicas y sociales. Valencia, tesis doctoral inédita, Universitat 
de València 2022.

6  Faus Faus, Miquel, «Fornir los castells e vila de Murvedre. Las obras y el aprovisiona-
miento del castillo de Morvedre durante la guerra de castilla (1365-1366)». Gladius, Estudios sobre 
armas antiguas, arte militar y vida cultural en oriente y occidente, xli (2021), pp. 137-151. Unas obras 
de mantenimiento de la fortaleza que continuaron durante la siguiente centuria vid. Díaz Borrás, 
Andrés, «Las obras de conservación del Castillo de Sagunto a lo largo del siglo xv». Arse: Boletín 
anual del Centro Arqueológico Saguntino, 32-33 (1998-1999), 125-154.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

8
8

primera vez, tras la celebración del Compromiso de Caspe, el apoyo de la Corona. 
Partiendo de estos precedentes, el objetivo de nuestro estudio es analizar las relaci-
ones de poder subyacentes en el proceso sobre la jurisdicción de Morvedre entre las 
elites de la ciudad de Valencia y la monarquía.

1. MORVEDRE Y FERNANDO I: 
EL PRIVILEGIO DEL 5 DE JULIO DE 1412

Desde el último tercio del Trescientos, la sociedad política del reino de 
Valencia se había escindido en dos bandos antagónicos, uno liderado por el linaje 
nobiliario de los Centelles y otro encabezado por el de los Vilaragut, que pugnaban 
de forma violenta por el control del poder municipal. La llegada del Interregno 
(1410-1412), tras la muerte sin heredero de Martín I, acrecentó aún más las luchas 
de bandos, especialmente cuando ambas facciones asumieron la defensa de los dos 
principales aspirantes al trono de la Corona de Aragón. A este respecto, los cente-
llistas defendieron los derechos de Fernando de Antequera, mientras los partidarios 
de los Vilaragut abrazaron la causa de Jaume d’Urgell. Una rivalidad enraizada y 
renovada, que se decidió mediante un enfrentamiento militar el 27 de febrero de 
1412, cuando se produjo la batalla de Codolar, paraje cercano a Morvedre, donde el 
bando centellista, reforzado con tropas castellanas, venció al ejército urgellista, lide-
rado por el gobernador del reino Arnau Guillem de Bellera y por las elites gobernan-
tes de la capital7. Las consecuencias políticas de la batalla fueron definitivas, ya que 
los centellistas conseguirían introducir en Valencia, a través del Consell, un cambio 
electoral que les permitiría el acceso a las magistraturas urbanas, que desde 1407 
estaban mediatizadas por los seguidores de los Vilaragut. Un giro político, cuatro 
meses antes de la celebración del Compromiso de Caspe, que explica los votos de los 
síndicos valencianos favorables al candidato Trastámara8. Por su parte, los magis-
trados de Morvedre, tras oponerse a las órdenes de militarización del gobernador y 
haber ofrecido la villa a las tropas castellanas como sede logística y lugar de refu-
gio, estaban dispuestos a seguir desafiando diplomáticamente a la capital tan solo 
unos días después.

En este sentido, los dirigentes saguntinos aprovecharon la derrota militar 
urgellista y la debilidad del gobierno de la capital –pues algunos de sus miembros 
habían fallecido en la contienda– para hacer efectiva en la práctica gubernamen-
tal su insumisión jurídica a la ciudad. Desde esta perspectiva, el agravamiento del 

7  Narbona Vizcaíno, Rafael, «L’Interregne a València», en M.T. Ferrer i Mallol (ed.), 
Martí l’Humà. El darrer rei de la dinastia de Barcelona (1396-1410). L’ interregne i el compromis de 
Casp. Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 2015, pp. 767-789.

8  Narbona Vizcaíno, Rafael, Valencia municipio medieval. Poder político y luchas ciuda-
danas (1238-1418). Valencia, Ayuntamiento de Valencia, 1995, pp. 34-40; y sobre el compromiso 
de Caspe vid. Gimeno blay, Francisco M., El Compromiso de Caspe (1412). Diario de un proceso. 
Zaragoza, CSIC, 2013.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

8
9

conflicto jurídico entre Morvedre y Valencia estuvo determinando en gran parte 
por el resultado de la batalla, que animó decisivamente al gobierno saguntino –bajo 
control de los centellistas– a materializar, de facto, su máxima aspiración colectiva: 
recuperar su plena autonomía en condición de villa real. Y, con dicha finalidad, entre 
finales de febrero e inicios de marzo de 1412, Mateu Llopis –quien en diciembre de 
1411 había sido elegido justicia de la villa por el justicia criminal de Valencia– juró 
ante Joan de Santfeliu, baile local de Morvedre, como justicia de aquella y, expresa-
mente, se negó a «nomenar-se lochtinent del justícia criminal de la dita ciutat»9. Con 
este acto institucional y público, el ejecutivo local llevaba a su máxima expresión la 
insubordinación a la jurisdicción ejercida por la capital del Turia.

Una situación de autodeterminación respecto a la ciudad de Valencia que 
se materializó, legislativamente, el 5 de julio de 1412, fecha en la que –solo ocho 
días después de la publicación de la sentencia de Caspe– Fernando I otorgaba el 
privilegio de villa real a Morvedre, que se libraba así oficialmente de la señoría de la 
capital. Es decir, si Pedro el Ceremonioso había penalizado a los saguntinos por su 
falta de compromiso militar con la Corona, en 1412 el nuevo monarca elegido en 
Caspe les recompensó por su valía militar en una batalla trascendental, como fue 
Codolar, para los intereses Trastámara en el reino de Valencia. Ese mismo mes de 
julio, los jurados de la villa, acompañados con gente armada, prohibieron la entrada 
a aquella de Joan de Castellví, justicia criminal de la ciudad, a quien le impidieron, 
además, abrir procedimientos contra aquellos10. Ante ese hecho, la reacción de la 
elite gobernante de la urbe fue inmediata. Pues, el 14 de julio, el consejo general 
convocó a la milicia ciudadana con el fin de recuperar por la fuerza su jurisdicción 
en la villa. Un hecho que obligó a intervenir al lugarteniente del gobernador, Joan 
Escrivà, quien amenazó con castigar a todos los que secundaron la convocatoria de 
la milicia urbana, aunque el consejo la mantuviera vigente11. Esta reacción contes-
tataria del ejecutivo valenciano, que ya estaba integrado por miembros del bando 
de los Centelles, muestra cómo más allá de las sinergias entre las facciones y el 
monarca, la máxima preocupación del patriciado urbano era no perder la jurisdic-
ción sobre Morvedre. Prioridad que evidencia cómo días inmediatamente posterio-
res al acceso al trono de Fernando I, para la elite dirigente de la capital, mantener 
la posición hegemónica de aquella en el reino era más importante que la obedien-
cia a las disposiciones del soberano. Quizás aquella sería la razón por la que, cinco 
días más tarde, Fernando I, alarmado, ordenaba a los jurados de la urbe evitar la 
confrontación violenta hasta que al menos un comisario real estudiara el asunto12. 
A finales de mes, el soberano manifestaba su voluntad para que la ciudad y la villa 
llegaran a un acuerdo amistoso, lo que motivó que el consejo ciudadano enviara a 

9  Archivo Municipal de Valencia (en adelante AMV), Procesos, vv-16, ff. 13v-14r. 
10  AMV, Procesos, vv-16, 14r-v.
11  AMV, Manual de Consells (en adelante MC), A-25, ff. 79r i 88r.
12  Archivo de la Corona de Aragón (en adelante ACA), Real Cancilleria (en adelante RC), 

reg. 2402, f. 1r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
0

la corte real al caballero Galceran de Castellví y Pere Marrades para defender sus 
intereses13. Pero no hubo consenso entre las oligarquías.

En consecuencia, a partir de entonces, el gobierno de la capital centró todos 
sus esfuerzos en iniciar un proceso judicial para recuperar su poder sobre la villa, lo 
que explicaría que diera prioridad a esta cuestión tan particular por encima de un 
evento central como fue dar solución al Cisma de Occidente. Pues los síndicos de 
Valencia llegaron tarde y no participaron en las reuniones de Perpiñán porque, en 
aquel contexto europeo tan significativo a nivel político-espiritual, todo su ímpetu 
diplomático con la Corona se centró en evitar por todos los medios la segregación 
definitiva de Morvedre y en impedir que esta se proyectara públicamente como una 
villa real14. Por ejemplo, en 1414, los jurados valencianos daban instrucciones a sus 
mensajeros en la corte real para que intercedieran con el fin de que los representantes 
de Morvedre no fueran admitidos en la coronación de Fernando I, argumentando 
que en caso contrario «sia vergonyós e carregós a la ciutat». Es decir, el patriciado 
urbano no estaba dispuesto a que, en una ceremonia regia tan relevante, participa-
ran los representantes de Morvedre en calidad de síndicos de una villa real. Al fin y 
al cabo, supondría su presentación pública ante la alta sociedad política catalanoa-
ragonesa, lo que podría legitimar esa condición jurídica en detrimento de los inte-
reses de la ciudad de Valencia. Por esa razón, los magistrados de la capital daban 
instrucciones a sus embajadores de protestar públicamente contra cualquier honor 
o favor que los saguntinos recibieran del monarca15. 

2. VALENCIA Y FERNANDO I: 
LA REVOCACIÓN DEL 9 DE FEBRERO DE 1415

La tenaz y persistente presión diplomática ejercida desde el ejecutivo valen-
ciano a Fernando I fructificó el 9 de febrero de 1415, fecha en que revocaba el privi-
legio de villa real a Morvedre, dos años y ocho meses después de haberlo otorgado, 
con lo cual esta era reintegrada dentro de los términos de la contribución de la ciu-
dad de Valencia16. Ese mismo día, el baile local, Jaume Bertran, protestaba ante el 
soberano con dos argumentos; el primero era que, como cualquier otra, Morvedre 
tenía «plenera libertat e facultat de regir-se com a vila reyal, ab son justícia e elecció 
d’aquell»17. De hecho, demostraba dicha capacidad de facto, describiendo el pro-
ceso de renovación anual de la magistratura municipal. En este sentido, la elección, 

13  AMV, MC, A-25, f.83r.
14  Narbona Vizcaíno, Rafael, «Benedicto XIII y la ciudad de Valencia en tiempos de la 

reunión de Perpiñán (1413-1416)», en A. Catafau, N. Jaspert y T. Wetzsteien (dir.), Perpignan 1415: 
un sommet européen à l’ époque du Grans Schime d’Occident, Zürich. Lit, 2018, p. 206.

15  Rubio Vela, Agustín, «Urgellistas valencianos. Sobre la oposición a Fernando I de Tras-
támara». Anuario de Estudios Medievales, 33 (2003), p. 256.

16  Santamaría, El consell general de Valencia, p. 109, n.o 58. 
17  AMV, Procesos, vv-16, f. 2v. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
1

siguiendo el calendario establecido en la legislación foral, se realizaba tres días antes 
de Navidad, en la que seis candidatos representantes de cada una de las seis parro-
quias en las que se dividía la villa (que habían sido nominados conjuntamente por los 
jurados y cuatro consejeros de cada parroquia) eran sometidos al sorteo de redolins. 
De dicha intervención del azar eran extraídos tres candidatos finales, de los cuales 
el baile local designaba a su libre arbitrio a la persona que ejercería la alta magistra-
tura. Aquella accedería al cargo el día de Navidad tras la realización del juramento 
institucional de obediencia al rey y de obrar en beneficio a la cosa pública en poder 
del mismo baile local. Un procedimiento electoral que, por otra parte, se produciría 
de la misma forma cuando la villa estaba bajo el señorío de la capital, con la única 
diferencia de que quien escogía a la persona que desarrollaría el cargo no sería el 
baile local, miembro de la sociedad política saguntina, sino el justicia criminal de 
Valencia, ante el que juraría la magistratura en la catedral de Valencia.

En segundo lugar, Jaume Bertran, el síndico saguntino, exponía al sobe-
rano el desprecio y la amenaza sistemática que los saguntinos estaban sufriendo por 
parte del ejecutivo valenciano, que no había dudado incluso en convocar a la mili-
cia urbana contra ellos.

... que lo justícia en criminal, síndich et universitat de València cominen anar de 
fet hostilment contra e sobre la vostra vila de Murvedre, e per la dita raó repiquen 
e fan repicar cascun jorn, e volent mostrar major hostilitat han treta la vostra ban-
dera reyal a la finestra de la sala del consell de la dita ciutat, en senyal de les dites 
coses, et de la qual cosa se seguirà gran escàndol e extermini de persones e de béns, 
car a la dita vila se convindria defensar segons a cascun és lícit e permès per insti-
tuït e dret de natura, e açò és veritat e n’és fama.

A la luz de aquella realidad, el gobierno saguntino suplicaba a Fernando I su 
intervención para evitar una confrontación armada, conscientes de su inferioridad 
militar respecto a la capital18. Una apelación a la justicia regia que abría un nuevo 
proceso judicial, que la ciudad intentó impedir, instando al monarca a desestimar 
la causa a razón de quince argumentos que, a grandes rasgos, pueden sintetizarse 
en las siguientes cinco premisas. La primera era que ya existía una causa abierta. 
Pues la ciudad de Valencia ya había presentado en las cortes parlamentarias, que se 
estaban celebrando, dos capítulos de agravios contra el baile saguntino, Jaume Ber-
tran, y sobre el proceso del justicia de Morvedre. En segundo lugar, la ciudad no 
reconocía el poder que el baile y el justicia locales se habían atribuido, asegurando 
que no tenían suficiente potestad para poner aquella escritura de firme de derecho, 
en tanto que aquellos habían expoliado el ejercicio de la jurisdicción que gozaba el 
justicia criminal de Valencia en dicha villa. Asimismo, en tercer lugar, mostraban 
cómo la legislación vigente era favorable a la capital, argumentando que Valencia 
disponía del privilegio real del 9 de mayo de 1364, el cual definía qué tenía aquella 
otorgada de Morvedre dentro de su término y contribución general con derecho de 

18  AMV, Procesos, vv-16, ff. 2v-3v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
2

host i cavalcada, así como el ejercicio judicial. En cuarto lugar, a efectos prácticos, 
desde 1365 la ciudad de Valencia había ejercido la jurisdicción en la villa. A saber, 
a partir privilegio real mencionado, la ciudad había tomado posesión de aquella y 
como prueba fehaciente más evidente se señalaba cómo desde entonces ya no exis-
tían mojones, que delimitaban físicamente la jurisdicción separada de cada una. Y, 
finalmente, se aludía a que la causa debía ser desestimada porque los usurpadores 
eran las autoridades municipales de Morvedre, que desde julio de 1412 habían pri-
vado a Valencia de la posesión jurisdiccional que aquella retenía19.

A los pocos días, el baile saguntino, Jaume Bertran, contraargumentaba la 
defensa realizada por la ciudad, acogiéndose al privilegio de julio de 1412 concedido 
por Fernando I, y señalando cómo para denunciar una usurpación primero había 
que demostrar que habían tenido su posesión, en clara alusión a que el síndico de la 
capital había omitido la existencia del privilegio: «per ley del regne e altres, aquell qui 
s’al·lega ésser expoliat deu e és tengut servar dues coses: la primera que fos en pos-
sesió; e la segona que·n sia gitat»20. Ante aquella respuesta, los dirigentes de la urbe 
asumieron que el proceso judicial iba a continuar y su estrategia se centró en solici-
tar al monarca que Jaume Bertran y algún particular de la villa –que representara 
a ciertos «singulars» de aquella– respondieran por los acontecimientos de finales de 
febrero y principios de marzo de 141221. Es decir, aquellos en los que el justicia local 
habría recusado ser representante por el justicia criminal de Valencia, bajo la autori-
dad del baile local de entonces22. Pues, al fin y al cabo, a efectos legislativos, ese acto 
sí supuso una desobediencia, en tanto que el privilegio de villa real no se obtendría 
hasta cuatro meses después. En cuanto a los prohombres de la villa que debían res-
ponder por otros, Francesc Savartes aportaba una relación de nombres de aquellos 
que consideraba susceptibles de comparecer ante el tribunal. Obviamente, su con-
creción por parte del síndico valenciano y su adjetivación como hombres singulares 
los identifica no solo como individuos relevantes de la sociedad política saguntina, 
sino, más en concreto, como aquellos que ocuparían entonces los escaños de jurado 
y consejeros en 1412. Un gobierno saguntino que, desde la perspectiva de la urbe, 
se consideraba el principal responsable de la usurpación de la jurisdicción del jus-
ticia criminal. Entre ellos, como puede verse en la siguiente tabla, estarían Mateu 
Llopis, justicia municipal en 1412; Juan de Santfeliu, baile local de entonces, quien 
habría legitimado la renuncia a ejercer el justiciado de la villa como lugarteniente 
del justicia criminal de Valencia; y Pere Castelló, que era uno de los abogados de la 
villa. En consecuencia, el resto de los individuos muy posiblemente fueron jurados 
y miembros del consejo local en esa anualidad (ver tabla 1).

19  AMV, Procesos, vv-16, ff. 5r-10v.
20  AMV, Procesos, vv-16, f. 11v-12v (26 febrer de 1415).
21  AMV, Procesos, vv-16, ff. 15v-16r. Además, la ciudad solicitaba la copia de los actos y 

documentos públicos realizados por el escribano del baile local y del escribano de la corte de Mateu 
Llopis antes y después de que aquel fuera nombrado el justicia de la «prestés» justicia de la villa.

22  AMV, Procesos, vv-16, ff. 14r-v. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
3

Mientras que, por su parte, los síndicos de Morvedre basarán su defensa a 
partir de la exposición básicamente de tres argumentos. El primero de ellos fue ale-
gar todo un conjunto de fueros y privilegios desde la fundación del reino de Valen-
cia que le otorgaban a la villa el ejercicio de la justicia y la capacidad de elegir a su 
justicia local. En segundo lugar, sosteniendo la afirmación de su condición de villa 
real, se apelará al fuero de no enajenación del patrimonio real. Y, finalmente, en rela-
ción con el privilegio favorable a la ciudad de 1364, sorprendentemente se afirmaba 
que aquel sí que había supuesto una usurpación de la jurisdicción de Morvedre por 
parte de Pedro el Ceremonioso: «car lo senyor rey en Pere, avi de vos senyor, e aprés 
la guerra de Castella espolià la dita vila e justícia de aquella de la dita jurisdicció e 
atorgà lo exercici d’aquella al dit justícia en criminal de València»23. Una acusación 
ante la cual la capital del reino recordará que dicho monarca les otorgó dicho privi-
legio en un momento en que la villa estaba bajo la obediencia del monarca de Cas-
tilla y, en consecuencia, no tenía por qué respetar los privilegios y fueros anteriores. 
Una tesis que ponía de relieve la idea de cómo Morvedre se había rendido al sobe-
rano castellano y, por tanto, no siempre había sido fiel a la Corona.

... com majorment atès que·l dit privilegi fou atorgat en temps que la dita vila era 
en poder e sots obediència del rey don Pedro de Castella, públich enemich del dit 
senyor rey en Pere, al qual dit Rey de Castella ja evans se era liurada, e lo dit sen-
yor rey en Pere havia pogut e podia en lo temps de la concessió disposa de fet ço 
que li plahia de tots los privilegis, immunitats e drets de aquella, o que a aquella 
pertenyen o havien pertangut...24.

23  AMV, Procesos, vv-16, ff. 21r-27r.
24  AMV, Procesos, vv-16, f. 27v.

TABLA 1. MIEMBROS DEL GOBIERNO MUNICIPAL DE MORVEDRE EN 1411-1412*

Joan de Santfeliu, caballero Bernat Armengol

Berenguer Vives, caballero Tomàs Vives

Francesc Berenguer, caballero Berenguer Centelles

Mateu Llopis d’Oteyça Bernat Saïdia

Bernat de Palomar Pere Castelló, doctor en leyes

Francesc Munyós Pere de Castellnou

Francesc Vives, caballero Cabestany

Guillem Benet Francesc Armengol

Bernat Marzen
* AMV, Procesos, vv-16, f. 16r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
4

El ataque al honor y la memoria de la villa por parte del síndico de Valen-
cia, que no tenía otra finalidad que la de justificar la validez legal del privilegio de 
Pedro el Ceremonioso, provocó que, por primera vez, los saguntinos pudieran dejar 
testimonio escrito de su versión de los hechos acaecidos durante la guerra de los dos 
Pedros. En este sentido, el 15 de abril, el baile local de Morvedre realizó una decla-
ración que debe ponerse en valor, en tanto que relata detalladamente –cincuenta 
años después de los acontecimientos– cómo fue vivida por parte de los saguntinos 
la guerra contra Castilla. Por tanto, aunque el relato se inserta dentro de un pro-
ceso judicial y, en consecuencia, tenía una finalidad partidista o interesada, no se 
puede menospreciar su valía como único testimonio documental de la memoria 
colectiva que a corto plazo –pues todavía sobrevivirían contemporáneos a la gue-
rra, ya que únicamente había pasado una generación– generó la guerra de Castilla 
entre los vecinos o, por lo menos, en la sociedad política local. En síntesis, su ale-
gato detallaba el mal estado del castillo de la villa antes del estallido del conflicto, 
los hechos que lo habían provocado, y, en consecuencia, justificaba que los sagun-
tinos no se habían rendido en ningún momento a Pedro el Cruel, sino que simple-
mente no pudieron soportar el asedio, insistiendo en el fundamento de que no por 
falta de lealtad sino de medios.

... en lo temps de la fortunal e cruel guerra de Castella, ço és en l’any .mccclx. e 
dos o .lx. tres, lo rey de Castella don Pedro, quoniam, possà forts e gran setge de 
homes de cavall, entorn a nou mília, e de peu, en gir de .lxx. mil, contra lo castell 
e vila de Morvedre, e ab multitud de guinys, tirant cascun podia de quatre en carch 
quintàs e ab bastides alteres de fusta, ba[l]lestes molts e quasi sens nombre altres 
aparells, e diverses linatges d’armes conbatien greument forts e incessantment de 
dia e de nit los dit castell e vila, en tant que axí per lo dit setge e fort combatiment, 
com per indisposició dels dits castell e vila, freturans de mils e altres coses necesàries 
a defenssió e tenir força en especial contra tan fort setge, combatiment e poder, lo 
dit don Pedro per força d’armes prés e ocupà los castell e vila desús dits, cessants, 
de tot en tot, culpa e negligència, frau e altres actes il·lícits de la dita universitat 
e singulars, qui eren lavors e aprés sin estats, com estiga en veritat que ells en e 
contra lo dit don Pedro et gent sua e los setge e combatiment desús dits per salvar 
los dits castell e vila a la Corona d’Aragó, e perquè no fosen preses ne ocupats ne 
resistieren es defenssaren virilment tant com per natura e en altra manera pogue-
ren, de fi perquè axó de les dites presó e occupació e, de totes e sengles coses, ans e 
aprés d’aquelles contingents, dependents, contenents o en qualque manera aquelles 
tocans foren e romanguen los dits universitat e singulars innocens, quitis e leals, 
axí com aquells qui en les dites coses et cascuna d’aquelles se agueren e eren a furs 
vers la Corona d’Aragó feelment e leal, segons que per avant e altre serà declarat25.

El carácter despiadado y la dureza que el debate interpretativo sobre la mayor 
o menor prevalencia del privilegio de 1364 sobre el de 1412 junto con el contraste 
de opiniones, inevitablemente, se proyectó sobre el conjunto de la sociedad política 

25  AMV, Procesos, vv-16, ff. 32r-v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
5

del reino, que acabo dividida entre defensores de los derechos de la capital frente a 
aquellos que mostraban apoyo a las elites saguntinas. Una realidad que llegó al marco 
de las cortes que se estaban celebrando en Valencia en verano 1415, y cuya intensi-
dad de las discusiones alteraba incluso las sesiones parlamentarias, hasta el punto de 
que, el 19 de julio de 1415, el abogado de la capital, Guillem Saera, se presentó ante 
un numeroso consejo general, advirtiendo que en las cortes era tan grande el debate 
sobre el hecho de Morvedre que Fernando I había considerado cancelarlas. Ante 
esta situación, y la imposibilidad de conocer las intenciones del monarca, Guillem 
Saera se ofrecía voluntario para tratar personalmente y en privado con el soberano 
aquel complicado asunto, con el fin de conseguir un acto de corte que reafirmara 
definitivamente la posesión de la jurisdicción de la villa por parte de la ciudad26.

Mientras que el proceso legalista continuaba, el patriciado urbano ante 
su incapacidad para imponerse en Morvedre no dudaba en seguir convocando a 
la milicia. Pues, a fecha del 31 de octubre de 1415, el monarca notificaba al baile 
general Joan Mercader como consecuencia de las intenciones de la capital de alzarse 
en armas contra Morvedre, y enviaba a Domingo Mascó con el objetivo de disua-
sión. Asimismo, Fernando I le rogaba que asesorara a aquel, aunque se debía man-
tener al margen en la medida de lo posible, ya que «a vos en aquesta matèria han 
un poch per odiós». De esta manera, aunque se desconoce cuál sería la posición de 
Joan Mercader, se intuye que no apoyaría especialmente al gobierno de la capital si 
el monarca prefería que fuera mejor que no interviniera27.

Con todo, las negociaciones de Guillem Saera, abogado de la ciudad, con 
Fernando I fueron un éxito, ya que el 16 de diciembre de 1415 conseguía que el 
monarca confirmara nuevamente la revocación del privilegio del 5 de julio de 1412, 
alegando su contradicción con el privilegio de Pedro el Ceremonioso28. Pero los 
saguntinos no se dieron por vencidos todavía y continuaron enviando mensajeros 
a la corte real, lo que obligaba a la capital a defenderse sistemáticamente para evi-
tar el otorgamiento de provisiones regias favorables a la villa. Es en esta coyuntura 
donde la carrera diplomática por obtener el apoyo de asesores legales, consejeros y 
familiares reales resultaría indispensable, el patriciado urbano partía en gran ventaja. 
En este sentido, conocemos cómo el ejecutivo valenciano, en marzo de 1416, daba 
las gracias a Bernat Ferrer y Bernat Roig por su asesoramiento en la causa contra 
Morvedre29. Mientras que ya reinando el Magnánimo, los magistrados agradecían 
a Olfo de Próixida, camarlengo de la reina madre, a Guerau de Cervelló, goberna-
dor de Cataluña, y a Pedro de Quesada, consejero del rey, sus trabajos en favor de 
la ciudad en el hecho de Morvedre30.

26  AMV, MC, A-26, ff. 41r-42v (19 de julio de 1415).
27  ACA, RC, reg. 2409, f. 107r.
28  La sentencia por extenso se conserva al AMV, Procesos, vv-16, ff. 41r-43r.
29  AMV, Lletres Missives (en adelante LlM), g3-13, f. 86v (18 de marzo de 1416).
30  AMV, LlM, g3-13, ff. 137v-138v (20 de agosto de 1416).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
6

3. EL «PACTO» ENTRE ALFONSO EL MAGNÁNIMO 
Y VALENCIA (1416-1417)

Con el ascenso al trono de Alfonso el Magnánimo, a principios de abril de 
1416, el conflicto de Morvedre continuaba su curso. De hecho, exactamente cuando 
se cumplía una semana del deceso de Fernando I, los jurados de Valencia notifica-
ban a sus mensajeros en la corte regia cómo se dirigía hacia aquella –directamente 
desde la corte del anterior monarca– Francesc Savartes, síndico de la ciudad en el 
caso contra Morvedre31. Ante la noticia de aquella llegada, el nuevo soberano no 
dudó en enviar una misiva, tanto al ejecutivo de Morvedre como al de la capital del 
reino, solicitándoles que cesaran los debates y cuestiones existentes entre aquellos, en 
un momento tan reciente después de la sepultura de su padre32. Posiblemente como 
consecuencia de aquella llamada a respetar cierto período de duelo, y, por tanto, 
en contraste con la celeridad de la capital, la primera toma de contacto del gobi-
erno saguntino con el Magnánimo no se produjo hasta el 2 de mayo –exactamente 
cuando se cumplía un mes de la muerte de Fernando I–. En su letra, el ejecutivo 
de Morvedre, tras las pertinentes condolencias, intentó instrumentalizar política-
mente la coyuntura para exponerle cómo tenían firmes esperanzas en que el nuevo 
soberano continuara con el propósito de su antecesor en la Corona, quien en 1412 
les había otorgado el privilegio de villa real, omitiendo por completo las posteriores 
revocaciones reales.

A los dos meses de aquella misiva saguntina, Alfonso reconocía a Joan Mer-
cader, baile general, que aún no había tratado la cuestión del hecho de Morvedre, 
a pesar de haber tenido presentes durante algún tiempo en su corte a los mensaje-
ros de Valencia, quienes le insistían en que confirmara la revocación del privilegio 
que Fernando I les había otorgado33. De esta manera, durante los meses de mayo y 
junio de 1416, mientras el patriciado urbano –dividido entre centellistas y antiguos 
miembros del bando de los Vilaragut– estaba inmerso en un clima de tensiones ante 
la posibilidad de la introducción de una ceda real de los jurados tanto en las eleccio-
nes de la capital como también en las de Xàtiva, el ejecutivo siguió defendiendo sus 
derechos jurisdiccionales sobre Morvedre en la corte real. Es decir, ni el miedo a una 
posible intercesión real en la renovación de la máxima magistratura urbana –que sí 
se produjo de hecho en el caso de Alzira y Xàtiva34– hizo atenuar la determinación 
de la capital en su lucha legislativa contra la administración municipal saguntina. 
En consecuencia, puede afirmarse cómo paralelamente durante el primer trimestre 

31  AMV, LlM, g3-13, ff. 97v-98r (9 de abril de 1416).
32  ACA, RC, reg. 2561, f. 38v.
33  ACA, RC, reg. 2665, f. 46r. 
34  Bernabeu Borja, Sandra, «L’arbitratge regi a la ciutat de Xàtiva en el context previ a 

la introducció de la insaculació (1416-1427)». Medievalismo, n.o 27 (2017), pp. 45-71; y de la misma 
autora «Les eleccions dels jurats i del Consell d’Alzira i Xàtiva en 1416: els primers testimonis 
d’intervencionisme regi d’Alfons el Magnànim», en J. Cebrià (coord.), Estudis sobre la història, la geogra-
fia i el patrimoni cultural de la Ribera del Xúquer. Valencia, ed. Alfons el Magnánim, 2018, pp. 149-174. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
7

del reinado de Alfonso el Magnánimo sus relaciones con las elites dirigentes de la 
capital se centraron en dos asuntos: la intervención o no de la Corona en las elec-
ciones del ejecutivo de gobierno a favor de los centellistas de las dos ciudades más 
importantes del reino y la defensa de su jurisdicción sobre Morvedre.

Por otra parte, el monarca aseguraba al baile general que mientras había 
estado en Poblet no había podido reunir a su consejo, por lo que decidió aplazar el 
asunto hasta su llegada a Barcelona. Allí, una vez asesorado por sus consejeros, habría 
tomado dos decisiones, la primera de las cuales era aplazar la resolución de la sen-
tencia hasta que no estuviera presente en el reino de Valencia, por lo que le instaba 
a que junto con el gobernador velara porque nadie mediante hechos o habladurías 
agravara más aún el conflicto jurisdiccional, autorizándoles a imponer castigos en 
caso contrario. Mientras que la segunda determinación que había tomado era que 
concluiría en breve las diferencias entre la ciudad y la villa por vía exclusivamente 
de la justicia, sin intención de recompensar los servicios realizados en el pasado por 
una u otra parte a él o a su padre:

... segons que per justícia trobarem ésser fahedor, a la qual som més obligats que 
no a comport de honor de quisvulla ni de serveys que algú se pretents a nos o al 
senyor rey, nostre pare, de gloriosament a haver fets, en la remuneració dels quals 
no volem la justícia ésser en alguna part violada...35.

No obstante estas palabras del Magnánimo, seis meses después el asunto 
continuaba pendiente de sentencia, por lo que, a finales de febrero de 1417, el con-
sejo de la capital decidió enviar una embajada a la corte real –formada por los jura-
dos ciudadanos Guillem Solanes y Bernat Abri, el abogado Guillem Saera y Joan 
Pujada– con plena autoridad para llegar a un acuerdo con el monarca. Una mensa-
jería que contaría, además, con el apoyo diplomático de Olfo de Próixida36, quien 
en agosto ya había intercedido por la urbe. Transcurridos casi quince días, el eje-
cutivo de la capital mandaba a sus mensajeros copia del agravio que el síndico de 
Morvedre había presentado en las cortes y la respuesta hecha a aquel. Pero más 
allá de esa información, aquella misiva de los jurados era significativa porque vis-
lumbra los términos de la negociación de la ciudad con el monarca a partir de dos 
ítems concretos que, en principio, no quedaban entrelazados entre ellos. En primer 
lugar, los ediles notificaban a sus síndicos en la corte real que una vez que certifica-
ran haber terminado sus asuntos, se procedería a establecer los contratos de carga-
mento de 15 000 florines (165 000s), los cuales tenían ya concertados. En segundo 
lugar, se les hacía mención de que dentro del mismo consell había voces discrepan-
tes sobre la actitud adoptada por los magistrados respecto al hecho de Morvedre37. 

35  ACA, RC, reg. 2665, f. 46r.
36  Sobre los mensajeros de la ciudad de Valencia vid. AMV, LlM, g3-13, ff. 186v-187v.
37  AMV, LlM, g3-13, ff. 191v-192r (11 de marzo de 1417): «per vostre avís certificam com ací 

en alcunes parts se tenen grans parlaments per alcuns qui no desigen nostre be avenir, no havem encara 
clar sentiment del material, be·ens pensam que no·s mou tracta alcun favorable als que huy regexen».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
8

Es decir, como resultado de la negociación con el monarca, el ejecutivo municipal 
debía efectuar un pago de 165 000 sueldos, resolución que no agradaba a ciertos 
miembros del consejo.

Ahora bien, ¿cuáles eran explícitamente los términos del trato o pacto al que 
habría llegado el monarca? La respuesta aparece de forma más clara en una letra del 
16 de marzo de 1417 de los jurados de Valencia a sus mensajeros en la corte real, 
en la que definen con detalle los términos de la acción contractual entre el sobe-
rano y el ejecutivo valenciano. Pues el primero otorgaría una sentencia favorable a 
la ciudad en el caso de la jurisdicción de Morvedre y a cambio aquella le concedería 
una donación de 15 000 florines (165 000s). Asimismo, en las condiciones de aquel 
acuerdo, se especificaron los detalles de la ejecución, a saber, cómo deberían desar-
rollarse los hechos para que la forma de proceder de Alfonso el Magnánimo oficial-
mente se escenificara como un acto esporádico, producto de un ejercicio imparcial 
de la justicia regia. De acuerdo con dicha finalidad, se previó que todo empezaría 
cuando el soberano entrase en el reino de Valencia y llamara a su presencia tanto 
a los síndicos de la urbe como a los de la villa para que expresaran todo aquello 
que tuvieran que decir. A continuación, con la publicación de la sentencia judicial, 
Alfonso revocaría el privilegio de Fernando I favorable a Morvedre y, después, pon-
dría en vigor el privilegio de Pedro el Ceremonioso en favor de la ciudad de Valen-
cia. Tras ello, solo en caso de que el gobierno saguntino volviera apelar, el rey debía 
personarse en Morvedre y restituir la soberanía jurisdiccional de aquella, aunque al 
llegar a Valencia por acto de corte haría las revocaciones necesarias y confirmaría la 
posesión sobre aquella por parte de la capital38. Esta planificación de cómo debían 
suceder los acontecimientos evidencia la voluntad de ocultar el pacto como un requi-
sito necesario e imprescindible para salvaguardar la imagen pública de la Corona. 
De hecho, salvo esta última misiva, en ningún momento se hace explícito en el resto 
de documentación municipal que el dinero concedido al monarca guarde relación 
directa con el hecho de Morvedre, aunque a veces no puede evitar ser mencionado 
de forma indirecta. Por poner un ejemplo, el 15 de marzo, los jurados ordenaban 
al clavario municipal, Francesc Siurana, que firmara las ápocas de los cargamentos 
de los 15 000 florines para que los mensajeros satisficieran las necesidades del rey, 
en tanto que si no lo hacía en breve daría «tarda als affers, e gran dan a la ciutat»39.

Por otra parte, como hemos dicho anteriormente, este acuerdo entre el nuevo 
monarca y los síndicos dividió a las elites gobernantes, especialmente por las reti-
cencias de algunos consejeros a efectuar el pago de 165 000 sueldos. Es por ello que 
ante los rumores que habían recibido los mensajeros de la ciudad en la corte real 
de que debía modificarse aquel pacto con el soberano, el ejecutivo valenciano tuvo 
que desmentirlo rápidamente. Aunque, considerando estas diferencias internas del 
gobierno, les rogaban que tuvieran especialmente cuidado en que el Magnánimo 
ejecutara el trato tal y como estaba previsto:

38  AMV, LlM, g3-13, ff. 193r-194r (16 de marzo de 1417).
39  AMV, LlM, g3-13, f. 192v (15 de marzo de 1417).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

9
9

... e en aquesta manera lo consell de la dita ciutat ab gran difficultat, segons sabets, 
presents vosaltres molt honrables senyors, deliberà fer los dits préstechs o subvenció 
en la forma contenguda en los capítols per vosaltres senyors ací tramesos, e crehem 
que metre altra vegada en consell lo present feyt seria destrucció total dels dits affers 
e barrejar aquells sens revenir, car ja sabets quants grans de pebre si són lançats per 
desviar lo dit acte, e no seria en nosaltres ne en mà nostra poder-ho revenir. Car, 
cascú de vosaltres senyors sap com se governen los consellers del consell de la dita 
ciutat, e quantes diversitats e oppinions escropuloses, més a destrohir la cosa que 
avenir aquella, perquè pregam-vos, tant affectuosament com podem, que vullats 
supplicar lo dit senyor que sia mercé sua no mudar lo dit partit per vosaltres repor-
tat a la dita ciutat, ans segons aquell finar los dits fets, e per vostre avís havem ces-
sat comunicar en públich vostra dita letra, crehents que no seria sinó emprenyar de 
sospites los edificats de les oppinions adverses a aquest acte, e certificam-vos que 
per vigor de la vostra letra darrera ans de aquesta havem haüt a mans nostres los 
15 000 florins, e demà per lo matí se devia partir la persona qui·ls se’n devia por-
tar, e haver cessat tro se’n lo fet per la forma ací concordada sia aquí per vosaltres 
fermat e encontinent que per vosaltres siam certificats que la cosa haja a són efecte 
haurets aquí la moneda...40.

Después de aquella relevante misiva del 16 de marzo, los jurados se mos-
traban contentos ante la noticia de que dicho pacto iba adelante, notificando a sus 
mensajeros en la corte real que pronto se enviarían los 15 000 florines, así como 
los abogados de la urbe encargados de dicho asunto. De hecho, el 22 de marzo, el 
gobierno municipal enviaba a la corte real a Lluís Joan con la cantidad acordada41. 
Por tanto, teóricamente, se puede deducir que el acuerdo debió ser ejecutado tal y 
como se había descrito en la misiva. Sin embargo, los dirigentes de Morvedre con-
tinuaron persistiendo, especialmente después de que la corte real saliera de Valen-
cia, momento en que el patriciado urbano se ponía al acecho ante la organización 
de una numerosa embajada de la villa –constituida por dieciséis mensajeros– que 
sería enviada al soberano42. Ante esta situación, los magistrados valencianos, en un 
primer momento, rogaron a Pere Pérez, lugarteniente del escribano de ración del 
rey, que «per correu volant de dia en dia e de hora en hora» les fuera informando si 
aquellos obtenían alguna acta o provisión favorable43. Mientras que, a continuación, 
se preparó una numerosa embajada en la corte regia –formada por dos jurados ciu-
dadanos (Guillem de Solanes y Bernat Abrí), además de Guillem Saera, Pere Català, 
Joan Pujada, Joan Navarro, Joan Alçamora, Berenguer Clavell, Guillem de Alpicat 
y el síndico y el escribano de la sala– para tratar de concluir definitivamente la cues-

40  AMV, LlM, g3-13, ff. 193r-194r (16 de marzo de 1417). 
41  AMV, LlM, g3-13, ff. 194v-195v. Bernat Joan llevaría 13 000 de los 15 000 florines acor-

dados, a causa que los 2000 restantes habían sido consignados por el monarca a Miquel Jaume, lugar-
teniente del tesorero de la reina madre.

42  AMV, LlM, g3-13, ff. 202v-203r.
43  AMV, LlM, g3-13, f. 201r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

0

tión de Morvedre. Es decir, la numerosa mensajería de la villa era respondida por la 
capital con otra. La situación, por tanto, empezaba a ser insostenible.

El 27 de abril, el Magnánimo convocó sus primeras cortes con el fin de 
realizar el juramento de los fueros y privilegios del reino. Y sería en ese marco par-
lamentario donde el monarca, a fecha del 26 de mayo de 1417, revocaría definitiva-
mente el privilegio del 5 de julio de 1412 en favor de Morvedre44, y al día siguiente 
–a diferencia de ocasiones anteriores– decidió intervenir en el gobierno de la villa, 
justificando la necesidad de primar la jurisdicción que la ciudad de Valencia tenía 
en aquella. Así pues, el monarca ordenaba a Vidal de Blanes, gobernador del reino, 
que reuniera al consejo general de Morvedre para deponer al justicia local y hacer 
nueva elección según el sistema establecido por Pedro el Ceremonioso por el privi-
legio del 9 de mayo de 1369. En otras palabras, que se nominara a doce candidatos 
que fueran sometidos al sorteo de redolins, y que extraídos los tres aspirantes finales 
fueran llevados al justicia criminal de Valencia, quien designaría a la persona que 
sería nombrada justicia de Morvedre. Del mismo modo, daba instrucciones para 
que el justicia electo fuese a Valencia a jurar el cargo ante el justicia criminal. Ade-
más, el soberano advertía que si los dirigentes saguntinos se negaban se emitieran 
provisiones penales, autorizándole a realizar la elección45.

Una determinación monárquica que permite observar cómo el ejecutivo 
valenciano al final del ejercicio político de 1416-1417, dominado por centellistas 
aunque con presencia de partidarios de los Vilaragut, había conseguido con un gran 
esfuerzo diplomático y económico con Alfonso el Magnánimo la «compra» de la 
sentencia favorable en el caso de Morvedre, lo que explica el carácter contundente 
de las disposiciones reales. De hecho, únicamente la autoridad del monarca –pro-
yectada, a efectos gubernamentales, por sus mandamientos ejecutorios– disuadiría 
a la elite gobernante saguntina de seguir reivindicando su derecho a permanecer 
fuera de la jurisdicción de la ciudad de Valencia.

4. LA RESOLUCIÓN DEL CONFLICTO: 
LA SINERGIA DEL REY CON LA CAPITAL (1417-1420)

De acuerdo con la nueva realidad jurídica de la villa, marcada por el acto 
de cortes del 26 de mayo de 1417, Alfonso el Magnánimo decidió –desconocemos 
si por iniciativa propia o a instancia del gobierno de la urbe– que las elecciones de 
los jurados saguntinos de aquella anualidad se volvieran a repetir, además de reele-
gir al justicia local de Morvedre. En concreto, el 29 de mayo, jornada en que cele-
braron las elecciones de los jurados y el consejo, el Magnánimo notificaba a Vidal 
de Blanes, gobernador del reino, que aquellas se habían realizado con el justicia 

44  Hay que recordar que esta renovación confirmaba las sentencias del 9 de febrero y del 14 
de diciembre de 1415 vid. Santamaría, El consell general de Valencia, p. 109, n. 58.

45  ACA, RC, reg. 2562, f. 84v (27 de mayo de 1417).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

1

local revocado y, por tanto, había ordenado a Martín d’Esparza repetir la elección 
de aquellos. Asimismo, el monarca le comunicaba a dicho gobernador cómo era su 
responsabilidad velar porque dicho mandato regio fuera ejecutado y, en consecuen-
cia, no debía abandonar la localidad hasta que la voluntad regia fuera satisfecha46. 
Ante aquellas instrucciones reales, al día siguiente, 30 de mayo, Vidal de Blanes se 
presentó en Morvedre, donde se encontró con las puertas de aquella cerradas hasta 
media mañana, en cuyo transcurso los jurados elegidos con el justicia revocado 
realizaron el juramento institucional de acceso a la magistratura en poder de Fran-
cisco Serena, lugarteniente del baile local Bernat Saïdia. Así pues, según notificó el 
gobernador al monarca, cuando pudo entrar en la villa había un vacío de poder, ya 
que no pudo hallar ninguna autoridad municipal –ni a los jurados nuevos, ni a los 
de la juradería precedente, ni tampoco al lugarteniente del baile ni al propio baile 
local–. Por tanto, concluía que aquellos ante su presencia se habían escondido con 
la colaboración vecinal en una estrategia basada en la ausencia de poder público 
como recurso para no ejecutar los mandatos reales. Comportamiento que debía ser 
considerado como un acto de inobediencia a la Corona, acusando especialmente al 
baile local Bernat Saïdia de haber nombrado expresamente a su lugarteniente con 
dicho fin, quedando así escusado «frívolament». Al mismo tiempo, el gobernador 
comunicaba al soberano la necesidad de enviar a un procurador fiscal, sugiriendo en 
concreto que remitiera a Francesc Bardaxí o a Pere d’Anglesola junto con un trom-
peta que hiciera llamar a la gente. Pues, según confesaba, incluso «la gent menuda 
que és en la vila tant me vehée se aparten et se’n van axí com diable de sagrat, et 
encara dites per alguns molt foles paraules de menases»47.

El día siguiente, en Valencia, el Magnánimo requería ante su presencia a 
Bernat Centelles, justicia local, y a cinco o seis personas singulares de la villa, esco-
gidas por los jurados de aquella. Asimismo, se instaba al gobernador a llevar todos 
los procesos y actos que había realizado por dicho asunto el día anterior48. El 2 de 
junio, el monarca notificaba a Vidal de Blanes cómo Domingo Mascó le había 
narrado todo lo ocurrido, por lo que le mandaba de nuevo que convocara el consejo 
con el fin de que aquel repitiera las elecciones de sus magistrados. Ahora bien, en 
aquella ocasión, el soberano, posiblemente tras llegar a un acuerdo con los dirigen-
tes saguntinos, confesaba que le era indiferente si eligieran a quienes ya lo habían 
sido días antes, es decir, que de manera excepcional –sin que fuera empleado como 
precedente– se escenificara una elección de jurados ficticia, que únicamente confir-
mara la elección anterior bajo los nuevos parámetros legales. Hecha aquella nueva 
elección, dicho gobernador debió de forzar a Berenguer Centelles, justicia local, a ir 
a Valencia a realizar el juramento institucional de su cargo como lugarteniente del 
justicia criminal de Valencia49. Y, de hecho, se constata que así ocurrió, en tanto que 

46  ACA, RC, reg. 2562, f. 85v (29 de mayo de 1417).
47  ACA, RC, Cartes reials, f. 540r (30 de mayo de 1417).
48  ACA, RC, reg. 2562, f. 86r (31 de mayo de 1417).
49  ACA, RC, reg. 2665, f.167r (2 de junio de 1417).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

2

las actas municipales de la capital registran cómo el 4 de junio, Berenguer Centelles 
juraba lo siguiente ante el justicia criminal y los jurados:

... que, en lo regiment del dit offici de lochtinència en la dita vila, tendrà e guar-
darà raó e justícia segons furs e privilegis per la manera e forma que los tres justí-
cies de la dita ciutat han promès e jurat tenir e observar en los fets criminals com 
en los civils, e que·s nomenarà e s’escriurà lochtinent del dit honorable justícia en 
lo criminal...50.

El acto institucional, símbolo del restablecimiento de la sumisión juris-
diccional de Morvedre a Valencia, se realizó bajo orden directa del Magnánimo y 
con la bandera real ondeando contra la villa en la ventana de la Casa de Ciudad. 
En este sentido, el juramento de Berenguer Centelles personalizaba la supeditación 
de las elites gobernantes saguntinas a los intereses del patriciado de la capital, por 
lo que dicho justicia de Morvedre hizo constar en acta que se había visto obligado 
por imperativo legal a realizar el juramento «per temor de les penes imposades a 
aquell per l’onorable governador del regne de València». Realizado aquel, el ejecu-
tivo valenciano retiró la bandera y dejó de repicar campanas para ajustar a la gente 
contra la villa. A partir de entonces se ponía fin definitivamente al debate en torno 
a la jurisdicción, lo que, por otra parte, no significó la conclusión de los desacuer-
dos entre Morvedre y la ciudad.

Pues a partir de entonces, el ejecutivo de la capital desarrolló todos sus engra-
najes señoriales sobre los saguntinos. Es decir, las elites de la urbe, lejos de llevar a 
cabo una política de reintegración jurisdiccional progresiva de la villa, que más o 
menos facilitara a aquella adaptarse financieramente a la nueva realidad, comenzó 
rápidamente a exigir compensaciones y a incrementar las cantidades derivadas de 
sus derechos gubernamentales sobre aquella. Una dinámica que, en consecuen-
cia, supuso la apertura de nuevos procedimientos judiciales entre ambos gobiernos 
municipales. En concreto, en agosto, el ejecutivo saguntino denunció ante Alfonso 
el Magnánimo cómo la ciudad pretendía que aquella contribuyera permanentemente 
en los gastos de la Obra de Murs i Valls, institución encargada de la reparación de 
muros y saneamientos de la capital51, con veinticinco libras anuales (500 sueldos). 
Además, los dirigentes de la capital habían incrementado el porcentaje que le corres-

50  AMV, MC, A-26, ff. 255r-v (4 de junio de 1417). Bernat Centelles ejerció el cargo hasta 
tres días antes de Navidad, en que aquel como era habitual fue renovado. A partir de entonces y a lo 
largo de esa anualidad, lo desarrolló Bernat Armengol, otro vecino de la villa, quien realiza el jura-
mento institucional correspondiente, con las mismas cláusulas que Bernat Centelles, ante el justicia 
criminal de Valencia vid. AMV, MC, A-26, f. 301r (27 de diciembre de 1417).

51  Melió, Vicente, La «Junta de Murs i Valls»: Historia de las obras públicas en la Valen-
cia del Antiguo Régimen (siglos xiv-xviii). València, Consejo Valencià de Cultura, 1997; y Lop, Josep, 
De la institució, govern politich y juridich, obseruancies, costums, rentes y obligacions dels oficials de les 
Itts. fabriques vella dita de Murs i Valls i nova dita del Riu, de la insigne y coronada ciutat de Valencia. 
Valencia, 1675, edición facsímil del Ayuntamiento de Valencia.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

3

pondía pagar a la villa de la parte del donativo de cortes que le concernía satisfacer 
en la ciudad, pasando de la décima a la vigésima quinta parte.

La querella de los saguntinos precipitó que el Magnánimo pidiera expli-
caciones al patriciado urbano, quien en consejo general decidió guardar silencio 
hasta que el mismo soberano otorgara el mandato ejecutorio de la sentencia contra 
Morvedre52. Mientras tanto, la presión fiscal sobre los habitantes saguntinos conti-
nuaba acentuándose hasta tal punto que, en ocasiones, los oficiales de la capital que 
debían ejecutar las medidas concretas adoptadas por el ejecutivo valenciano empa-
tizaban con aquellos. Esta circunstancia debió de ser evidente para los magistrados 
de la urbe, que el 25 de septiembre recriminaban al abogado Guillem d’Alpicat y a 
Francesc Savartes, lugarteniente del síndico de Valencia en dicha villa, que estaban 
actuando movidos «a pietat envers los de Murvedre»53. Es decir, no estaban ejecu-
tando sus mandamientos con la contundencia deseada, según habrían informado 
Guillem Saera y Pere Català a Domingo Mascó, asesor del gobernador.

Esta dinámica política de la ciudad fue continuada por el ejecutivo inme-
diatamente posterior. De hecho, llegó a su punto más crítico durante el primer tri-
mestre de 1419. Pues, el 3 de abril de ese año, los jurados de Morvedre suplicaban 
el arbitraje del monarca ante las nuevas exigencias económicas de la capital, que en 
aquella coyuntura les reclamaba todas las cantidades correspondientes a los dona-
tivos de cortes desde el reinado de Martín I hasta entonces. A saber, el gobierno de 
Valencia le exigía al de Morvedre la parte proporcional que le correspondía pagar 
del donativo asignado a la capital desde el tiempo que había dejado de hacerlo. Ante 
aquella circunstancia, ahogada en deudas y amenazada por Valencia de iniciar ejecu-
ción de bienes, las elites dirigentes de la villa suplicarán desesperadamente a Alfonso 
el Magnánimo su intercesión:

... Bé creem acorden a vostra gran senyoria los serveys personals, les excessives des-
peses e los dons gracioses fets ultra poder ab gran deliberalitat de cor al molt alt 
senyor rey en Ferrando de gloriosa memòria, los quals crehiem null temps ésser 
oblidats, de què senyor esperam final reparació de aquesta vila miserable, la qual 
veem ésser lexada a oblidació axí com l’om mort, si doncs vostra primeríssima 
clemència senyor no la reminifica. O senyor, fets nos dignes que nostra eaudició 
vingua devant vostra reyal magestat e no perescam axí en ubert!, car la ciutat nos 
demana diverses quantitats pecuniàries afermant ésser-li degudes per contribució 
en donatius del temps ençà que·l molt alt senyor rey en Martí de lloable recorda-
ció començà a regnar...54.

52  AMV, MC, A-26, f. 273 (14 de agosto de 1417): «lo consell ha deliberat no oir raona-
ment de les dites coses, tro primerament e abans lo dit senyor haja ab acabament executòria la sen-
tència donada entre la dita ciutat e la dita vila, enaxí que realment e de fet la dita ciutat culla e reeba 
ab effecte lo capítol de obra de murs e valls en la dita vila, e ladonchs e no abans la dita ciutat oirà 
raonament del dit fet, e deliberarà sobre aquell».

53  AMV, LlM, g3-13, ff. 214v-215r (25 de septiembre de 1417).
54  ACA, RC, Cartes reials, f. 1231r (3 de abril de 1419).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

4

Ante esta solicitud de la villa, que no podía seguir luchando jurídicamente 
contra el poder de la capital, el monarca aceptó arbitrar la situación siempre que 
aquella renunciara a todos los procedimientos judiciales que todavía tenía abiertos 
contra la capital. Y así sucedió, pues la renuncia se formalizó en el marco del par-
lamento general –celebrado en septiembre–, en el que aquella hacía público cómo 
se sometería al arbitraje personal del monarca, que debía decidir la resolución de 
las tres cuestiones que la enfrentaban en ese momento con el ejecutivo valenciano. 
La primera de las cuales era el derecho o no de la villa a participar en las cortes; en 
segundo lugar, determinar la cuantía anual que aquella debía realizar en la ciudad 
en concepto de contribución de Murs e Valls; y, por último, precisar qué porcentaje 
le correspondía pagar en el donativo de cortes que la capital, a través del brazo real, 
efectuaba a la Corona55.

La noticia de aquel acuerdo entre el soberano y Morvedre fue expuesta en el 
consejo general de Valencia del 15 de septiembre, por el jurado Gabriel de Palomar, 
que estaba asistiendo al parlamento en calidad de síndico municipal. Aquel describía 
cómo Alfonso el Magnánimo se había propuesto «levar de carrera, o per expedient 
o per justícia los debats que huy penjen davant ell en via de supplicació de les parts 
entre la dita ciutat d’una part, e lo síndich de la vila de Murvedre de la part altra». 
En consecuencia, dicho magistrado pedía al consejo que fuese votada la propuesta 
real de que la ciudad aceptara también el arbitraje regio. La respuesta positiva del 
gobierno de la capital, tras una votación, dejaba en manos de la monarquía la reso-
lución de los conflictos y, al fin y al cabo, la definición de las nuevas relaciones que 
se establecieron entre la urbe y la villa56.

El 23 de diciembre siguiente, un día después de la renovación anual de los 
justicias, voluntariamente los jurados de Morvedre, Manuel Manzem y Miquel 
Pérez, en calidad de mensajeros municipales, presentaban ante Francesc Andreu, 
justicia criminal de Valencia, los tres redolins, dentro de los cuales estaba el nom-
bre de los tres candidatos finales, que concurrían en la elección del lugarteniente de 
la justicia criminal de Valencia en la localidad. Abiertos aquellos, que contenían el 
nombre de Berenguer Centelles como representante de la parroquia de San Juan, 
Folch Erau por la de Santa María y Guillem Benet por la de Santa Ana, el justicia 
criminal, en presencia de los jurados, elegía al representante del distrito de Santa 
María57. Este procedimiento electoral, desarrollado sin coacciones, se convirtió en 
símbolo del fin de las hostilidades entre la villa y la ciudad. De hecho, el 20 de abril 
de 1420, el patriciado valenciano notificaba al rey que en sus relaciones con Mor-
vedre «roman entre les parts concòrdia e dilecció»58. Una fecha en la que el ejecu-
tivo valenciano ordenaba a Pere Pérez, síndico municipal en la corte real, que en 
tanto que los debates con Morvedre se habían terminado, que aquel prestara todo 

55  AMV, MC, A-27, ff. 148v-149v (15 de septiembre de 1419).
56  Ibid.
57  AMV, Qüerns de Provisió, B-1, sf. (23 de diciembre 1419).
58  AMV, LlM, g3-14, ff. 191r-v (20 de abril de 1420).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

5

su apoyo a los mensajeros de aquella en la pugna que tenían con su baile local por 
el pago de algunos derechos reales que ahora se le exigían. De ese modo, el apoyo 
diplomático de la ciudad a la villa frente a los intereses reales en aquella acontecía 
en un gesto definitivo de concordia entre ambas partes:

... tenint-se per vila reyal, fóra la submissió de aquesta ciutat, ha pagats en deman-
des fetes per lo senyor rey moltes quantitats, e pus ha plaglut a Déu que mitjançant 
justícia la ciutat a obtingut son tot, e tots debats són resecats, resta que sin escu-
sats de totes demandes e dons per lo fur del senyor rey en Martí, car és dins terme 
general de aquesta ciutat, e lo dit fur exhimeix per aquesta raó par que la dita vila 
tramet missatgers al senyor rey per haud executòria del dit fur e declaració, que la 
dita vila no sia tenguda pagar los dits dons e que no són tenguts a host e cavalcada 
sinó a la dita ciutat, hoc e per suplicar al dit senyor sobre·ls debats que ha la dita 
vila amb lur batle dels quals n’escrivim al dit senyor, on molt honorable senyor vos 
pregam que en obtenir la dita executòria vullats ab aquells fer instància suplicatòria 
al dit senyor en menera que la dita vila per nostra intercessió senta fruyt e benefici 
e conega que la volem favorablement tractar axí com es raó...59.

5. CONCLUSIONES

Más allá de las complejidades y las interpretaciones legales derivadas de un 
conflicto jurisdiccional que condicionó las relaciones particulares entre Valencia y 
Morvedre durante seis décadas, sobresale la acción política de la monarquía. Tanto 
Pedro el Ceremonioso como Fernando I y después Alfonso el Magnánimo hicie-
ron prevalecer por diferentes motivos sus relaciones de poder con el patriciado de la 
capital. En este sentido, lo único que mantuvo vivas las esperanzas del gobierno de 
Morvedre de recuperar el estatus pleno de villa real fue la actitud perseverante de 
sus dirigentes locales, que supieron gestionar abiertamente, y, al mismo tiempo, la 
vía de la desobediencia y la vía judicial. Una firmeza de los saguntinos que hizo que 
la resolución definitiva del conflicto a favor de la ciudad de Valencia solo se pudiera 
insertar en el marco de unos primeros años del reinado de Alfonso el Magnánimo, 
marcados por el inicio de una relación de sinergia con las elites centellistas de la 
capital. Pues estas asumieron ser un instrumento financiero para la monarquía a 
cambio de obtener ciertas prerrogativas regias a su favor, tendentes en los primeros 
años a incrementar el proceso de oligarquización de las instituciones del gobierno 
municipal, como medida necesaria para excluir a los antiguos miembros de la fac-
ción de los Vilaragut de las esferas de poder público. De acuerdo con ello, la com-
pra de la justicia regia favorable a la capital del reino a cambio del otorgamiento de 
un donativo de 165 000s fue el único recurso que encontró el patriciado valenci-
ano para poner fin al conflicto territorial. Asimismo, dicha donación de recursos 
económicos, calificada muchas veces por la historiografía como un acto gracioso de 

59  AMV, LlM, g3-14, ff. 191v-192r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

6

una oligarquía valenciana, siempre sumisa y fiel a los preceptos de los Trastámara, 
se realizó a cambio de una contraprestación de la Corona. Es decir, hubo colabo-
ración y voluntad de negociación entre el ejecutivo de la capital valenciana y el rey, 
que fueron capaces de llegar a un consenso.

Una operación financiera que, por una parte, representa un primer gran 
acuerdo entre las elites dirigentes de Valencia y el Magnánimo, que se debe insertar 
en el marco inicial de desarrollo de concordancias entre ambos actores políticos. 
Mientras que, por otra parte, el pacto evidencia cómo Valencia, la ciudad capital, 
que lideraba el brazo real de las Cortes parlamentarias del reino, únicamente se eri-
girá en defensora del patrimonio real, siempre que aquel no afectara a sus intere-
ses particulares y a los de su patriciado urbano. Asimismo, desde otra perspectiva, 
finalmente quien venció en los conflictos jurisdiccionales entre Valencia y Morvedre 
fue la monarquía, que logró que las oligarquías territoriales locales, de uno y otro 
municipio, aceptaran su arbitraje como única vía posible para buscar una conclu-
sión definitiva en sus diferencias, en un contexto en el que los Trastámara estaban 
aún en proceso de legitimación. Una arbitración regia, más allá de las vías ordi-
narias de los tribunales de justicia, que se efectuó posteriormente a que Alfonso el 
Magnánimo y las elites gobernantes de la ciudad realizaran un acuerdo contractual 
secreto, cuya gran relevancia es que sirvió a los dirigentes valencianos para mostrar 
su alta capacidad financiera y su omnímoda voluntad negociadora ante un Alfonso 
el Magnánimo con pretenciosos proyectos mediterráneos.

Recibido: 8 de noviembre de 2022; aceptado: 18 de noviembre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

7

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Baydal Sala, Vicent, En els orígens de la revolta de la Unió al regne de València (1330-1348). València, 
PUV, 2013.

Belenguer Cebrià, Ernest, Vida y reinado de Pedro IV el Ceremonioso (1319-1387). Lleida, Milenio, 
2015, 157-187.

Bernabeu Borja, Sandra, «L’arbitratge regi a la ciutat de Xàtiva en el context previ a la introducció 
de la insaculació (1416-1427)». Medievalismo, n.o 27 (2017), pp. 45-71.

Bernabeu Borja, Sandra, «Les eleccions dels jurats i del Consell d’Alzira i Xàtiva en 1416: els primers 
testimonis d’intervencionisme regi d’Alfons el Magnànim», en J. Cebrià (coord.), Estudis 
sobre la història, la geografia i el patrimoni cultural de la Ribera del Xúquer. Valencia, ed. 
Alfons el Magnánim, 2018, pp. 149-174.

Díaz Borrás, Andrés, «Las obras de conservación del Castillo de Sagunto a lo largo del siglo xv». 
Arse: Boletín anual del Centro Arqueológico Saguntino, 32-33 (1998-1999), pp. 125-154.

Faus Faus, Miquel, «Fornir los castells e vila de Murvedre. Las obras y el aprovisionamiento del 
castillo de Morvedre durante la guerra de castilla (1365-1366)». Gladius, Estudios sobre 
armas antiguas, arte militar y vida cultural en oriente y occidente, xli (2021), pp. 137-151.

Gimeno Blay, Francisco M., El Compromiso de Caspe (1412). Diario de un proceso. Zaragoza, CSIC, 
2013.

Lop, Josep, De la institució, govern politich y juridich, obseruancies, costums, rentes y obligacions dels 
oficials de les Itts. fabriques vella dita de Murs i Valls i nova dita del Riu, de la insigne y coronada 
ciutat de Valencia. Valencia, 1675, ed. facsímil del Ayuntamiento de Valencia.

Melió, Vicente, La «Junta de Murs i Valls». Historia de las obras públicas en la Valencia del Antiguo 
Régimen (siglos xiv-xviii). València, Consejo Valencià de Cultura, 1997.

Narbona Vizcaíno, Rafael, «La incorporación de las villas de Morvedre y de Cullera al término de 
la ciudad de Valencia en 1364», en Homenaje al profesor Salvador Claramunt. Madrid, ed. 
Sociedad Española de Estudios Medievales, en prensa.

Narbona Vizcaíno, Rafael, «Benedicto XIII y la ciudad de València en tiempos de la reunión de 
Perpiñán (1413-1416)», en A. Catafau, N. Jaspert y T. Wetzsteien (dir.), Perpignan 1415: 
un sommet européen à l’ époque du Grans Schime d’Occident. Zürich, Lit, 2018, p. 206.

Narbona Vizcaíno, Rafael, «L’Interregne a València», en M. T. Ferrer i Mallol (ed.), Martí l’Humà. 
El darrer rei de la dinastia de Barcelona (1396-1410). L’ interregne i el compromis de Casp. 
Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 2015, pp. 767-789.

Narbona Vizcaíno, Rafael, Valencia municipio medieval. Poder político y luchas ciudadanas (1238- 
1418). Valencia, Ayuntamiento de Valencia, 1995, pp. 34-40.

Rodrigo Lizondo, Mateu (ed.), Diplomatari de la Unió del regne de València (1347-1349). Valencia, 
PUV, 2014.

Rubio Vela, Agustín, «Valencia y Morvedre frente a frente. Notas sobre un conflicto bajomedieval», 
en VV. AA., De Murbiter a Morvedre. Sagunto, Fundación Bancaja, 2006, pp. 101-113.

Rubio Vela, Agustín, «Urgellistas valencianos. Sobre la oposición a Fernando I de Trastámara». 
Anuario de Estudios Medievales, 33 (2003), p. 256.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 8
5-

10
8

1
0

8

Ruiz Domingo, Lledó, «Les viles de la Ribera en la Cambra de la reina, segles xiv i xv», en J. Català 
(coord.), Estudis sobre la història, la geografia i el patrimoni cultural de la Ribera del Xúquer. 
València, ed. Alfonso el Magnànim, 2018, pp. 129-148.

Sanahuja Ferrer, Pablo, El impacto de la guerra de ambos Pedros en el reino de Valencia (1356-1369). 
Estructuras políticas, económicas y sociales. Valencia, tesis doctoral inédita, Universitat de 
Valencia, 2022.

Sanahuja Ferrer, Pablo, Valencia, ciudad asediada. La Guerra de los Dos Pedros (1356-1366). Va-
lencia, trabajo final de máster inédito, Universitat de València, 2016, p. 72.

Santamaría Arández, Álvaro, El consell general de Valencia en el tránsito a la modernidad. Valencia, 
Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana), 2000, pp. 108-109, nota 58.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

0
9

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.04
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 109-148; ISSN: e-2530-8378

PESTE NEGRA Y JUDÍOS: UNA PANORÁMICA GENERAL 
ACERCA DE LA INCIDENCIA DE LA EPIDEMIA 

EN EL MUNDO JUDÍO OCCIDENTAL*

Enrique Cantera Montenegro
UNED

E-mail: ecantera@geo.uned.es
https://orcid.org/0000-0002-8547-7320

Resumen

En este trabajo se estudia la incidencia que la propagación de la epidemia de peste negra 
en los años centrales del siglo xiv tuvo sobre las comunidades judías de diversas áreas de 
la Europa occidental y central y, de forma más específica, de la Península Ibérica. La epi-
demia fue acompañada de una explosión de antijudaísmo violento, que en buena medida 
era el resultado del clima de sospecha y aversión hacia los judíos y el judaísmo que se había 
generado en la sociedad europea desde la segunda mitad del siglo xii. Los judíos fueron 
acusados de actuar como propagadores voluntarios de la enfermedad, lo que fue causa de 
violentos asaltos contra las juderías de numerosas localidades, principalmente en Alemania, 
Suiza y Francia; el único territorio de la Península Ibérica en el que la persecución contra 
los judíos tuvo relevancia en este contexto histórico fue Cataluña. En otros apartados se 
analiza la interpretación que de la epidemia de peste negra se hizo en la literatura médica 
y en las crónicas hispanohebreas.
Palabras clave: judíos, siglo xiv, peste negra, injurias antijudías, asaltos contra juderías, 
literatura médica hispanohebrea, crónicas hispanohebreas.

THE BLACK DEATH AND THE JEWS: A GENERAL OVERVIEW OF THE INCIDENCE 
OF THE EPIDEMIC ON THE JEWS IN THE WESTERN WORLD

Abstract

This study examines the effect that the spread of the epidemic of the Black Death had on 
Jewish communities in different parts of western and central Europe and, more specifically, 
in the Iberian Peninsula. The epidemic was followed by a violent explosion of anti-Jewish 
sentiment which was, in general terms, the result of a climate of fear and aversion towards 
Jews and Judaism which had surfaced in European society since the second half of the 
twelfth century. Jews were accused of disseminating the disease, a claim which triggered 
violent attacks against the Jewish quarters of several towns, mainly in Germany, Switzer-
land, and France. The only territory of the Iberian Peninsula where the persecution of the 
Jews in this historical context became seriously critical was Catalonia. In other sections, 
we will also analyze the interpretation of the Plague epidemic in medical literature and 
Hispanic-Hebrew chronicles.
Keywords: jews, fourteenth century, the black death, anti-jewish slander, attack against 
jewish communities, hispanic-hebrew medical literature, hispanic-hebrew chronicles.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.04
mailto:ecantera%40geo.uned.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8547-7320


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
0

0. INTRODUCCIÓN

Desde los siglos xii y xiii, coincidiendo con el proceso de conformación y 
difusión de una imagen peyorativa de los judíos en la sociedad cristiana, se exten-
dieron por las más diversas regiones de la Europa occidental y central numerosas 
leyendas y bulos acerca de los judíos, que coincidían en resaltar su maldad y su deci-
dido propósito de dañar a los cristianos y destruir el cristianismo.

Hace unos años dedicaba un estudio a analizar la figura del judío medie-
val como agente provocador de miedo para la sociedad cristiana coetánea1, y más 
recientemente centraba mi atención en los bulos que sobre los judíos se difundieron 
por la Europa medieval, en confluencia con un creciente antijudaísmo2.

Entre los fundamentos del temor generado por los judíos distinguía enton-
ces entre factores que causaban un miedo físico y factores que causaban un miedo 
espiritual. Si los primeros tenían, por regla general, un componente más popular e 
irracional, aun cuando con frecuencia pudieran ser temores inducidos desde medios 
intelectuales, los factores generadores de miedo espiritual eran de carácter más inte-
lectual y racional.

Los argumentos que contribuían a generar miedo físico hacia los judíos en 
la sociedad cristiana medieval eran múltiples y diversos:

1.  En primer lugar, el temor a que pudieran convertirse en aliados de los musul-
manes, el enemigo por excelencia de la Cristiandad a lo largo de la Edad 
Media, con el peligro añadido de que actuarían desde dentro, infiltrados 
en la sociedad cristiana. Este temor se acentuaba por el carácter traicionero 
que en el imaginario colectivo cristiano se achacaba a los judíos, y que en 
los reinos hispanos tenía su fundamento en su supuesta colaboración en el 
año 711 con los musulmanes invasores de la Península Ibérica3.

*  Este trabajo se ha desarrollado en el marco del proyecto de investigación El poder vivido 
en la Baja Edad Media: percepción, representación y expresividad en la gestión y la percepción del poder 
(PID2019-104085GB-100), cuyo investigador principal es el Dr. Flocel Sabaté Curull (Universi-
tat de Lleida).

1  Cantera Montenegro, Enrique, «La imagen del judío como prototipo del mal en la 
Edad Media», en A.I. Carrasco Manchado y M.aP. Rábade (coords.), Pecar en la Edad Media. Madrid, 
Sílex, 2008, pp. 297-326.

2  Cantera Montenegro, Enrique, «Los libelos de sangre: antisemitismo y difusión 
de bulos en la Edad Media», en A. Rodríguez de la Peña y G. Collamati, Fake news y Edad Media. 
Madrid, Universidad CEU San Pablo, 2021, pp. 117-145.

3  La primera referencia documental a esa supuesta colaboración judía con la invasión musul-
mana se encuentra en el Ajbar machmu’ah fi fath al-Andalus, una crónica hispano-musulmana de 
fines del siglo x o principios del xi, traducida y anotada por Lafuente y Alcántara, Emilio, Colec-
ción de obras arábigas de Historia y Geografía, t. i. Madrid, Real Academia de la Historia, 1867. El 
argumento fue recogido por algunas crónicas del siglo xiii, como el Chronicon Mundi de Lucas de 
Tuy (1236) o la Historia Gothica o De rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez de Rada (1243). Y pare-
cida denuncia fue lanzada también contra los judíos franceses, quienes fueron acusados de colabo-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
1

2.  No menos temor causaba el hecho de que algunos judíos se dedicaran al ejerci-
cio de actividades profesionales que, como la medicina o la preparación y 
venta de medicamentos, ponían la vida de los cristianos en sus manos. De 
este modo, en la Baja Edad Media se extendió la sospecha de que algunos 
médicos judíos se aprovecharían de su privilegiada posición para dar muerte 
a algunos de sus pacientes cristianos, haciendo pasar pócimas mortales por 
medicamentos. Incluso, en los reinos hispanos se propagó en el siglo xv el 
rumor de que los médicos judíos, atendiendo a instrucciones superiores, 
debían dar muerte a uno de cada cinco pacientes cristianos que trataban4.

3.  Del mismo modo, desde los siglos xii y xiii se extendió por toda la Europa occi-
dental y central la creencia de que los judíos recurrían frecuentemente a la 
magia y a la brujería con el fin de dañar a los cristianos y la imagen del judío 
mago o hechicero aparece reflejada con frecuencia en la literatura europea 
bajomedieval. Con frecuencia se trata de un rabino o de un médico judío 
que actuaba como inductor de pactos con el demonio; este personaje, mez-
cla de mago y envenenador, es una figura bastante extendida en el universo 
de personajes surgidos del antijudaísmo medieval5.
Asociadas con frecuencia a la magia y la brujería, desde mediados del 
siglo xiii se extendieron por toda la Europa occidental y central denuncias 
que achacaban a judíos el robo de hostias consagradas, lo que dio lugar a 
numerosas leyendas e historias, casi siempre con una trama muy parecida: 
un judío, con frecuencia prestamista, robaba o compraba a un cristiano 
una hostia consagrada con el fin de profanarla o de utilizarla en un ritual 
mágico, concluyendo el relato con un milagro, con la detención, condena y 
ejecución del profanador y con la conversión de su familia al cristianismo6. 
El arte cristiano medieval muestra numerosas representaciones gráficas de 

rar con los normandos en los ataques que estos lanzaron contra las costas atlánticas de Francia en la 
segunda mitad del siglo ix.

4  En su Fortalitium fidei (cª 1459), un tratado sobre los enemigos de la fe cristiana, en los 
que se incluye principalmente a herejes, judíos, musulmanes y demonios, fray Alonso de Espina cita 
un largo párrafo del converso Alfonso de Valladolid (cª 1270 - cª 1340) en el que se aducen tres razo-
nes por las que no sería aconsejable que un cristiano se pusiera en las manos de un médico judío: por-
que sus conocimientos son demasiado teóricos, porque su audacia está reforzada por su nulo temor 
de Dios y porque sienten una gran malevolencia hacia los cristianos (Libro tercero, consideración 
séptima, punto tercero).

5  Véanse los estudios de Fustin, Léon, La légende de Théophile. Le moine diabolique. Le pré-
curseur du docteur Faus. Essait. Bruxelles, Square des Latins, 1966, y de Dahan, Gilbert, «Salatin, du 
miracle de Téophile de Rutebeuf». Le Moyen Âge, lxxxiii (1977), pp. 445-468.

6  El primer caso documentado es el de la localidad alemana de Belitz, próxima a Berlín, 
donde en 1243 los judíos fueron acusados de la profanación de una hostia consagrada, lo que dio lugar 
a que varios judíos murieran quemados. El caso más relevante es, probablemente, el acaecido en París, 
en 1290, que concluyó también con la muerte en la hoguera del autor de la supuesta profanación. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
2

estas leyendas, que tienen su expresión en tablas, retablos y miniaturas de 
códices y manuscritos7.

4.  Otra causa de temor hacia los judíos sería la sospecha de que practicaban críme-
nes rituales con motivo de la celebración de la Pascua8. Esta acusación, que 
contiene una importante carga de carácter mágico, surgió de forma espontá-
nea entre 1140 y 1150, probablemente en relación con el fuerte sentimiento 
antijudío levantado con ocasión de la Segunda Cruzada (1144-1148). Los 
primeros casos conocidos corresponden a la localidad inglesa de Norwich 
(1144) y a las alemanas de Würzburg (1147) y Colonia (1150)9. Son tres 
casos con tramas distintas y que, combinadas entre sí, darían lugar a un 
sinfín de variantes que se extendieron por toda la geografía europea a lo 
largo de la Edad Media, siendo causa de violentas persecuciones antijudías. 
La versión más extendida es la que narra el asesinato de un niño cristiano 
por un grupo de judíos con el fin de rememorar la Pasión de Cristo. Un 
rasgo propio de las narraciones de crimen ritual es la creencia de que todos 
los años una asamblea secreta de judíos, que residía en un territorio lejano, 
determinaba la localidad o localidades en las que debía practicarse el crimen 
ritual. La acusación de crimen ritual tomó cuerpo a lo largo de la segunda 
mitad del siglo xii, con distintos casos denunciados en Inglaterra, Alemania 
y Francia, si bien fue en el siglo xiii cuando conoció su mayor expansión, 
principalmente en Inglaterra y Alemania; y es a partir de entonces (Fulda, 
1235) cuando en el argumentario antijudío se incluyó la acusación de que 
los judíos hacían uso de la sangre de las víctimas para la elaboración de las 
matzot10, una acusación que no se sostiene si tenemos en cuenta que los 
judíos tienen terminantemente prohibido el consumo de sangre. Las denun-
cias se sucedieron a lo largo de los siglos bajomedievales, principalmente en 

7  Es muy interesante sobre este particular el capítulo titulado «Del dogma de la transubs-
tanciación al deicidio simbólico: el mito de la profanación de la hostia», que se incluye en el libro de 
Rodríguez Barral, Paulino, La imagen del judío en la España medieval. El conflicto entre cristia-
nismo y judaísmo en las artes visuales góticas. Barcelona, Universitat de Barcelona, 2009, pp. 171-214.

8  Para profundizar en el conocimiento de este tema puede consultarse el estudio, ya clá-
sico, de Manzini, Vincenzo, L’omicidio rituale e i sacrifici umani, con particulari riguardo alle accuse 
contro gli ebrei. Torino, Fratelli Bocca, 1926, y los más recientes de Toaff, Ariel, Pasque di sangue. 
Ebrei d’Europa e omicidi rituali. Bologna, Il Mulino, 2008 y Monsalvo Antón, José María, «Los 
mitos cristianos sobre crueldades judías y su huella en el antisemitismo medieval europeo», en E. Gar-
cía Fernández (ed.), Exclusión, racismo y xenofobia en Europa y América. Bilbao, Ed. Universidad del 
País Vasco, 2002, pp. 13-87. Para el caso español es interesante el estudio de Despina, Marie, «Las 
acusaciones de crimen ritual en España». El Olivo, 9 (1979), pp. 48-70.

9  Poliakov, Leon, Historia del antisemitismo. De Cristo a los judíos de las cortes. Barcelona, 
Muchnik Editores, 1986, pp. 62-68 (en adelante Poliakov, Historia del antisemitismo).

10  Tortas de pan ácimo, sin levadura, que consumen los judíos durante la celebración de la 
Pascua judía (Pesah), por la prohibición de consumir alimentos fermentados durante los ocho días 
de esta fiesta. Las matzot constituyen uno de los elementos fundamentales del séder o cena ritual de 
Pesah, y simbolizan las tortas que los israelitas prepararon a toda prisa, sin esperar a que fermentara 
la masa, por la salida apresurada de Egipto (Éxodo, xii, 34 y 39, y xiii, 5-10).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
3

Alemania y Francia, pero también en algunas localidades suizas e italianas. 
Por lo que respecta a los reinos hispanos, hasta el siglo xv son rarísimos los 
casos concretos de incriminación de judíos por delitos de crimen ritual o de 
profanación de hostias consagradas; hay leyendas y narraciones en las que 
se pone de manifiesto la maldad de los judíos de forma genérica, pero no 
hay libelos o relatos propiamente dichos. La noticia más antigua sobre una 
acusación de crimen ritual en España es, posiblemente, la que recayó sobre 
los judíos de la localidad zaragozana de Biel, quienes fueron acusados de 
la desaparición de una niña cristiana en el año 1294. Y aunque es posible 
que en el siglo xiv hubiera alguna otra denuncia, hasta el siglo xv no hay 
ninguna acusación documentada de crimen ritual; son, principalmente, las 
que recayeron sobre algunos judíos o judeoconversos de Palma de Mallorca 
(1435), Sepúlveda (1468) y La Guardia, en Toledo (1490).

5.  Por último, en estrecha conexión con estas acusaciones, se encuentran las que 
achacan a los judíos la propagación voluntaria de epidemias y enfermedades, 
con el fin de dañar a los cristianos. Este tipo de acusaciones se extendió por 
toda la Europa occidental y central desde los primeros decenios del siglo xiv, 
alcanzando su punto culminante con ocasión de la difusión de la epidemia 
de peste negra de 1348 y de las sucesivas oleadas epidémicas que, de forma 
más o menos cíclica, se sucedieron a lo largo de toda la segunda mitad del 
siglo xiv11, cuestión en la que se focalizará seguidamente la atención.

1. LAS PRIMERAS ACUSACIONES ANTIJUDÍAS 
DE PROPAGACIÓN DE ENFERMEDADES

Los argumentos que ayudaron a conformar la imagen peyorativa del judío y 
que contribuyeron a hacer de él un elemento indeseable y peligroso para la sociedad 
cristiana, expuestos anteriormente de forma muy breve, unidos a los violentos asal-
tos sufridos por las juderías de algunas ciudades europeas, principalmente alemanas, 
desde los tiempos de las Cruzadas12, prepararon el terreno para que en el momento 
en el que se produjera una crisis social grave se responsabilizara de ella a los judíos.

Los años 1315 a 1317 estuvieron marcados por el hambre en algunas comar-
cas de la Europa occidental, principalmente en Francia y Flandes, pues la producción 
de grano cayó considerablemente como consecuencia de unos veranos muy lluviosos 
en 1314 y 1315; la caída espectacular de la producción provocó un alza considerable 
de los precios, y la crisis se agravó porque las cosechas de los años 1316 y 1317 fue-
ron también malas. El hambre consiguiente fue causa de la muerte de centenares de 

11  Véase sobre este particular Poliakov, L., Historia del antisemitismo, pp. 107-113.
12  Una buena síntesis acerca de la incidencia que el movimiento cruzadista tuvo en las rela-

ciones cristianos-judíos puede encontrarse en el estudio de Suárez Bilbao, Fernando, «Los judíos 
y las Cruzadas. Las consecuencias y su situación jurídica». Medievalismo, 6 (1996-1997), pp. 121-
146, y 7, pp. 41-75.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
4

personas, y las epidemias y desórdenes sociales como consecuencia de la calamidad 
se prolongaron en algunas comarcas durante varios años.

En este difícil contexto socioeconómico, en el año 1320 se puso en marcha 
en el norte de Francia un movimiento de campesinos y pastores que, encabezados 
por algunos predicadores, se dirigieron hacia el sur, en un ambiente de marcado mis-
ticismo, con la intención de pasar a la Península Ibérica para combatir a los infieles 
musulmanes. En la localidad de Angen, en el ducado de Gascuña, un pastor joven 
afirmó que se había posado un pájaro en su hombro, que se transformó en una mujer 
joven que le animó a combatir a «los infieles». Es el origen de la cruzada popular de 
los pastoureaux o pastorcillos, quienes, como había sucedido en cruzadas anteriores 
dirigidas al Próximo Oriente, eligieron a los judíos como objetivo de sus desmanes, 
no solo por considerarlos también infieles sino, principalmente, con el ánimo de 
saquear los barrios judíos. Numerosas juderías del Mediodía francés (Auch, Gimont, 
Castelsarrasin, Rabastens, Gaillac, Albi, Verdún, Toulouse) sufrieron asaltos violen-
tos, hasta que los pastoureaux fueron dispersados por el ejército real, siguiendo las 
órdenes del rey Felipe V; también el papa Juan XXII, desde Aviñón, ordenó predicar 
contra ellos en las iglesias. Algunos atravesaron los Pirineos y provocaron el asalto 
de algunas juderías navarras (Tudela) y aragonesas (Jaca, Montclús), hasta que fue-
ron rechazados por la decidida acción del rey Jaime II de Aragón13.

Pero muy poco tiempo después, en el verano de 1321 comenzó a extenderse 
por la región de Aquitania el rumor de que los judíos estaban urdiendo un plan para 
matar a todos los cristianos mediante el envenenamiento del agua de pozos y manan-
tiales, para lo que habrían buscado la colaboración de otros excluidos de la sociedad 
medieval, los leprosos. Inmediatamente comenzó a hablarse de pócimas hechas a base 
de sangre humana, orina y hierbas secretas, mezcladas con hostias consagradas14; 
esta mezcla, una vez seca, se convertía en un polvo que sería arrojado a los pozos 
en unos saquitos. En la segunda continuación de las Crónicas de Saint-Denis, de la 
que es autor Jean de Venette en torno al año 1368, se recoge una leyenda relativa a 
un leproso que habría sido capturado en tierras del señor de Parthenay15 arrojando 
veneno a un pozo y que aseguró que el veneno se lo había proporcionado un judío 
rico, quien le entregó diez libras por su colaboración y le ofreció una suma mucho 
mayor si reclutaba a otros leprosos16.

13  Las persecuciones antijudías provocadas por los pastoureaux son relatadas en el capítulo 
16 («Males em muitas partes. Año 5080») del Diálogo tercero de la crónica de Samuel Usque, Con-
solaçam ás tribulaçoens de Israel, com revição e prefacio de Mendes dos Remedios. Coímbra, França 
Amado-Editor, 1906, y en el capítulo 6 de la crónica de Selomoh Ibn Verga, La vara de Yehudah 
(Sefer Sebet Yehudah). Introducción, traducción y notas por María José Cano. Barcelona, Riopiedras 
Ediciones, 1991, pp. 122-123. El asalto contra la judería de Montclús fue estudiado a principios del siglo 
pasado por Miret y Sans, Joaquín, «Le massacre des Juifs de Montclus en 1320. Épisode de l’entrée des 
Pastoureaux dans l’Aragon». Revue des Études Juives, 53 (1907), pp. 255-266.

14  Otras versiones hablan de pócimas elaboradas a base de ancas de sapo, cabezas de ser-
piente y cabellos de mujer, todo ello mezclado con un líquido negro y maloliente.

15  Localidad situada en el departamento de Deux-Sèvres, en la región de Nueva Aquitania.
16  Poliakov, Historia del antisemitismo, pp. 104-105.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
5

Desde mediados del siglo xiii algunas disposiciones de actas de concilios 
provinciales, como las de los concilios de Breslau y Viena de 1267, prohibían a los 
cristianos comprar alimentos a judíos, por el temor a que fueran envenenados17. Esta 
norma canónica, que en sus orígenes tenía como finalidad dificultar las relaciones 
de convivencia de cristianos con judíos, unía ahora como novedad la sospecha de 
envenenamiento por parte de los judíos. Joshua Trachtenberg menciona una denun-
cia por intento de envenenamiento a cristianos que fue presentada en 1308 contra 
los judíos en el cantón suizo de Vaud18.

El temor a ser víctima de un envenenamiento por parte de los judíos debió 
de alcanzar desde este momento, y en determinadas circunstancias, cotas auténti-
camente obsesivas en la sociedad cristiana medieval, de forma que una actitud o un 
comportamiento considerado como extraño levantaba inmediatamente la sospecha 
hacia los judíos. Un buen ejemplo de ello lo encontramos en la localidad proven-
zal de Manosque19, a comienzos del siglo xiv, con ocasión de la observancia del 
rito judío de arrojar un trozo de leña al horno donde un cristiano cuece el pan que 
van a consumir judíos. El origen de esta costumbre se encuentra en la disposición 
talmúdica que prohíbe a los judíos el consumo de alimentos cocidos por gentiles. 
Esta prescripción tiene sus orígenes en la Antigüedad tardía, y su finalidad era, 
probablemente, dificultar las relaciones de convivencia de los judíos con gentiles, 
en particular en regiones como Persia, en las que había una importante presencia 
de zoroastrianos20. En época medieval, como quiera que la prohibición para los 
judíos de consumir el pan cocido por cristianos podía ser causa de un problema 
de difícil resolución, por cuanto en muchas localidades los judíos no disponían del 
derecho de poseer horno propio, por lo que debían llevar a cocer sus masas al horno 
del rey o del señor, algunos rabinos dictaminaron que era admisible para los judíos 
comer el pan cocido por cristiano siempre que un judío interviniera, siquiera de 
forma simbólica, en el proceso de cocción, por ejemplo arrojando un poco de leña 
al fuego. Las referencias documentales al cumplimiento del ritual de arrojar leña 
al horno son bastante frecuentes en responsa21 y tratados de rabinos occidentales 

17  Ibidem, p. 105.
18  Trachtenberg, Joshua, The Devil and the Jews. The Medieval Conception of the Jew and 

its Relation to Modern Antisemitism. New Haven, Yale University Press, 1943, p. 101.
19  Manosque se encuentra situada al nordeste de Aix-en-Provence, en el departamento de 

Alpes de Haute Provence.
20  Así se denomina a los creyentes en el zoroastrismo, una religión y filosofía que se con-

formó en el noroeste de Irán en torno al 1300-1200 a.C. Derivada del mazdeísmo, se sustentaba en 
las enseñanzas del profeta y reformador iraní Zoroastro o Zaratustra; sus seguidores reconocen como 
deidad a Ahura Mazda, el único creador increado. Posteriormente, los musulmanes les otorgaron la 
condición de dhimíes, igual que a cristianos y judíos, por considerarles creyentes en una religión con 
un Libro revelado, el Avesta.

21  Con el nombre de responsa se conocen las respuestas que a principios de la Edad Media 
daban los rabinos de las escuelas superiores de Babilonia y Palestina a las preguntas que les eran for-
muladas desde los más diversos rincones de la diáspora judía (estas «preguntas y respuestas» son cono-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
6

de los siglos xiii y xiv22, siendo admitido dicho ritual por numerosas autoridades 
judías de época medieval, como, por ejemplo, Maimónides en su Mishné Torá23.

Y en este contexto es en el que se produce el incidente que tuvo por escenario 
la localidad provenzal de Manosque en el año 1313, y que sirve de ejemplo de algo 
que, probablemente, no fue infrecuente en poblaciones que contaban con la presencia 
de una comunidad judía, especialmente en momentos de conflictividad social. El 3 
de octubre de 1313 se instruyó un procedimiento contra el judío Haquinus Callot, 
a quien se acusó de pretender envenenar a los cristianos arrojando objetos empon-
zoñados a los hornos de la localidad, con el fin de intoxicar el pan que se cocía en 
ellos; Haquinus fue denunciado por dos vecinos, quienes le habían visto merodear 
alrededor de varios hornos de la ciudad. El judío fue conducido inmediatamente a 
presencia del juez, ante quien confesó que, efectivamente, había arrojado unos tro-
zos de leña a los hornos, asegurando que dicha acción era conforme a la tradición 
judía, y que ningún propósito tenía de envenenar a los cristianos. A la vista de la 
declaración de Haquinus y del rabino Isaac Cohen de Tulardo, quien también fue 
convocado ante el tribunal, el acusado quedó libre y se cerró la instrucción que se 
había abierto contra él. Es muy probable que Haquinus fuera un oficial de la aljama 
encargado de dar cumplimiento a este ritual judío.

Pero lo que en un inicio fueron acusaciones más o menos genéricas se con-
cretó en 1321 en la denuncia de la supuesta confabulación entre judíos y leprosos. 
Las autoridades regias francesas debieron de conceder crédito a las acusaciones, 
pues dictaron instrucciones a los senescales y a las autoridades locales para que vigi-
laran a los judíos de su demarcación, lo que se materializó en algunos procesos y 
confiscaciones contra los judíos de diversas localidades de Aquitania, Champaña y 
Turena. Aunque hubo algunos conatos de asaltos a juderías, da la impresión de que 
ese momento crítico se solventó gracias a la mediación regia y a cambio del pago a la 
hacienda real por parte de los judíos de una suma total de ciento cincuenta mil libras.

Aunque probablemente por razones diferentes, en 1336 se produjeron vio-
lentas persecuciones contra algunas juderías de Alsacia y Suabia, y poco tiempo 
después contra otras de Baviera y Austria, al parecer asociadas a acusaciones de pro-
fanación de hostias consagradas.

En definitiva, el caldo de cultivo estaba preparado para que ante una cir-
cunstancia particularmente difícil el antijudaísmo se desbordara.

cidas en hebreo como she’elot u teshubot). Posteriormente, esta función de «responder» se extendió a 
las más reputadas autoridades halákicas del mundo judío, incluida la Diáspora.

22  Véase al respecto el documentado estudio de Shatzmiller, Joseph, «Droit féodal et 
législation rabbinique: la cuisson du pain chez les juifs du Moyen Âge», en Manger et boire. Actes du 
Colloque de Nice (15-17 octubre, 1982). Nice, Centre d’Études Medievales de Nice, Publications de la 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Nice, 1984, 2 vols., vol. 1. Aliments et Société, pp. 67-74.

23  El Mishné Torá consiste en un importante código legal redactado por Maimónides en los 
años setenta del siglo xii. Está formado por catorce libros, en los que se regula de forma minuciosa 
cómo debe actuar un judío ante muy diversas circunstancias de la vida cotidiana.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
7

2. LAS PERSECUCIONES CONTRA LOS JUDÍOS 
EN EL CONTEXTO DE LA PESTE NEGRA

La animosidad contra los judíos alcanzó sus cotas más elevadas en el año 
1348 y siguientes, con motivo de la propagación de la epidemia de peste, que pro-
vocó un desquiciamiento general de las masas, agravado por las sucesivas oleadas 
epidémicas a lo largo de toda la segunda mitad del siglo xiv. Los antecedentes que 
han sido expuestos explican la tragedia que iban a sufrir las comunidades judías en 
diversas regiones europeas.

Pese a que médicos e intelectuales buscaron para el origen de la epidemia 
causas de origen natural (desfavorables conjunciones astrales, terremotos, eclip-
ses), que habrían provocado una corrupción del aire, de las aguas y de la tierra, las 
masas populares consideraron que se trataba de un castigo divino o de un malefi-
cio diabólico, y que para desarrollar su maléfico plan el diablo se habría valido de 
ciertos agentes, que se habrían dedicado a corromper el aire y a envenenar las aguas 
de forma voluntaria. Y como unos decenios antes, la mirada fue dirigida enseguida 
hacia leprosos y judíos.

Es muy posible que las primeras denuncias contra los judíos surgieran en la 
región de Saboya, donde se extendió la noticia de que un judío llamado Jacob Pas-
cal, procedente de la ciudad de Toledo, había distribuido entre los judíos de Cham-
béry unos saquitos con una poción maléfica24. Al extenderse las sospechas, el duque 
de Saboya ordenó la cautividad de los judíos de Thonon, Chillon y Châtelard, y 
uno de ellos, según se afirmaba, bajo tortura habría reconocido los hechos y haber 
actuado en numerosas regiones europeas (Languedoc, Véneto, Apulia, Calabria). 
Las noticias sobre la culpabilidad de los judíos se extendieron rápidamente a otros 
territorios franceses como Provenza, el Delfinado, el Franco Condado y Alsacia, 
donde se produjeron asaltos contra las juderías de algunas localidades25, así como 
a Suiza, donde hubo procesos contra los judíos en Berna, en Zúrich y en algunas 
otras localidades de los alrededores del lago Constanza. Los cónsules de Berna aler-
taron sobre el supuesto complot judío a las autoridades de Basilea, Estrasburgo y 
Colonia, con lo que la insidia se extendió rápidamente a Alemania, donde alcanza-
ría su mayor gravedad.

El territorio alemán conocía la presencia de numerosas comunidades judías 
y desde el año 1343, por orden del emperador Luis II de Baviera, los judíos estaban 
sujetos al pago al tesoro real, en concepto de capitación, de un florín por cada varón 
mayor de doce años. La disgregación del poder y el estado de anarquía política que 
se vivía en Alemania desde hacía largo tiempo fueron la causa de que fracasaran 
los intentos de los príncipes y de los regidores de diversas ciudades de proteger a los 

24  Chambéry es actualmente la prefectura del departamento de Saboya, en la región fran-
cesa de Auvernia-Ródano-Alpes.

25  Tan solo los judíos que residían en Aviñón se libraron de la ola antijudía gracias a la pro-
tección del Pontificado, por entonces residente en esta ciudad.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
8

judíos; los asaltos contra las juderías fueron protagonizados por las masas popula-
res y constituyeron, en buena medida, una revuelta contra los poderes establecidos. 
También fracasó la intervención del pontífice Clemente VI, quien el 2 de julio de 
1348 expidió una bula en la que se condenaban los ataques contra los judíos, cali-
ficando de infamias las acusaciones que les achacaban la propagación de la epide-
mia. El papa argumentaba que los judíos morían a causa de la peste igual que los 
cristianos y que en regiones donde no residían judíos también se extendía la peste, 
por lo que no había ninguna razón para sospechar de ellos:

En vista de que la plaga atacó en distintas partes del mundo, también a los mis-
mos judíos, y en otras naciones donde no vivía ningún judío; y de que bramaba de 
acuerdo con la voluntad oculta de Dios; y de que es totalmente inconcebible que 
los mencionados judíos hayan realizado una acción tan terrible.

Unos días después, el 26 de julio, el papa expedía otra bula, en este caso en 
defensa de los judíos del condado venusino26. Pero la intervención pontificia resultó 
fallida, porque la condena de los judíos era fruto no solo del terror que se había apo-
derado de las gentes, sino también de las acusaciones y de los argumentos lanzados 
contra los judíos desde mucho tiempo antes, y que se habían grabado profunda-
mente en la mentalidad colectiva27.

En su Fortalitium fidei, fray Alonso de Espina recoge a comienzos de la 
segunda mitad del siglo xv una denuncia lanzada contra los judíos de Alemania 
por el envenenamiento del agua de fuentes y pozos en los tiempos de la peste negra:

In Almania fuit cum intoxicaverunt omnes puteos et fontes.
Sexta crudelitas famosa iudeorum facta fuit sedente in cathedra Petri Clemente 
papa VI, qui fuit ducentesimus tercius apostolicus, et imperante Henrico romano-
rum imperatore, qui fuit 86 imperator, anno Domini 1345. Tunc enim comper-
tum est in Alemania quod iudei intoxicassent omnes fontes et puteos ut occiderent 
omnes christianos dicte provincie: torti enim aliqui eorum id confessi fuerunt esse 

26  El condado venusino, con centro en la región de Venosa, se ubica en la región de Potenza 
(Basilicata), al sur de la península Itálica.

27  Desde principios del siglo xiii la Iglesia había alterado de forma sustancial su tradicio-
nal toma de postura hacia el judaísmo, considerando ahora la necesidad de una conversión inmediata 
de los judíos al cristianismo, una actitud nueva que fue propiciada, en buena medida, por las órde-
nes mendicantes; es muy interesante a este respecto el estudio de Cohen, Jeremy, The Friars and the 
Jews. The evolution of Medieval Antijudaism. London, 1982. Franciscanos y dominicos se esforzaron 
por profundizar en el conocimiento de la teología judía y de la lengua hebrea con el fin de garanti-
zar un mayor éxito de su tarea proselitista entre los judíos y contribuyeron de forma muy significa-
tiva a la difusión del sentimiento antijudío bajomedieval. Véanse sobre este particular los trabajos de 
Barkai, Ron, «Les trois cultures ibériques entre dialogue et polémique», en Ron Barkai (ed.), Chré-
tiens, musulmans et juifs dans l’Espagne médiévale. De la convergence à l’expulsion. Paris, 1994, pp. 227-
251, y Cortabarría Beitia, Ángel, «Los Studia Linguarum de los dominicos en los siglos xiii y xiv», 
en Carlos del Valle Rodríguez (ed.), La controversia judeocristiana en España. (Desde los orígenes hasta 
el siglo xiii). Homenaje a Domingo Muñoz León, pp. 253-276.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

1
9

verum. Quare mirantes alemani tantam crudelitatem et timentes gentem prodi-
ciosam habere inter se, per totam Alemaniam iudei combusti fuerunt. Habetur ex 
Cronicis imperatorum et summorum pontificum28.

Se trata de un episodio más de las múltiples denuncias lanzadas contra los 
judíos desde los años veinte del siglo xiv acusándoles del envenenamiento de las 
aguas de fuentes y pozos con el fin de causar la muerte de los cristianos. Se relata 
un suceso acaecido, supuestamente, en Alemania en el año 1345, en tiempos del 
papa Clemente VI y del emperador Enrique. Alguno de los datos es manifiestamente 
erróneo, por cuanto Enrique VII fue emperador de Alemania entre 1308 y 1313; el 
emperador coetáneo de los hechos sería Luis IV, quien fue emperador desde 1328 
hasta 1347. Lo relevante de esta referencia es cómo a mediados del siglo xv se recor-
daba en Castilla un suceso acaecido un siglo antes en tierras lejanas, con el fin de 
mostrar la perversidad de los judíos y su enemistad hacia los cristianos.

En definitiva, los saqueos y las matanzas contra los judíos se extendieron 
por numerosas localidades alemanas: Estrasburgo, Colmar, Worms, Oppenheim, 
Frankfurt, Erfurt, Colonia, Hannover. Varias ciudades acordaron formalmente la 
expulsión de los judíos y que nunca más volverían a readmitirlos, lo que es una señal 
incuestionable del sentimiento de profunda antipatía que generaban en la ciudadanía.

De forma simultánea a estos levantamientos antijudíos, diversas regiones 
europeas, principalmente en Alemania, eran recorridas por grupos de flagelantes, 
quienes con sus penitencias confiaban en obtener de Dios el fin de la epidemia. Las 
procesiones de flagelantes están documentadas en Italia desde mediados del siglo xiii, 
desde donde se extendieron hacia Renania y el sur de Alemania, y están asociadas 
a momentos de dificultades, por lo que aparecían, desaparecían y reaparecían en 
función de las circunstancias históricas29.

La epidemia de peste que se extendió por toda la Europa occidental y cen-
tral a partir de 1348 fue interpretada con frecuencia como un castigo divino por 
los pecados de los hombres, y las procesiones de flagelantes tenían como fin apla-
car la cólera de Dios. Desde Hungría, donde se produjeron las primeras procesio-
nes antes de fines de 1348, el movimiento se extendió rápidamente por el sur de 
Alemania, Westfalia, Renania, los Países Bajos y el norte de Francia. En tanto que 
estas manifestaciones de religiosidad extrema se ganaron enseguida la simpatía y 
el reconocimiento popular, las autoridades políticas y religiosas las veían con sumo 
recelo, no solo por las desviaciones doctrinales a que podían dar lugar, sino tam-
bién porque con frecuencia concluían con violentos asaltos a las juderías. La huella 
de los flagelantes fue especialmente profunda en Alemania y Flandes, pero llegaron 

28  Fortalitium fidei, Biblioteca General de la Universidad de Sevilla, sign. 336/53498, fol. 
128r a y b. Caro García, Juan, El Fortalitium Fidei. ¿Un manual para conversos? Tesis doctoral 
inédita. Universidad de Sevilla, 2011.

29  Fourquin, Guy, Los levantamientos populares en la Edad Media. Madrid, EDAF, 1976, 
pp. 174-180. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
0

a penetrar también en Francia, aun cuando fueron rechazados por la acción deci-
dida de las autoridades.

Los flagelantes eran adictos al movimiento de pobreza voluntaria y reclutaron 
numerosos seguidores en los sectores más desfavorecidos de las ciudades; justificaban 
el robo a los ricos para entregar esos bienes a los necesitados, y la propia Iglesia se 
convirtió en blanco de sus acciones. Transformado en un amplio movimiento con 
connotaciones mesiánicas, los flagelantes pusieron su objetivo no solo en los clérigos, 
sino también en los judíos, de forma que los asaltos que sufrieron numerosas jude-
rías europeas en el contexto de la epidemia de peste negra fueron debidos en muchas 
ocasiones a grupos de flagelantes. Es interesante el relato que hace el escritor belga 
Jean des Preis o Jean d’Outremeuse en su conocida obra Ly Myreur des Histors («El 
espejo de las historias»), una obra con pretensiones de historia universal, que abarca 
desde el diluvio hasta los años cuarenta del siglo xiv:

Las buenas ciudades estaban llenas de dichos «flagelantes», y lo mismo las calles; 
y se llamaban a sí mismos cofrades en signo de alianza... y empezaron a olvidar el 
servicio y los oficios de la Santa Iglesia y en su locura y en su presunción mante-
nían que sus oficios y sus cantos eran más bellos y más dignos que los oficios de 
los sacerdotes y de los clérigos, y por eso se temía que, a fuerza de multiplicarse, 
aquella gente acabaría por destruir la Santa Iglesia con su herejía y por matar a 
sacerdotes, canónigos y clérigos, por codicia de sus bienes y sus beneficios. Por la 
época en que dichos «flagelantes» andaban por el mundo acaeció una gran mara-
villa que no debe olvidarse, pues cuando se vio que aquella mortalidad y aque-
lla pestilencia no cesaban tras las penitencias de los golpeadores («flageladores»), 
se extendió un rumor general; y se decía en todas partes y se daba por cierto que 
aquella epidemia era obra de los judíos, y que los judíos habían vertido poderosos 
venenos en las fuentes y los pozos de todo el mundo para contagiar la peste y para 
envenenar a la cristiandad; por ello poderosos y humildes se lanzaron enfurecidos 
contra los judíos, quienes fueron prendidos donde quiera que se les pudo atrapar, 
y asesinados y quemados en todos los lugares por los que los «flagelantes» iban y 
venían, por los señores y por los alcaldes...30.

La acusación lanzada contra los judíos se trataba de sustentar en afirmacio-
nes que carecían de cualquier tipo de fundamento, como la de que ellos no pade-
cían la peste o que les afectaba en mucha menor medida31. Esta argumentación, que 
indudablemente contribuía a sustentar la sospecha hacia los judíos, debió de tener 
bastante éxito entre las capas populares de época medieval, y todavía en el siglo xix 
se sostenía en medios intelectuales, de forma que incluso algunos historiadores de 
los judíos como el alemán Heinrich Graetz y el ruso Simón Dubnow justificaban 
que la epidemia hubiera tenido una menor incidencia entre los judíos a causa de las 

30  Preis D’Outremeuse, Jean des, Ly Myreur des Histors, en Crónicas belgas, ed. Stanislas 
Bormans. Bruselas, 1880, vol. vi, p. 387. Texto tomado de Poliakov, Historia del antisemitismo, p. 111.

31  Mollat, Michel y Wolf, Philippe, Uñas azules. Jacques y Ciompi. Las revoluciones popu-
lares en Europa en los siglos xiv y xv. Madrid, Siglo XXI, 1979, p. 97.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
1

mejores condiciones higiénicas de las juderías y de las viviendas judías, lo que supo-
nía, de hecho, una aceptación del argumento de que los judíos sufrieron menos los 
efectos de la epidemia. Por el contrario, las condiciones urbanísticas de las juderías, 
conformadas a base de calles estrechas en las que los judíos vivían materialmente 
hacinados por la escasez de espacio, permite sospechar que la epidemia conoció entre 
los judíos un nivel de propagación muy similar al que tuvo entre la población cris-
tiana; a ello se hará referencia detallada más adelante. Tan solo procede hacer cons-
tar ahora que el naturalista y cronista alemán Konrad von Megenberg (1309-1374), 
en su Das Buch der Natur (El libro de la naturaleza, 1349), ponía en duda que los 
judíos hubieran envenenado las aguas y señalaba la elevada mortalidad que la peste 
había causado también entre ellos en algunas localidades:

En numerosos pozos se hallaron saquitos llenos de veneno, y se asesinó a una can-
tidad de judíos incalculable en Renania, en Franconia, y en todos los países ale-
manes. A decir verdad, ignoro si algunos judíos lo hicieron. Si así hubiera sido, 
sin duda habría hecho empeorar el mal. Pero, por otra parte, sé muy bien que en 
ninguna ciudad alemana había tantos judíos como en Viena, y allí fueron tantos 
los que sucumbieron al azote que tuvieron que ampliar su cementerio y comprar 
dos edificios. En tal caso, habrían sido muy necios envenenándose a sí mismos...32.

Fueron pocas las comunidades judías alemanas que no sufrieron los estragos 
derivados de la infamia lanzada contra los judíos. Ante el temor de que pudieran 
desaparecer totalmente en algunas localidades, el emperador Carlos IV concedió 
los bienes de los judíos a los gobiernos municipales, a cambio de una compensa-
ción económica; es lo que sucedió en Frankfurt, en Nüremberg y en Augsburgo33.

No es posible determinar, ni siquiera de forma aproximada, cuál fue el 
número de judíos alemanes víctimas de las persecuciones, aunque todo permite 
sospechar que debió de ser muy elevado tanto el número de los muertos como el 
de los huidos a otras tierras. Así, en los años siguientes algunas ciudades alemanas 
procuraron el regreso de los judíos, concediéndoles nuevas cartas de residencia: en 
1352 en Spira y Maguncia y en 1362 en Tréveris. Por las mismas fechas el Meissener 
Rechtbuch, un código legal de Sajonia compuesto entre 1357 y 1387, y que conoció 
una importante difusión tanto por Alemania central como por Prusia, Bohemia y 
Moravia, incluía algunas disposiciones muy favorables para los judíos, entre ellas la 
de que sus sinagogas y cementerios serían espacios especialmente protegidos y que 
los cristianos deberían ayudarles en caso de recibir algún tipo de ataque. Los judíos 
alemanes gozaron así de un período de relativa tranquilidad hasta que en los años 
1384 y 1385 sufrieron nuevamente la discriminación en algunas ciudades.

Aunque las persecuciones de 1348-1349 revistieron menor gravedad en Fran-
cia que en Alemania, fueron también años particularmente difíciles para los judíos 

32  Conrad von Megenberg, Das Buch der Natur (hacia 1350), ed. Hugo Schultz, Gräfswald, 
1897, p. 92. Texto tomado de Poliakov, L., Historia del antisemitismo, p. 112.

33  Poliakov, L., Historia del antisemitismo, p. 112.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
2

franceses, quienes desde comienzos del siglo xiv habían conocido varias expulsiones 
y readmisiones por parte de los reyes de Francia34. En 1361 el delfín Carlos, estando 
preso de los ingleses el rey Juan II el Bueno, autorizó a los judíos a regresar a Fran-
cia, ofreciéndoles unas condiciones más favorables que las que habían disfrutado 
hasta entonces, lo que posibilitó el restablecimiento de algunas comunidades. Los 
judíos franceses, como los alemanes, vivieron unos veinte años de relativa tranqui-
lidad, hasta que en 1380 estallaron nuevamente disturbios y revueltas en distintas 
ciudades del reino y los judíos fueron una vez más el blanco de las iras populares.

3. LAS PERSECUCIONES DE 1348-1349 EN LOS REINOS HISPÁNICOS. 
LOS ASALTOS A LAS JUDERÍAS CATALANAS

Los ataques contra las juderías en el contexto de la epidemia de peste negra 
tuvieron mucha menor gravedad en la Península Ibérica que en otras áreas de la 
Europa occidental y central, con la única excepción de Cataluña. Es probable que 
la menor incidencia que la epidemia tuvo en tierras de Aragón, de Navarra y de la 
Corona de Castilla explique, al menos en parte, esta realidad35; tan solo existe cons-
tancia de un asalto sufrido por la judería sevillana en 1354, y al parecer respondió 
a una acusación de profanación de una hostia consagrada36. Es muy significativo a 

34  En 1306 fueron expulsados por Felipe IV el Hermoso; readmitidos en 1315 por Luis X, 
fueron nuevamente expulsados por Felipe V en 1321, tras los violentos acontecimientos de los pas-
toureaux.

35  Pese a todo, y como señala Pilar león Tello, en los libros de posesiones del refitor de la 
catedral de Toledo del año 1354 aparecen muchas casas vacías como consecuencia de la «mortalitá»: 
Archivo Catedral de Toledo, Obra y Fábrica, libros 927 y 928. León Tello, Pilar, Judíos de Toledo. 
Madrid, CSIC, 1979, 2 vols., vol. i, pp. 112-113, nota 3. Acerca de la difusión de la epidemia de 
peste negra en la Península Ibérica, véanse también, entre otros, los estudios de Cabrillana, Nico-
lás, «La crisis del siglo xiv en Castilla. La peste negra en el obispado de Palencia». Hispania, 109 
(1968), pp. 245-258; Sobrequés I Callicó, Jaume, «La peste negra en la Península Ibérica». Anua-
rio de Estudios Medievales, 7 (1970-1971), pp. 67-102; Valdeón Baruque, Julio, «Reflexiones sobre 
la crisis bajomedieval en Castilla». En la España Medieval, 2 (1984), pp. 1047-1060; Berthe, Mau-
rice, Famines et epidémies dans les campagnes navarraises, milieu xiii-milieu xv siècles. París, 1984, 
2 vols.; Vaca Lorenzo, Ángel, «La peste negra en Castilla. Aportación al estudio de algunas de sus 
consecuencias económicas y sociales». Studia Historica. Historia Medieval, 2 (1984), pp. 89-107, «La 
peste negra en Castilla. Nuevos testimonios». Studia Historica. Historia Medieval, 8 (1990), pp. 159-
171 y «La quiebra demográfica en Castilla en la Baja Edad Media. ¿Realidad o ficción virtual?». 
Cuadernos de historia de España, 76 (2000), pp. 63-98; Amasuno Sarraga, Marcelino V., La peste 
en la Corona de Castilla durante la segunda mitad del siglo xiv. Salamanca, Junta de Castilla y León, 
1996; Camps i Clemente, Manuel y Camps i Surroca, Manuel, La pesta del segle xv à Catalunya. 
Lleida, Universitat de Lleida, 1998; y Castán Lanaspa, Guillermo, La construcción de la idea de la 
Peste Negra (1348-1350) como catástrofe demográfica en la historiografía española. Salamanca, Uni-
versidad de Salamanca, 2020.

36  El asalto sufrido por la judería sevillana en 1354 se conoce de forma indirecta a través 
de las ordenanzas de los judíos de Aragón de 1354: Baer, Fritz, Die Juden im Christlichen Spanien. 
I/1. Aragonem und Navarra. Berlín, 1929, p. 352 (en adelante BAER, Die Juden. I/1. Aragonem und 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
3

este respecto que entre los diecisiete casos de acusaciones de «crueldad» de judíos 
contra cristianos que son relatados por fray Alonso de Espina en el Libro tercero 
(consideración séptima, punto tercero) de su Fortalitium fidei, tan solo se recoja una 
noticia sobre las denuncias presentadas contra judíos por el envenenamiento de las 
aguas de pozos y fuentes, y que además se ubique en Alemania.

Al contrario que en Castilla, la epidemia se propagó considerablemente por 
Cataluña y provocó una importante mortandad. Y en este contexto, las juderías de 
varias localidades catalanas sufrieron violentos asaltos, como hace unos decenios 
estudió de forma minuciosa y muy documentada Amada López de Meneses37.

En los primeros días del mes de abril de 1348 la epidemia se encontraba ya 
a las puertas de Cataluña. El 10 de abril Arnau d’Erill, gobernador de los condados 
del Rosellón y la Cerdaña y de los territorios de Conflent, Vallespir y Colliure, se 
dirigía al rey Pedro IV de Aragón comunicándole que había sido informado por el 
senescal de Carcasona y por el veguer de Narbona de que la epidemia surgía princi-
palmente en localidades costeras y que se sabía, por la confesión de algunas perso-
nas que habían sido detenidas, que se transmitía por la acción de «envenenadores»; 
asimismo avisaba que sus consecuencias habían sido catastróficas en Carcasona, en 
Narbona y en otras localidades del Rosellón. El 30 de abril el rey reenviaba este 
escrito a Beltrán de Fenollet, gobernador de Mallorca, con el fin de que adoptara las 
oportunas medidas preventivas. Aunque en un primer momento hubo sospechas de 
que los agentes transmisores de la peste pudieran ser los peregrinos, quienes la lle-
varían de forma involuntaria de unos a otros lugares, desde muy pronto se impuso 
la idea de que la epidemia obedecía a una corrupción del aire o, principalmente, a 
un castigo divino38.

La epidemia llegó muy pocos días después a Barcelona, provocando un ele-
vado número de muertes en los más diversos sectores sociales de la ciudad. Y muy 
pronto, como estaba sucediendo en otros diversos ámbitos geopolíticos de la Europa 

Navarra). Asimismo Pons, Antonio, «Los judíos del reino de Mallorca en los siglos xiii y xiv». His-
pania, núm. 63 (1956), pp. 163-255, núm. 64 (1956), pp. 335-426 y núm. 65 (1956), pp. 503-594 
(en concreto, pp. 335 y 528), recoge una noticia relativa a que Guillem de Llagostera, portavoz de 
gobernación de la Corona de Aragón en Mallorca entre 1343 y 1360, el 15 de mayo de 1354 envió 
una carta a los bailes de Mallorca advirtiéndoles que adoptaran las medidas oportunas para evitar 
los alborotos que podrían desatarse contra los judíos a imitación de lo que había sucedido en Sevilla: 
«per algunes noves que sic recomten d’un excès, que’s diu essr esdevengut en Xibilia contra los jueus». 
Véase Baer, Yitzhak, Historia de los Judíos en la España Cristiana. Madrid, Altalena, 1981, 2 vols., 
vol. i, p. 289 y vol. ii, pp. 731-732, nota 60 (en adelante BAER, Historia de los Judíos).

37  López de Meneses, Amada, «Una consecuencia de la peste negra en Cataluña: el pogrom 
de 1348». Sefarad, xix (1959), pp. 92-133 y 321-365 (en adelante López de Meneses, «Una con-
secuencia»). La segunda parte del artículo está dedicada a presentar una interesante selección de 35 
documentos inéditos, todos ellos procedentes de la sección de Cancillería del Archivo de la Corona 
de Aragón. Son asimismo de interés algunos de los documentos publicados por la misma autora en 
su estudio «Documentos acerca de la peste negra en los dominios de la Corona de Aragón». Estu-
dios de Edad Media de la Corona de Aragón, 6 (1956), pp. 291-447 (en adelante López de Mene-
ses, «Documentos»).

38  López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 94-96.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
4

occidental y central, la sorpresa y el terror ante la terrible realidad que se vivía se 
tornaron en ira y odio contra los judíos, acusados de su propagación. El 17 de mayo 
de 1348 la comitiva fúnebre de una persona fallecida como consecuencia de la peste 
se desvió de su itinerario y se dirigió hacia el call39 barcelonés, provocando el asalto 
y el robo de algunas viviendas judías, así como algunos heridos y muertos. Siendo 
graves, las consecuencias podrían haber sido aún mucho peores sin una rápida inter-
vención del consell y del obispo de la ciudad40. En los días siguientes (22, 24 y 27 
de mayo) el rey Pedro IV dictó diversas instrucciones ordenando una investigación 
de lo sucedido, el castigo de los culpables y la custodia del call para impedir que los 
asaltos pudieran reproducirse41.

Pese a que el 29 de mayo el rey Pedro IV previno a las autoridades locales 
de Montblanch, Tárrega, Vilafranca del Penedés, Cervera y Teruel de lo que había 
sucedido en el call barcelonés42, los tumultos antijudíos se extendieron rápidamente 
desde Barcelona hacia otras distintas localidades catalanas. Por el contrario, la deci-
dida acción emprendida por el monarca desde Teruel, ciudad donde por entonces 
residía la corte aragonesa, consiguió evitar que los levantamientos antijudíos se exten-
dieran al reino de Aragón. Son varios los escritos que a lo largo del mes de julio fue-
ron dirigidos desde la cancillería regia a los jurados y hombres buenos de Alcañiz, al 
baile general de Aragón Pedro Jordán de Urríes y al alguacil real y merino de Huesca 
Jordán Pérez de Urríes, hijo del anterior, ordenándoles que vigilaran para que nin-
guna judería fuera atacada. Y el 3 de agosto se dirigía con la misma finalidad a las 
autoridades de la localidad zaragozana de Borja43. Que las juderías aragonesas no 
sufrieron asaltos con ocasión de la peste negra parece confirmarlo el hecho de que 
cuando en diciembre de 1354 Pedro IV convocó una reunión en Barcelona para tra-
tar acerca de las indemnizaciones por los daños causados a las juderías y diseñar una 
estrategia que permitiera la recuperación económica de las aljamas del reino, tan solo 

39  Denominación que recibe en Cataluña y Baleares el barrio judío o judería de una loca-
lidad. Es probable que call derive del término hebreo qahal (congregación, asamblea), con el que se 
denomina tanto a una comunidad judía local como a la asamblea de todo el pueblo de Israel.

40  En el capítulo 83 del Emeq ha-Bakha (El valle del llanto), una crónica hispanohebrea del 
siglo xvi, al narrar los asaltos sufridos por las juderías catalanas en 1348, Yosef ha-Kohén dice que 
los judíos de Barcelona se libraron del aniquilamiento total gracias a que Yahvé hizo actuar a los ele-
mentos de la naturaleza, manifestados en una portentosa tormenta que espantó a quienes se habían 
levantado contra los judíos, y a que las autoridades de la ciudad y los magnates salvaron de sus manos a 
los restantes que quedaban. Ha-Kohen, Yosef, El Valle del Llanto (Emeq ha-Bakha). Crónica hebrea 
del siglo xvi. Introducción, traducción y notas por Pilar León Tello. Barcelona, Riopiedras Edicio-
nes, 1989, cap. 83, pp. 100-101.

41  López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 98-100. Los documentos citados son publi-
cados por López de Meneses, «Documentos», doc. núm. 8; Baer, Die Juden. I/1. Aragonem und 
Navarra, pp. 324-325; y López de Meneses, «Una consecuencia», Apéndices, doc. I, p. 21. Son tam-
bién de interés algunos documentos inéditos citados por la misma autora: Archivo de la Corona de 
Aragón (en adelante, ACA), Cancillería, Registro 1062, fol. 84r y fols. 84v-85r. 

42  ACA, Cancillería, Registro 653, fol. 82r-v. Baer, Die Juden. I/1. Aragonem und Nava-
rra, pp. 325-326.

43  López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 106-109.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
5

se convocó a representantes de las aljamas catalanas y valencianas (las resoluciones 
aparecen firmadas por Rabí Mosé Nathan de Tárrega, Rabí Cresques Shelomó de 
Barcelona y Yehuda Eleazar de Valencia), pero no de las aragonesas44. Tampoco en 
Navarra constan ataques contra las juderías en 1348, siendo reforzada la vigilancia 
de la aljama de Tudela, la más importante y voluminosa del reino45.

La preocupación del monarca por atemperar en estas difíciles circunstancias 
el clima antijudío se expresa con claridad en un escrito que el día 3 de junio diri-
gió a los vicarios episcopales y al cabildo catedralicio de Barcelona en el que, ade-
más de alabar el celo que habían puesto para poner fin al asalto del call, les pedía 
que vigilaran y controlaran las predicaciones antijudías excesivamente virulentas 
de algunos clérigos46.

En el verano de 1348 la violencia antijudía se extendió a diversas locali-
dades catalanas. Como relata Yosef ha-Kohén en el Emeq ha-Bakha (El valle del 
llanto), el día 7 del mes de ab 47 tuvo lugar el asalto al call de Cervera48; gracias a la 
iniciativa del baile y de los hombres buenos de la ciudad, los judíos se refugiaron en 
el castillo, lo que evitó que sufrieran excesivos daños personales. Pero una vez que 
pasaron los momentos más críticos y cuando los judíos retornaban al call, un vecino 
de Granyena49 agredió al judío Yuçef Falcocquera, quien murió pocos días después 
como consecuencia de las heridas50. El Emeq ha-Bakha hace referencia también al 
asalto sufrido tres días después, el día 10 del mes de ab, por el call de la localidad 
leridana de Tárrega, donde los atacantes habrían dado muerte según esta crónica, 
con evidente exageración, a trescientos judíos51.

Aunque los hechos no revistieron la misma gravedad que en Barcelona, 
Cervera y Tárrega, el clima de tensión hacia los judíos se extendió también a otras 

44  En esta reunión se acordó constituir una comisión ejecutiva que se encargaría de resol-
ver acerca de todos los asuntos importantes relativos a los judíos de la Corona de Aragón, entre ellos 
la defensa de las aljamas ante hipotéticos ataques, y que estaría integrada por dos representantes de 
las aljamas de Cataluña, dos de las de Aragón, uno de las de Valencia y uno de las de Mallorca. Asi-
mismo se solicitó por parte de los representantes de las aljamas que se tratara de conseguir una bula 
del papa contra las calumnias lanzadas contra los judíos y contra la costumbre de atacarles durante 
los días de la Pascua. Cresques Shelomó se encargó de trasladar estos acuerdos a la curia pontificia 
de Aviñón, logrando una orden de Clemente VI en la que condenaba las calumnias lanzadas contra 
los judíos, en concreto la que les acusaba del envenenamiento de las aguas de pozos y fuentes. Véase 
Baer, Historia de los Judíos, vol. i, pp. 325-327.

45  Leroy, Béatrice, Los judíos de Navarra en la Baja Edad Media. Madrid, Fundación Ami-
gos de Sefarad, 1991, p. 139.

46  López de Meneses, «Una consecuencia», p. 101. Baer, Historia de los Judíos, vol.  i, 
pp. 327-328.

47  Undécimo mes del calendario civil judío y quinto del litúrgico. Tiene treinta días y su 
comienzo oscila entre el 9 de julio y el 7 de agosto.

48  Ha-Kohen, Yosef, El Valle del Llanto (Emeq ha-Bakha), cap. 83, p. 100.
49  Se trata, con toda probabilidad, de Granyena de Segarra, pequeña localidad situada al 

sur, muy cerca de Cervera.
50  López de Meneses, «Una consecuencia», Apéndices, doc. ix, pp. 328-329.
51  Ha-Kohen, Yosef, El Valle del Llanto (Emeq ha-Bakha), cap. 83, pp. 100-101.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
6

localidades catalanas como Solsona, Tarragona, Gerona, Lérida y Vilafranca del 
Penedés, de forma que en marzo de 1349 el rey ordenaba a las autoridades de estas 
dos últimas poblaciones que castigaran a quienes ofendían a los judíos52.

Inmediatamente después de los asaltos el rey Pedro IV, consciente del grave 
quebranto que para la imagen de la autoridad regia acarrearía que quedaran impu-
nes unos ataques contra vasallos directos de la corona, se interesó por la depuración 
de las responsabilidades y el castigo de quienes fueran declarados culpables. De este 
modo, el 11 de agosto de 1348 ordenó a Gelabert de Corbera, procurador gene-
ral de Cataluña, que se personara en las localidades en las que se habían producido 
tumultos (se citan, en concreto, Barcelona, Cervera, Tárrega y Lérida) y que, con la 
ayuda de las autoridades locales, investigara los sucesos y castigara a los culpables53. 
Pese a todo, y como tendremos ocasión de comprobar, las dificultades derivadas 
del procedimiento judicial y de la delimitación de responsabilidades retrasaron el 
castigo de los culpables más de lo que probablemente hubiera deseado el monarca. 

Por otra parte, desde hacía ya tiempo la celebración de la Semana Santa com-
portaba, habitualmente, una exacerbación de los ánimos antijudíos, que se expresaba 
a través de insultos y de pequeñas acciones violentas como el lanzamiento de piedras 
contra las sinagogas y las viviendas de los judíos. Pero en el contexto de la epidemia 
de peste negra la situación se tornaba mucho más peligrosa, porque estas pequeñas 
acciones violentas podrían derivar en asaltos y tumultos contra las juderías. El 20 
de julio de 1348 Pedro IV ordenaba al baile y al juez de la ciudad de Teruel que se 
completara el cierre de la judería, a fin de evitar los ataques que los judíos venían 
sufriendo durante los días de Semana Santa54. En los años siguientes fue frecuente 
que en las semanas previas a la celebración de la Semana Santa algunas disposiciones 
regias ordenaran a las autoridades locales la vigilancia de los barrios judíos, a fin de 
evitar posibles ataques. El 24 de febrero de 1349, ante el comienzo de la Cuaresma55, 
el rey encomendaba al baile y al veguer de Cervera que ordenaran la vigilancia del 
call, y lo mismo hacía dos días después en un documento idéntico dirigido al con-
sell de Barcelona56. Al año siguiente volvía a ordenar el monarca la vigilancia del 
call de Cervera mediante un escrito dirigido el día 20 de abril de 1350 al baile y a 
los pahers de esta localidad57. En la Semana Santa de este mismo año 1350 fueron 
asaltadas las juderías de Jaca y Valencia, resultando heridas algunas de las personas 
encargadas de la protección de la población judía, por lo que el rey ordenó el castigo 

52  ACA, Cancillería, Registro 655, fol. 134r. López de Meneses, «Una consecuencia», 
pp. 126-127.

53  ACA, Cancillería, Registro 1313, fols. 105v-106r. López de Meneses, «Una consecuen-
cia», Apéndices, doc. xii, pp. 332-335.

54  ACA Cancillería, Registro 887, fol. 37r. López de Meneses, «Una consecuencia», Apén-
dices, doc. iv, pp. 323-324

55  El Jueves Santo del año 1349 se celebró el día 9 de abril, por lo que el Miércoles de 
Ceniza, primer día de la Cuaresma, fue el día 25 de febrero.

56  ACA, Cancillería, registro 654, fols. 128v-129r. Baer, Die Juden. I/1. Aragonem und 
Navarra, pp. 334-335.

57  ACA, Cancillería, Registro 660, fol. 10r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
7

ejemplar de los atacantes58. Y del mismo modo, mediante diversos escritos emitidos 
en distintos días del mes de marzo de 1353, el rey ordenaba a las autoridades de la 
ciudad de Gerona la vigilancia del call con motivo de la próxima celebración de la 
Semana Santa, en previsión de los ataques que había sufrido en la del año anterior, 
y al obispo Arnau de Cruilles que prohibiera terminantemente a los clérigos de la 
diócesis injuriar o causar daños a los judíos59.

Las pesquisas judiciales para dilucidar las responsabilidades en los asaltos 
contra las juderías catalanas fueron lentas. El 11 de agosto de 1348 había sido enco-
mendada a Gelabert de Corbera, procurador general de Cataluña, la investigación 
de los sucesos acaecidos en Barcelona, Cervera, Tárrega y Lérida; pero como sus 
múltiples ocupaciones le impedían cumplir con prontitud esta comisión, en julio de 
1350 fue sustituido en la misma por Atarn de Tallarn60. En el caso concreto de Cer-
vera, todavía en junio de 1351, tres años después del asalto al call, el rey Pedro IV 
dirigía varios escritos apremiando la investigación de los sucesos, a fin de que se 
condenara o se absolviera a los imputados61. Finalmente se llegó a una solución con-
sensuada: a cambio de la entrega de 12 000 sueldos, que serían depositados ante el 
notario barcelonés Bernat Turell, los imputados quedarían absueltos de toda acu-
sación. Esta cantidad fue inmediatamente reclamada por el rey Pedro IV a Gispert 
de Guimerà, regente de la procuración de Cataluña, el 13 de octubre de 135062; esta 
reclamación regia tenía su fundamento legal en la condición de los judíos de súb-
ditos directos del rey, por lo que un ataque contra ellos se consideraba un atentado 
contra una propiedad regia. Al parecer, esta sentencia solo afectó a los inculpados 
vecinos de Cervera, pero no a los forasteros, contra quienes permanecieron abiertas 
las diligencias judiciales63.

En Tárrega, las pesquisas realizadas por Gelabert de Corbella con el fin de 
dirimir las responsabilidades en el asalto al call dieron lugar a violentos enfrenta-
mientos entre denunciantes y testigos de la acusación, por una parte, y testigos de los 
inculpados, por la otra, lo que motivó que el 6 de octubre de 1348 el rey Pedro IV 
ordenara al baile de la villa el nombramiento de tres o cuatro personas que diri-
mieran los conflictos64. En febrero y en julio de 1349 Pedro IV se dirigía en sendos 
escritos a Gelabert de Corbera ordenándole que impusiera el correspondiente castigo 
a quienes fueran declarados culpables. Entre quienes resultaron condenados figura 

58  ACA Cancillería, Registro 661, fols. 8v-9r y Registro 1064, fols. 80v-81r, respectiva-
mente. López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 129-130.

59  ACA, Cancillería, Registro 678, fol. 90r, fol. 90r-v y fol. 94v. López de Meneses, «Una 
consecuencia», pp. 127-129.

60  ACA, Cancillería, Registro 1313, fol. 105v-106r. López de Meneses, «Una consecuen-
cia», Apéndices, doc. xii, pp. 332-335.

61  ACA, Cancillería, Registros 668, fols. 31v-32r; 68, fol. 37v-38r; 1519, fol. 133r; y 1619, 
fol. 153r-v. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 112, y «Documentos», doc. núm. 123.

62  ACA, Cancillería, Registro 1319, fol. 8v. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 113.
63  ACA, Cancillería, Registro 1321, fol. 116r-v. López de Meneses, «Una consecuen-

cia», p. 113.
64  López de Meneses, «Documentos», doc. núm. 30.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
8

Francesc Aguiló, que era baile de Tárrega; ante su queja, el rey ordenó una inves-
tigación a Pere Despens, Doctor en Leyes65. Unos meses después, en diciembre de 
1349, y como se había hecho también respecto a Barcelona y Cervera, el rey dictó 
unas instrucciones para que, con la ayuda de notarios y escribanos públicos, los 
judíos de Tárrega pudieran reconstruir las escrituras que hubieran resultado daña-
das o destruidas durante el asalto al call 66.

En efecto, una de las consecuencias derivadas de los asaltos a las juderías 
catalanas, y además probablemente premeditada, fue la destrucción o la pérdida 
de la documentación que los judíos conservaban en sus casas, con frecuencia rela-
tiva a contratos de préstamo con interés, lo que suponía quedarse sin la prueba que 
les permitía reclamar las cantidades que se les adeudaban. Ya en agosto de 1348 
Pedro IV dio instrucciones a Gelabert de Corbera para que se procediera a la recons-
trucción de la documentación que habían perdido los judíos de Barcelona67, y tres 
meses después, el 13 de noviembre de 1348, ordenó lo propio en relación con los 
documentos dañados o destruidos en el asalto al call de Cervera68, lo que se reiteró 
el 25 de abril de 135069.

La crisis sufrida por las aljamas catalanas como consecuencia de los tumultos 
de 1348 fue de considerables proporciones, lo que dio lugar en diversas ocasiones a 
la mediación del monarca en favor de los intereses de los judíos. En agosto de 1348 
concedió a los judíos de Barcelona una moratoria de un año para pagar las deudas 
que tuvieran con cristianos y durante dos años eximió a los judíos que hubieran per-
dido sus contratos de deuda en los alborotos de las penas que pudieran correspon-
derles por reclamar erróneamente a sus deudores cantidades superiores a las que en 
realidad les adeudaban70; un año después, el 16 de junio de 1349, les concedía una 
nueva prórroga de un año para el pago de sus deudas71.

El asalto a las juderías provocó también la marcha de algunos judíos desde 
las localidades en las que residían, por el temor a que los hechos pudieran reprodu-
cirse. Por esta razón, como se alegó por parte de los representantes de la aljama de 
Barcelona, los que permanecían en la ciudad resultaban insuficientes para el pago de 
las pechas que se les exigían anualmente; por ello, el 16 de abril de 1350 el rey dio 
instrucciones a sus oficiales para que ordenaran a los judíos que durante el último 
decenio habían dejado la ciudad de Barcelona sin autorización que regresaran en el 
plazo máximo de treinta días72.

65  Ibidem, pp. 115-118.
66  Ibidem, pp. 122.
67  López de Meneses, «Una consecuencia», p. 101.
68  ACA, Cancillería, Registro 657, fol. 4v. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 104.
69  ACA, Cancillería, Registro 660, fol. 10r. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 114.
70  ACA, Cancillería, Registro 889, fol. 61r. López de Meneses, «Una consecuencia», Apén-

dices, doc. xiii, pp. 335-336.
71  ACA, Cancillería, Registro 657, fol. 4v. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 104.
72  ACA, Cancillería, Registro 660, fol. 25v. López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 

105-106.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

2
9

Y lo mismo sucedió en el caso de los judíos de Tárrega. Amada López de 
Meneses cita varios casos de judíos que con ocasión de los acontecimientos vividos 
en 1348 dejaron Tárrega y se trasladaron a otras localidades próximas73. El 17 de 
abril de 1350 el consell de Tárrega obtuvo licencia para construir un nuevo call, pro-
bablemente porque el antiguo hubiera resultado parcialmente dañado en los asaltos 
de 1348, obligándose a que en el plazo de dos años residieran en esta localidad cua-
renta casares judíos, con un número mínimo de veinte pecheros74. Y una semana 
después, el 24 de abril, el rey ordenó al veguer y al baile de Tárrega que hicieran 
pregonar que en el plazo de treinta días habrían de retornar a esta villa todos los 
judíos que a lo largo del último decenio la habían dejado sin previa autorización75.

Rodrigo Pita apunta el dato de que en diciembre de 1350 fue incendiado 
de forma intencionada un horno en Lérida, con el fin de que el fuego se extendiera 
a los edificios contiguos al call, que fue seguidamente saqueado76.

El recuerdo de los trágicos acontecimientos que se habían vivido en 1348 
se mantuvo entre los judíos catalanes durante mucho tiempo, de forma que, con 
motivo de los nuevos episodios epidémicos de los años 1361 y 1362, los judíos de 
Tárrega se dirigieron al rey expresando su temor a que la violencia pudiera desatarse 
nuevamente contra ellos. A fin de evitarlo, el 12 de enero de 1362 el rey ordenaba 
a las autoridades locales que hicieran vigilar el call y que procedieran a encarcelar a 
quienes causaran cualquier tipo daño a los judíos77.

4. LA PESTE NEGRA EN LA LITERATURA 
MÉDICA HISPANOHEBREA

Como es fácilmente comprensible, los terribles estragos causados por la 
difusión de la epidemia de peste negra a partir de 1348 despertaron un considera-
ble interés por esta cuestión entre los médicos judíos hispanos, quienes, como ha 
estudiado Ron Barkai, se interesaron por consultar y traducir al hebreo algunos de 
los tratados sobre la peste que alcanzaron mayor popularidad en ese tiempo78. Es 
especialmente significativo el hecho de que la mayor parte de estas traducciones se 
hiciera en Cataluña y el sur de Francia, regiones donde la epidemia alcanzó cotas 
de especial gravedad.

73  López de Meneses, «Una consecuencia», pp. 123-126.
74  ACA, Cancillería, Registro 890, fol. 175r. López de Meneses, «Una consecuencia», 

Apéndices, doc. xix, pp. 345-346.
75  ACA, Cancillería, Registro 690, fol. 79r. López de Meneses, «Una consecuencia», p. 125.
76  Pita Mercé, Rodrigo, Lérida judía. Lérida, Ediciones Dilagro, 1973, p. 49.
77  López de Meneses, «Documentos», doc. núm. 150.
78  Barkai, Ron, «Los médicos judeo-españoles y la Peste Negra», en Luces y sombras de la 

judería europea (siglos xi-xvii). Actas de los Primeros Encuentros Judaicos de Tudela, Gobierno de 
Navarra, 1994, pp. 121-131 (en adelante Barkai, «Los médicos judeo-españoles»).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
0

Entre los tratados sobre la peste que fueron traducidos al hebreo cabe destacar 
el de Juan de Burgundia, que fue traducido en 1349, coincidiendo con el momento 
de mayor gravedad en la propagación de la epidemia, por Benjamín ben Rabí Isaac 
Karkashani, de Carcasona, con el título de Ayuda divina, un tratado honorable sobre 
la corrupción del aire y la epidemia (en hebreo); los diversos manuscritos españoles 
que se conservan de esta traducción y las numerosas referencias que de la misma 
pueden encontrarse en los tratados médicos hispanohebreos permiten hacerse idea 
de la enorme popularidad que alcanzó entre los médicos judíos hispanos de época 
bajomedieval. Asimismo, fueron traducidos al hebreo otros diversos tratados sobre 
la peste, como el de Juan de Turnamira, un médico francés de la escuela de Mont-
pellier, quien en 1370 escribió por encargo del rey Enrique II de Castilla la obra 
titulada Praeservatio contra pestilentia; un tratado del género Regimen sanitatis del 
que es autor maestre Pablo de Sipeya, un médico vecino de Jaca, quien lo escribió en 
romance, y del que tan solo se ha conservado su traducción al hebreo; y el tratado 
De Peste et venenis, escrito por Antonius Guainerius de Pavía hacia 1440 y tradu-
cido al hebreo por el médico Shelomo ben Moshe Shalom ha-Sefardí (este tratado, 
muy utilizado en la segunda mitad del siglo xv, fue incluido en torno a 1473-1474, 
junto con otras obras de Antonius Guainerius, en su Practica, seu Opera medica)79.

El interés de los médicos judíos hispanos por la peste se expresa también en 
la redacción de algunos tratados originales sobre epidemiología. Uno de los autores 
más destacados es Abraham ben David Caslari, hijo de David ben Ahraham Cas-
lari, quien trabajó como médico y traductor en el reino de Aragón y en el Mediodía 
francés en el último cuarto del siglo xiii. Abraham Caslari, quien residió la mayor 
parte de su vida en la localidad gerundense de Besalú, es autor de al menos dos 
tratados sobre medicina: uno de ellos, titulado Aleh Ra’anan (Hoja verde) o ’ Aleh 
ha-Refu’ah (La hoja de curación), consiste en un tratado sobre fiebres, dividido en 
cinco libros, que fue concluido en el año 1326; el otro, más extenso y valioso cientí-
ficamente, titulado Ma’mar be-Qaddachot ha-Debriyot u-Mine ha-Qaddachot, trata 
sobre fiebres pestilentes y otras fiebres, y fue compuesto en 1349, coincidiendo con 
el momento de mayor expansión de la peste negra por tierras de Provenza, Cataluña 
y Aragón80. Abraham Caslari explica al comienzo de este último tratado las razones 
que le movieron a su redacción:

Así dice el hijo de David ben Abraham, el sabio de Caslar: Me despertó mi cora-
zón para escribir este tratado después de lo que ocurrió en el verano y al final de 
la primavera. Las fiebres se han propagado por toda la provincia y en toda Cata-
luña y Aragón; ninguna ciudad, ni un pueblo, se salvaron de estas fiebres..., que 

79  Ibidem, pp. 121-123.
80  Gottheil, Richard, Kahn, S. y Broydé, Isaac, «Caslari, Abraham ben David», en Isi-

dore Singer et al., Jewish Encylopedia. Nueva York, Funk & Wagnalls, 1901-1906 (ahora de dominio 
público en JewishEncyclopedia.com).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
1

son fiebres mortales. En menos de diez días la mayoría de la gente muere de estas 
fiebres permanentes...81.

En la introducción de su tratado describe los síntomas de la enfermedad: 
temblor del cuerpo y traspiración prolongada, desorden mental, hemorragia nasal, 
vómitos, sed y sequedad de la lengua, orina blanca y acuosa, fuerte dolor de cabeza 
y fiebres. El proceso era tan rápido que el médico no tenía tiempo de actuar.

Abraham Caslari considera que la fiebre pestilente es consecuencia de la 
corrupción del aire, lo que podría deberse a causas diversas: a un gran número de 
personas o de animales concentrados en un lugar determinado, a una gran cantidad 
de hojas podridas, especialmente de higuera o de nogal, o al agua podrida. Todo 
ello afectaría al cuerpo humano, porque dañaría el espíritu, que se encuentra en 
el corazón, el órgano más próximo al alma, causando la «fiebre»; el daño causado 
al espíritu del corazón, y luego al alma, podría provocar la muerte del enfermo82.

Otro médico judío, en este caso anónimo, escribió en hebreo el tratado titu-
lado El tratado sobre la fiebre de la plaga, del que se han conservado dos manuscri-
tos, en los que no se contiene ninguna información sobre su autor, sobre el lugar y 
fecha de composición o sobre las fuentes que empleó. Por su contenido, por el tipo 
de escritura y por algunos términos que emplea, Barkai considera que estos dos 
manuscritos, uno de principios y otro de fines del siglo xv, son de origen hispano 
y que la casi totalidad de los términos extranjeros que en él aparecen proceden del 
árabe; además, la gran mayoría de las autoridades médicas citadas en el tratado es 
árabe. Barkai defiende que la estructura general de esta obra es muy similar a la 
del tratado sobre la peste escrito en 1349 por Ahmed ibn Ali ibn Jatima de Alme-
ría (1323-1369), considerándola un resumen del mismo83; el anónimo autor judío 
habría eliminado los capítulos teóricos del tratado árabe y los pasajes que se refieren 
a la tradición musulmana, conservando solo sus seis capítulos prácticos84.

Es asimismo de interés un tratado del que es autor Yishaq ben Todros, un 
judío barcelonés discípulo de Nahmánides, quien estudió en Aviñón primero estu-
dios bíblicos y talmúdicos, y más tarde latín, filosofía y medicina. Fue un erudito 
interesado principalmente por temas de cábala y de derecho judío. De pensamiento 
tradicionalista y dirigente político de la aljama de Barcelona, fue uno de los firman-
tes en 1305 de los anatemas contra el estudio de la filosofía antes de los 25 años y 
contra la interpretación alegórica de la hagadá. Su tratado titulado Un pozo para el 

81  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 124.
82  Ibidem, p. 130.
83  Su tratado se titula Tahsíl garad al-qásid fi tafsil al-marad al-wafid (Consecución del fin 

propuesto en la aclaración de la enfermedad de la peste). En él se describen otras plagas ocurridas en 
el mundo conocido, se dan consejos a los habitantes del reino de Granada para que se protejan de la 
enfermedad y se aventura la teoría de que las enfermedades se transmitan a través de «organismos 
minúsculos» que pasan de un cuerpo a otro; es decir, está apuntando hacia el origen microbiano de 
la enfermedad, recomendando el aislamiento para combatir su propagación.

84  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 124.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
2

vivo es relevante desde el punto de vista científico; su primera parte, de carácter teó-
rico, es de orientación principalmente filosófica, en tanto que en la segunda expresa 
sus amplios conocimientos sobre literatura médica, siendo de especial interés sus 
referencias a los tratados sobre la peste, criticando algunas de las teorías y de los 
remedios propuestos por autores coetáneos suyos. Como en el caso anterior, es muy 
verosímil que siga de cerca la obra de Ibn Jatima, en particular en lo que se refiere a 
los seis capítulos prácticos de la obra de este autor. Al contrario que la mayor parte 
de autores de su tiempo, Yishaq ben Todros se mostraba optimista en cuanto a las 
posibilidades de controlar y curar la epidemia85.

Se conoce también otro tratado titulado La peste, que fue redactado proba-
blemente a fines del siglo xiv por Abraham ben Salomón Hen, un autor de quien 
no se posee ninguna información, pero que debió de vivir en la España cristiana 
poco tiempo después de iniciarse la epidemia. Es un tratado breve de carácter prác-
tico, en el que su autor explica los síntomas de la enfermedad y las fases de desarro-
llo, así como las diversas manifestaciones de la plaga y sus causas. Para Abraham 
ben Salomón, el síntoma más característico de la enfermedad son las úlceras, que 
irían acompañadas de fiebres muy altas que no desaparecían antes de quince días, 
por lo que la denomina «plaga» (qadahat divrit). Para la definición de la enferme-
dad, Abraham ben Salomón se basa en el «Libro de Epidemia» de Hipócrates y en 
el «Libro de las Fiebres» de Galeno, probablemente a través de sus correspondientes 
traducciones árabes86. Entre las causas de la «plaga», Abraham ben Salomón señala 
la corrupción del aire, que daña el espíritu humano (causas procedentes del cielo), 
así como determinadas comidas (causas terrenales), como el dulce, comidas dema-
siado húmedas o frutas y verduras podridas. Y a lo largo de la obra se insiste en la 
importancia de la prevención:

He visto necesario escribir cómo Dios nos ha permitido sobrevivir, y sobre todo 
la importancia de tomar precauciones antes que llegue la plaga que el tratamiento 
durante el tiempo de la enfermedad, estas precauciones las tiene que practicar cada 
uno que desee sobrevivir...87.

Aunque bastante posterior, es también interesante el tratado sobre la peste 
escrito en árabe por un judío de origen español, Ilyas ibn Ibrahim al-Yahudi al-
Ishbani, titulado Kitab majannat al-ta’un wa-al-waba, que fue dedicado al sultán 
Selim I, hijo de Bayaceto II, poco después de la expulsión de 1492. Para Ilyas ibn 
Ibrahim, la peste podría ser el resultado de cuatro tipos de causas: a) causas astro-
lógicas, en concreto la conjunción de Marte y Saturno; b) la corrupción del aire por 

85  Véanse Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 125; Sáenz-Badillos, Ángel y Tar-
garona Borrás, Judit, Diccionario de autores judíos (Sefarad. Siglos x-xv). Córdoba, Ediciones El 
Almendro, 1988, p. 152; y Gottheil, Richard, «Isaac ben Todros», en Isidore Singer et al., Jewish 
Encylopaedia.

86  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 131.
87  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 126.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
3

causas celestes; c) la corrupción de la tierra por causas terrestres, sobre todo por las 
guerras; d) un castigo divino por los pecados de los seres humanos. Entre todas ellas, 
esta última sería la principal, ya que explica que Dios elegía de vez en cuando la 
enfermedad más fatal y menos conocida por los médicos para obligar a los hombres 
a volver al buen camino. Por ello, se muestra muy pesimista en cuanto a las posibi-
lidades de curación de la enfermedad, describiendo a los médicos como «ciegos que 
buscan su camino en la oscuridad»88.

Pero no cabe ninguna duda de que, junto a los tratamientos de carácter 
médico y pseudocientífico, la magia y lo sobrenatural tuvieron también un papel 
muy importante en los procedimientos recomendados para atajar la expansión de la 
epidemia. Las causas desconocidas de la peste, el elevadísimo número de víctimas 
y la ineficacia de la medicina propiciaron que la magia, teórica y práctica, fuera un 
recurso habitual para cristianos, musulmanes y judíos89. Entre los judíos se acudía 
frecuentemente a la Biblia y al libro de los Salmos en busca de textos apropiados 
para las abjuraciones y las invocaciones frente a la peste negra. Como ya se ha indi-
cado anteriormente, fue muy frecuente la interpretación de la peste como un cas-
tigo divino por los pecados de la humanidad, por lo que se hacía necesario obtener 
el perdón mediante oraciones y penitencias. Barkai recoge una muy significativa 
abjuración judía de los tiempos de la peste negra:

Por favor, Dios, aleja de nuestras casas y de las casas de todos los que viven en esta 
ciudad, y las casas vecinas de la ciudad, y las casas de tu pueblo, el pueblo de Israel, 
y de las casas de los otros, sean los que sean, la peste, la ruina, la epidemia, Satán y 
las enfermedades diabólicas. Escucha nuestras oraciones y plegarias y salva a todos 
los que viven en el terror de la enfermedad de la peste90.

Y una imprecación de Salomón ben Issac ha-Sefardí que se contiene en 
algunos tratados mágicos de la época, y que debía ser recitada después de la oración 
matutina: «Y sálvame de todo mal, y sobre todo de la epidemia y la plaga, de demo-
nios y malos espíritus, del mal de ojo, del miedo y del horror...»91.

88  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 131.
89  Véanse a este respecto los estudios de Barkai, Ron, Science Magic and Mythology in the 

Middle Ages. Jerusalem, 1987 y «Significado de las aportaciones de los judíos en el territorio de la 
medicina, la astrología y la magia», en Ángel Sáenz-Badillos (coord.), Judíos entre árabes y cristia-
nos: luces y sombras de una convivencia. Córdoba, El Almendro, 2000, pp. 73-85; el de Martialay 
Sacristán, Teresa, «La práctica de la medicina por los judíos entre la magia y la ciencia. Acepta-
ción y rechazo», en Rica Amrán (ed.), Las minorías: Ciencia y religión, magia y superstición en España 
y América (siglos xv al xvii) / Les minorités: science et religión, magie et superstition dans l’Espagne et 
l’Amérique (xv ème-xvii ème siècle), eHumanista. Santa Barbara, University of California, 2015, pp. 16-29; 
y los diversos trabajos que se contienen en el libro colectivo coordinado por Moreno Koch, Yolanda 
e Izquierdo Benito, Ricardo (coords.), De cuerpos y almas en el judaísmo hispanomedieval: entre la 
ciencia médica y la magia sanadora. Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha, 2011.

90  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 128.
91  Ibidem, p. 129.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
4

Como es bien sabido, una rama de la magia judía medieval se sustentaba 
en el uso de los libros sagrados del judaísmo y la recitación de plegarias diversas. 
La utilización de versículos de la Torá con finalidad terapéutica o en fórmulas para 
exorcizar es muy antigua, y aparece ya documentada en el Talmud; entre todos los 
libros bíblicos sin duda que es el de los Salmos el que ha sido más profusamente 
empleado, no solo en la magia judía, sino también en la cristiana. Entre las obras 
más destacadas cabe señalar el Midrash Tehil.lim (Midrash sobre los Salmos), en el 
que se contienen comentarios de los Doctores del Talmud acerca de algunos versí-
culos del Salmo 91, y, de forma muy especial, el Séfer Shimush Tehil.lim (Libro del 
uso teúrgico de los Salmos), en el que la acción mágica se sustenta en el uso ade-
cuado de la Biblia y, en particular, de los Salmos, y que aunque algunos autores lo 
consideran del siglo xi, es decir, de época gaónica, lo más probable es que sea del 
siglo xiii92. Las versiones que de este libro se hicieron en los siglos xiv y xv contie-
nen algunas fórmulas de carácter mágico contra la epidemia, como la que recoge 
Barkai sustentada en el salmo 98:

Para salvar a la ciudad de la peste que ha llegado para castigarles por causa de sus 
muchos pecados en estos días se tiene que recitar este salmo y después decir las 
siguientes palabras: «Hasdiel, Yasriel, Hasayel (ángeles encargados de cumplir la 
petición), les ruego que salven a la gente de esta ciudad de la peste que les aflige 
y de echar a Satán, portador de la peste, en nombre del Rey bravo y poderoso»93.

5. LA PESTE NEGRA EN LAS CRÓNICAS HISPANOHEBREAS

Un análisis detenido de la producción historiográfica medieval judía permite 
comprobar cómo la mayor parte de los escritos de contenido histórico fue compuesta 
en momentos determinados, con ocasión de acontecimientos trascendentales en la 
vida del pueblo judío en la diáspora, que no solo se consideraban dignos de memo-
ria, sino que, además, exigían una explicación. Por este motivo, no debe llamar la 
atención que buena parte de la literatura histórica hebrea desde la Antigüedad hasta 
el siglo xix fuera redactada por judíos españoles o de origen hispano en los últimos 
decenios del siglo xv y a lo largo de la primera mitad del siglo xvi, tras el terrible 
impacto causado por la expulsión de 149294.

92  Véanse Barkai, Ron, «L’us dels Salms en la màgia jueva de l’Edat Mitjana i el Renaixe-
ment: El llibre Shimush Tehil.lim», en La Càbala. Barcelona, 1989, pp. 17-57, y Cantera Monte-
negro, Enrique, «Los judíos y las ciencias ocultas en la España medieval». En la España Medieval, 
25 (2002), pp. 47-83.

93  Barkai, «Los médicos judeo-españoles», p. 129.
94  Así, de los ocho autores judíos de crónicas históricas en el siglo xvi, cinco son exiliados o 

hijos de exiliados de España y Portugal: Shelomo Ben Verga, Abraham Zacut, Samuel Usque, Yosef 
ha-Kohén y Gedallia ben Yosef ibn Yahyá, de Ímola; otro, el cretense Eliyahu Capsali, estuvo muy 
influido por los exiliados españoles que llegaron a Creta; y solo dos, el italiano Azariah min ha-Edo-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
5

La historiografía hispanohebrea medieval comprende, básicamente, dos tipos 
de géneros, en cuanto al estilo literario y a la finalidad que los impulsa95:

a)  Uno de ellos es el que engloba las obras cuyos autores tienen como objetivo fun-
damental mostrar la perpetuación a través de los tiempos de la Ley mosaica, 
escrita y oral, así como la transmisión de la tradición de generación en gene-
ración. Son escritos, por tanto, con un carácter más propiamente religioso 
que histórico, en los que solo de forma ocasional hay referencias a la his-
toria política. Su interés era grande para los exégetas de la Torá y del Tal-
mud, para los teólogos y para los filósofos, para quienes era imprescindible 
referirse a una tradición escrita y oral que fuera fiable. Por este motivo, a lo 
largo de la Edad Media las crónicas acerca de la transmisión de la tradición 
(Sefer ha-Qabbalah) y los libros de genealogía (Sefer Yuhasin) ocuparon un 
lugar muy importante en la literatura hebrea.

b)  El otro género historiográfico, cuya finalidad última es asimismo religiosa, es 
aquel que comprende las obras que tienen por objeto relatar de forma deta-
llada las persecuciones y aflicciones que padecieron los judíos a lo largo de 
la historia. Con estos relatos, cargados de un profundo simbolismo, los cro-
nistas buscaban el reforzamiento en la fe y en el sentimiento de pertenen-
cia al pueblo elegido de Dios de sus correligionarios, propiciando al mismo 
tiempo los vínculos de solidaridad entre ellos. El mensaje fundamental que 
subyace en estas obras es que las persecuciones eran la consecuencia del 
relajamiento en la observancia de la Ley; pero lo mismo que en el pasado el 
pueblo judío había superado las duras pruebas de la persecución, también 
se superarían las que se sufrían en su tiempo.

Son algunas de las obras pertenecientes a este segundo género historiográfico 
las que nos interesan especialmente en este momento, porque contienen referencias 
a las persecuciones que sufrieron los judíos de diversas comarcas europeas al ser acu-
sados de ser los causantes de la propagación de la epidemia de peste negra de 1348. 
Los relatos sobre este tipo de acusaciones se remontan a los dos decenios preceden-
tes, pues fue a principios de los años veinte cuando, en el contexto del movimiento 
de los pastoureaux, se constatan en Francia las primeras denuncias contra leprosos y 
judíos acusados de envenenar las aguas para provocar la muerte de los cristianos, los 
leprosos para vengarse de la discriminación a la que se veían sometidos como con-
secuencia de su enfermedad y los judíos por el odio secular que sentirían hacia los 
cristianos y el cristianismo. Centraremos la atención, principalmente, en la Conso-

mim y el alemán David Ganz, pertenecían a un círculo cultural no hispano, si bien este último, que 
escribió a fines del siglo xvi, conocía las crónicas escritas por los autores hispanos.

95  Para una información más detallada puede acudirse al trabajo de Cantera Montene-
gro, Enrique, «La historiografía hispano-hebrea». Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia Medie-
val, 15 (2002), pp. 11-75.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
6

laçam as tribulaçoens de Israel del portugués Samuel Usque96, en el Emeq ha-Bakha 
(El valle del llanto) de Yosef ha Kohén97 y en el Sefer Sebet Yehudah (Libro de la vara 
de Yehudah), de Shelomo ben Verga98.

96  Nacido probablemente en España, emigró con su familia a Portugal en 1492, donde 
recibió una sólida educación judía y profana. Pese a dominar el hebreo, la obra en la que narra las 
penalidades y sufrimientos del pueblo judío la escribió en lengua portuguesa, probablemente con 
el fin de que pudiera ser leída por los judeoconversos, a los que quería transmitir un mensaje muy 
claro: que, pese a las apariencias, Dios no abandona nunca a Israel, que es su pueblo amado, y que los 
judíos que se habían convertido al cristianismo debían retornar a la religión de sus padres (Boyer, 
Alain y Hayoun, Maurice-Ruben, L’historiographie juive. París, PUF, 2001, p. 31). Se dispone de 
una excelente edición de la obra de Samuel Usque: Consolaçam as tribulaçoens de Israel por Samuel 
Usque. Com revisão e prefacio de Mendes dos Remedios. Coímbra, França Amado Editor, 1906, 
que es accesible en edición digital.

97  La mayor parte de los datos biográficos de Yosef ha-Kohén proceden del Emeq ha-
Bakha. Nació en 1496 en Aviñón (capítulo 133), donde habían contraído matrimonio sus padres, 
quienes salieron con sus respectivas familias del reino de Castilla en 1492 como consecuencia de la 
promulgación del edicto de expulsión (capítulo 119). Su familia paterna era originaria de Cuenca, 
pero tras las persecuciones de 1391 se trasladó a Huete (capítulo 90). En 1501 su familia se estable-
ció en Génova (capítulo 133), ciudad en la que Yosef vivió buena parte de su vida, ejerciendo profe-
sionalmente como médico y ocupando un lugar destacado en su comunidad judía. En 1550, al ser 
expulsados los judíos de Génova, se trasladó a Voltaggio (Piamonte), donde fue nombrado médico 
oficial de esta localidad (capítulo 161); en 1567, y por idéntico motivo, se estableció en la comuna 
también piamontesa de Castelleto de Monferrato (capítulo 192), desde donde regresó a Génova en 
1572, ciudad en la que falleció tres años después. Poseía una amplia formación intelectual, lo que le 
permitió cultivar diversos campos de la actividad científica y literaria; su dominio de diversos idio-
mas –castellano, portugués, francés, italiano, latín y hebreo– le posibilitó la utilización de fuentes 
de muy diversa procedencia. Además de a la historia, dedicó también su atención a la gramática y a 
la poesía. Disponemos de una excelente edición de la obra de este autor: Ha-Kohén, Yosef El valle 
del llanto (Emeq ha-Bakha). Crónica hebrea del siglo xvi. Introducción, traducción y notas por Pilar 
León Tello. Barcelona, Riopiedras Ediciones, 1989 (en adelante Ha-Kohén, Yosef, El valle del llanto).

98  Algunos autores son de la opinión de que la mayor parte del Shebet Yehudah fue com-
puesta por el astrónomo y matemático sevillano Yehudah ben Verga, quien en los años ochenta del 
siglo xv se trasladó a Lisboa, donde murió en 1499. Sin embargo, lo más probable es que la obra fuera 
compuesta principalmente por Shelomo ben Verga, para unos hijo y para otros nieto o sobrino de 
Yehudah. Fue un destacado médico e historiador, alcanzando gran notoriedad en la aljama hebrea 
sevillana; así, en 1487 se le encargó la recaudación entre los judíos sevillanos de las cantidades que 
irían destinadas a sufragar el rescate fijado para evitar la cautividad de los judíos de Málaga. La mayor 
parte de su vida la pasó en el reino de Castilla, por lo que no resulta extraño que la mayoría de los 
asuntos tratados en el Shebet Yehudah estén localizados en este reino. Pero antes de 1492 emigró a 
Lisboa –probablemente acompañando a Yehudah–, ciudad en la que residió como converso hasta 
1507 cuando, con ocasión de la matanza de criptojudíos que tuvo por escenario la ciudad lisboeta en 
1506, se trasladó a Turquía, fijando su residencia en Adrianópolis, ciudad donde nació su hijo Yosef 
y donde compuso la mayor parte del Shebet Yehudah. Disponemos de dos excelentes ediciones espa-
ñolas del Séfer Shebet Yehudah: la clásica de Francisco Cantera: Chébet Jehuda (La Vara de Judá) de 
Salomón Ben Verga. Traducción española con un estudio preliminar por Francisco Cantera Burgos. 
Granada, 1927; y la más reciente de María José Cano: Selomoh ibn Verga, La Vara de Yehudah (Sefer 
Sebet Yehudah). Introducción, traducción y notas por María José Cano. Barcelona, Riopiedras Edi-
ciones, 1991 (en adelante Selomoh Ibn Verga, La Vara de Yehudah).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
7

La primera cuestión que debe ser puesta de relieve es que un análisis com-
parativo entre estas crónicas permite observar la existencia de notables paralelismos 
y analogías en algunos de sus relatos, lo que invita a pensar que alguna de ellas sir-
viera de inspiración para las otras o que utilizaran una fuente común, que en el caso 
del Shebet Yehudah y la Consolaçam as tribulaçoens de Israel el historiador alemán 
Heinrich Graetz (1817-1891) cree adivinar que pudo ser el Ma’amar zikrón ha-she-
madot (Recuerdo de persecuciones) del judío catalán Profiat Durán, una obra que, 
sin embargo, no se ha conservado99.

En cuanto al Emeq ha-Bakha, todo parece indicar que Yosef ha-Kohén 
empleó de forma profusa en su redacción la Consolaçam as tribulaçoens de Israel de 
Samuel Usque, de la que muy probablemente tomó buena parte de los relatos refe-
ridos a los judíos de los reinos hispanos; algunos de los sucesos incluidos por Usque 
en su crónica proceden, a su vez, del Fortalitium fidei de fray Alonso de Espina, de 
donde los tomó con el fin de rebatir las acusaciones que en esta obra se lanzaban 
contra los judíos. Por el contrario, no se aprecian semejanzas significativas entre 
el Shebet Yehudah y el Emeq ha-Bakha, lo que hace pensar que Ha-Kohén no uti-
lizó como fuente la crónica de Shelomo ben Verga, muy probablemente porque ni 
siquiera la conoció.

Estas tres crónicas ubican en la Francia de los años veinte del siglo xiv los 
primeros relatos relativos a persecuciones lanzadas contra los judíos como conse-
cuencia de denuncias por el envenenamiento de las aguas de ríos, pozos y fuentes. 
Los capítulos 6, 43 y 69 del Shebet Yehudah y el capítulo 16 del Diálogo tercero de 
la Consolaçam as tribulaçoens de Israel narran de forma similar y muy detallada el 
surgimiento y expansión del movimiento de los pastoureaux en el sur de Francia y 
en el reino de Aragón. El detalle en la exposición de los acontecimientos permite 
apuntar que ambos cronistas judíos se basaron en fuentes de información próximas 
a los sucesos narrados, entre las que se ha citado anteriormente el Ma’amar zikrón 
ha-shemadot (Recuerdo de persecuciones) del judío catalán Profiat Durán, contem-
poráneo de los acontecimientos y residente en Cataluña y el sur de Francia, por lo 
que lo más probable es que los conociera de primera mano o a través de testigos 
directos. Asimismo, sustentan el relato algunas fuentes cristianas, como pone en 
evidencia el propio texto del Shebet Yehudah cuando al final del capítulo 6 el autor 
afirma que las noticias sobre los sucesos de los pastores las encontró en las cróni-
cas de los reyes de Sefarad y que él las traslado desde la lengua vulgar a la lengua 
sagrada, es decir, al hebreo100.

También el capítulo 80 del Emeq ha-Bakha sigue de cerca la narración del 
capítulo 18 del Diálogo tercero de la Consolaçam as tribulaçoens de Israel al relatar las 
persecuciones que sufrieron leprosos y judíos en Francia en tiempos del rey Felipe V 

99  Yishaq ben Moshé ha-Levi, Efodi, más conocido como Profiat Durán, nació probable-
mente en Perpiñán a mediados del siglo xiv, residiendo la mayor parte de su vida en Cataluña, donde 
ejerció como médico, aun cuando su principal dedicación fue a la polémica religiosa frente al cris-
tianismo. Murió en torno al año 1414.

100  Ibn Verga, Selomoh, La Vara de Yehudah, p. 34.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
8

(1317-1322), al ser acusados de envenenar las aguas para dar muerte a los cristianos. 
El relato del Emeq ha-Bakha cita entre sus fuentes el libro «del portugués» (Samuel 
Usque) y al cosmógrafo y hebraísta alemán Sebastián Münster (1488-1552), y es más 
completo que el de la Consolaçam, extendiéndose también al reinado de Carlos IV 
de Francia (1322-1328).

Del relato de Usque y Ha-Kohén es especialmente interesante su decidido 
propósito de desvirtuar las acusaciones vertidas contra los judíos. Los cronistas judíos, 
conscientes de lo peligrosas que podían resultar estas infamias al concitar contra 
sus correligionarios los odios y las sospechas de la población mayoritaria cristiana, 
en sus escritos se esfuerzan por aportar argumentos que contribuyan a demostrar 
su falsedad101. Así, Usque y Ha-Kohén exponen en sus respectivas crónicas que las 
autoridades de las comunidades judías, cuando tuvieron conocimiento de las acu-
saciones que se lanzaban de forma genérica contra sus administrados, llamaron a 
todos los médicos que encontraron para que visitaran a los enfermos e investiga-
ran acerca de las causas de la enfermedad. Los médicos investigaron durante nueve 
meses y, tras dar de beber agua a unos perros y ver que no enfermaban, dictamina-
ron, en palabras de Ha-Kohén, que no se trataba de «un veneno mortífero sino del 
dedo de Dios por vuestros pecados»102.

Del mismo modo, en el capítulo 26 del Shebet Yehudah (La vara de Judá), 
Shelomo ben Verga relata la propagación de una gran epidemia de peste por Ale-
mania, Provenza y Cataluña en el año 5160 de la Creación, que se corresponde con 
el año 1400 de la era cristiana103; los judíos habrían sido acusados ante el rey de ser 
sus causantes, al haber arrojado polvos venenosos a los ríos. Queriendo el rey des-
virtuar una acusación que consideraba falsa y totalmente infundada, preguntó a 
los acusadores:

¿Entre los judíos hay muertos de la peste? 
Replicó el pueblo: 
De ellos no ha muerto ni uno. 
Dijo el monarca: 
Si han echado veneno en los ríos, ¿qué beben? 
Respondieron al rey: 
Beben agua de los pozos. 
Dijo el rey:
Pero, en las tierras que tienen agua de pozo, ¿qué beben? Así os contesto con vues-
tras propias palabras pues, según la verdad, es imposible que de eso se haya ori-
ginado la peste; porque, ¿cuánto veneno deberían arrojar en un río para que no 

101  Véase a este respecto Cantera Montenegro, Enrique, «Negación de la imagen del 
judío en la intelectualidad hispano-hebrea medieval: El ejemplo del Shebet Yehudah». Aragón en la 
Edad Media, xiv-xv. Homenaje a la profesora Carmen Orcástegui Gros (1999), pp. 263-274.

102  Ha-Kohén, Yosef, El valle del llanto, p. 98.
103  Es muy probable que la fecha según el cómputo de la Creación sea el año 5106, en lugar 

de 5160, lo que correspondería al año 1346, de forma que el autor de la crónica estaría haciendo refe-
rencia a los acontecimientos de 1348.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

3
9

desapareciese en la multitud de sus aguas? Además, que esas aguas, las de los ríos, 
corren y vienen otras en su lugar; y las que llegan no tienen veneno. Tampoco el 
envenenado muestra úlcera. Pero además, id ahora y bebed agua de los pozos y 
veréis si os libráis de la peste o no104.

En este pasaje se hace referencia a la afirmación, carente de cualquier fun-
damento, de que los judíos no sufrían los efectos de la epidemia o los sufrían en una 
medida muy inferior a la del resto de la población, lo que se argumentaba como una 
evidencia de su culpabilidad en el origen y propagación de la epidemia.

Sin embargo, las escasas noticias que ha conservado la documentación medie-
val acerca de la incidencia de la epidemia en algunas comunidades judías contribuyen 
a desmentir esta suposición malintencionada y confirman que los judíos sufrieron 
las consecuencias de la epidemia en una medida muy similar a la de los restantes 
vecinos. Es el caso, por ejemplo, de la ciudad de Toledo, como se pone claramente 
de manifiesto a través de unos epitafios del cementerio judío de Toledo que se con-
tienen en un manuscrito que se guarda en la Biblioteca Real de Turín. Son un total 
de setenta y seis epitafios de lápidas sepulcrales del cementerio judío de Toledo, que 
probablemente fueron anotados por un judío toledano del siglo xv o por un viajero 
judío del siglo xvi que visitara la ciudad de Toledo con motivo de alguna misión 
diplomática. Entre estos epitafios figuran los de una treintena de judíos toledanos 
que perdieron la vida entre el verano de 1349 y el otoño de 1350 como consecuencia 
de la epidemia de peste negra. Estas treinta personas pertenecen en su mayor parte 
a algunas de las familias judías más conocidas de Toledo (ha-Levi, Ben Aser, Sosan 
o Abenxuxen, Ben Nahmias, al-Naqawa), lo que permite suponer que el número de 
muertes ocasionadas por la peste fuera considerablemente más elevado, por cuanto 
los familiares de los judíos con menos recursos económicos no se preocuparían, pro-
bablemente, por perpetuar en inscripciones funerarias la memoria de sus nombres 
y de las causas de su muerte105.

Es interesante recoger, a título de ejemplo, el extracto de algunos de estos 
epitafios, que en su texto completo constituyen una muestra magnífica de hondura 
religiosa y de expresión lírica en relación con la muerte y la trascendencia del ser 
humano:

104  Ibn Verga, Selomoh, La Vara de Yehudah, pp. 122-123.
105  Este manuscrito fue editado en Praga por Samuel Luzatto en 1841, con el nombre de 

Abné Zikaron (Piedras del recuerdo) y más tarde por Schwab, Moïse en su «Rapport sur les inscrip-
tions hébraïques de l’Espagne», en Nouvelles Archives des Missions Scientifiques, xiv (París, 1907), pp. 
266-368, así como en su artículo titulado «Inscripciones hebreas de Toledo». Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, lvii (1910), pp. 133-237. Estos epitafios, con su correspondiente traducción 
castellana, fueron también recogidos en la obra de Cantera Burgos, Francisco y Millás Valli-
crosa, José María, Las inscripciones hebraicas en España. Madrid, CSIC, 1956 (en concreto, núms. 
65-89, pp. 113-148). Véase sobre este particular la información que ofrece León Tello, Pilar, Judíos 
de Toledo. Madrid, CSIC, 1979, 2 vols., vol. i, pp. 113-115.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
0

a)  En esta tumba está enterrado R. Isaac el médico, hijo de R. Meir, médico, des-
canse en el Paraíso, ben Sossan. Murió en el distrito de Sevilla, a los 25 años, 
cuando la peste, el año del «descanso» (o 109=1349)106.

b)  En esta tumba está enterrado un gigante... Es R. Samuel, hijo del honorable 
R. Joseph ben Mezah, muerto durante la peste en el mes de Tamuz del año 
(5) 149107, para estar a la sombra de su Dios, estar tranquilo y en paz. Su 
hoja estará verde; ninguna plaga alcanzará su tienda, porque Él lo ordenará 
a sus ángeles. Protegido por las alas de su protector, su tienda y su morada 
estará escondida; volverá al cielo alto, donde se encuentra su casa108.

c)  Es R. Meir, felizmente descansando, hijo del honorable R. Abraham, que Dios 
guíe, ben Sasson. Murió durante la peste, en el mes de Ab del año del «des-
canso» (o 109 = agosto de 1349). Abandonó la tierra a su destrucción. Se 
despegó, se elevó de la tierra, para ir a su dominio, su parte, su destino109.

d)  Es R. Salomón descansando gloriosamente, hijo del sabio y eminente maestro, el 
espíritu de nuestro rostro, la estrella de nuestro crepúsculo, la luz de nuestros 
ojos, el líder del destierro de Ariel, los ojos de todo Israel, R. Judah de feliz 
y santa memoria, hijo de R. Aschéri, de bendita memoria. Murió durante 
la peste, el 15 de Ab del año del «descanso» (o 109 = 29 de julio de 1349). 
Subió por el sendero de su dominio para ver la magnificencia del Eterno, y 
visitar la corte de Dios, en las alturas110.

También en Barcelona debió de producirse un significativo descenso demo-
gráfico como consecuencia de la epidemia de peste, a juzgar por lo que se indica en 
un documento con fecha de 23 de julio de 1349 en el que el rey Pedro IV, desde 
Valencia, exponía la necesidad de proceder a la renovación del Trentanari o Con-
sejo de treinta miembros que se encargaba del gobierno de la aljama barcelonesa111: 
«propter mortalitates et infirmitates que año proxime lapso, dvino juditio, extiterunt. 

106  Schwab, Moïse, «Inscripciones hebreas de Toledo», núm. 41, p.196.
107  Probablemente exista una errata y sea el año 5109, es decir 1349.
108  Schwab, Moïse, «Inscripciones hebreas de Toledo», núm. 53, pp. 206-207.
109  Ibidem, núm. 62, pp. 214-215.
110  Ibidem, núm. 63, p. 215.
111  Este órgano de gobierno de la aljama barcelonesa fue aprobado el 16 de septiembre de 

1321, en tiempos de Jaime II de Aragón, por Alfonso el Benigno siendo infante, y confirmado por 
Jaime II el 18 de agosto de 1327 y por Pedro IV el 23 de julio de 1349, el 28 de diciembre de 1361 y 
el 12 de enero de 1384. Estaba integrado por treinta miembros pertenecientes a los linajes principa-
les de la comunidad judía de Barcelona, y se renovaba de forma parcial cada tres años, cubriéndose 
las vacantes naturales que se producían mediante cooptación. Entre sus funciones estaba la desig-
nación anual de los oficiales ejecutivos. Debido a que garantizaba el orden interno en la aljama y la 
percepción de los tributos correspondientes a la hacienda regia, Pedro IV quiso hacer extensivo este 
sistema de gobierno a otras aljamas del reino. Véanse López de Meneses, «Una consecuencia», p. 
105, y Suárez Fernández, Luis, La expulsión de los judíos de España. Madrid, Mapfre, 1991, p. 159.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
1

Dicti xxx judei, vel maior pars eorum, secretarii et judices dicte aljame, fuerunt ab 
hac luce substracti»112.

Por otra parte, el profesor Luis Suárez, basándose en documentos publicados 
por Amada López de Meneses, señala que las comunidades judías de Montblanch, 
Borja y Teruel tuvieron un elevado número de defunciones en los años 1348 y 1349, 
que pudieron deberse tanto a la epidemia como a las persecuciones. Pero al indicar 
seguidamente que los asaltos a las juderías solo fueron importantes en Cataluña y 
no en Aragón, parece sugerir que este incremento en el número de fallecimientos 
obedecería principalmente a la epidemia113

Por último, es asimismo interesante un documento fechado el 23 de enero 
de 1350 en el que, en nombre y representación de la aljama de Tudela, los procura-
dores Rabí Jeudá Orabuena, Vitas Benjamín, Bueno Evenambre, Mosé de Guerta, 
Mosé de Margelina y Bueno ben Menir dan cuenta al baile de la ciudad de las gran-
des dificultades que conocían como consecuencia de la reciente epidemia. Expo-
nían que el número de judíos residentes en Tudela se había visto reducido en una 
sexta parte a consecuencia de la mortalidad –por razón de la mortalidat sobredita, 
que la seysena parte de los dictos judíos no avían fincado en la dicta judería– y que no 
podían recuperar sus créditos ya que sus deudores habían muerto, habían emigrado 
o se habían arruinado. Por todo ello, alegaban que no podían hacer frente al pago 
de las 2000 libras de pecha que les correspondía hacer cada año, consiguiendo que 
les fuera rebajada esta cantidad a la mitad, 1000 libras, para cada uno de los años 
1348 y 1349, aynnos sobredictos que entró e fue la mortalidat114. No se indica en el 
documento a qué había sido debido el descenso de población judía en Tudela, pero 
cabe suponer que obedeciera a una elevación en las tasas de mortalidad como con-
secuencia de la peste.

De las tres crónicas que estamos analizando, la que dedica una mayor aten-
ción a las persecuciones antijudías en 1348-1349 es el Emeq ha-Bakha. Tras dedicar 
brevemente el capítulo 81 a las persecuciones que sufrieron los judíos del reino de 
Navarra en 1328115, los capítulos 82 a 85 están centrados en el análisis de los acon-

112  López de Meneses, «Una consecuencia», p. 105.
113  Véanse Suárez Fernández, Luis, La expulsión de los judíos de España, p. 161, y López 

de Meneses, «Documentos», pp. 298-300, 319-320, 342-343, 363-364, 395-396 y 415. 
114  Archivo General de Navarra, Comptos, Caj. 11, número 15, II. García-Arenal, Mer-

cedes y Leroy, Béatrice, Moros y judíos en Navarra en la baja Edad Media. Madrid, Hiperión, 1984, 
pp. 211-213.

115  En 1328, y atendiendo a las predicaciones del franciscano Pedro Olligoyen, se reunie-
ron en la localidad navarra de Cadreita, cerca de Tudela, varios centenares de «matadores de judíos», 
como los denomina la documentación oficial de la época. Aprovechando el vacío de poder con oca-
sión de la muerte del rey Carlos IV de Champaña (5 de marzo de 1328) y el breve interregno que 
acompañó el cambio de dinastía, se lanzaron al asalto de las principales juderías navarras. La mayor 
parte de los autores habla de numerosos muertos entre los judíos con ocasión de estos acontecimien-
tos, pero todo hace pensar que la matanza no debió de ser tan generalizada; no cabe interpretar de 
otro modo el hecho de que en el año 1329 las aljamas de Estella y Funes, dos de las que más daños 
habían sufrido, ofrecieran a la hacienda real la cantidad de mil seiscientas libras como ayuda para los 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
2

tecimientos relacionados con la peste negra en distintos territorios europeos. En el 
capítulo 82 se hace una muy breve presentación de lo acontecido en 1348, en los 
siguientes términos:

En el año 5108, que es el 1348, hubo una grave epidemia desde levante hasta occi-
dente; no hubo una ciudad que se salvase de ella, como está escrito en el «Valle de 
las sombras», que escribió rabí Hayyim Galipapa116 en aquellos días. Hubo gran-
des lamentos del uno al otro confín del mundo, como no había habido jamás. La 
ciudad que contaba con mil personas, en aquella época quedó reducida a cien; y 
la que tenía cien, a diez. Por cada judío que caía en cama o muerto de los judíos, 
caían y morían de la gente del país, cien [Amós, 5, 3]117, y los envolvían con su 
envidia y no podían tratar con ellos pacíficamente118.

Al contrario de lo que se acaba de señalar, Yosef ha-Kohén parece querer 
justificar que el odio hacia los judíos se acrecentó en los tiempos de la epidemia por 
el hecho de que sufrieron menos sus efectos, lo que, en mi opinión, no hay ningún 
dato objetivo que permita sostenerlo. 

En el capítulo 83 Yosef ha-Kohén hace referencia a los asaltos que en 1348 
sufrieron las juderías catalanas de Cervera, Tárrega, Solsona y Tarragona, haciendo 
constar que la de Lérida y las aragonesas de Monzón y Huesca se salvaron en aque-
lla hora debido a que disponían de murallas y medios para la defensa; no se hace 
mención, en cambio, al asalto sufrido por la judería de Barcelona, que está bien 
documentado como hemos tenido ocasión de comprobar. El capítulo 84 se centra 
en los violentos episodios antijudíos que se desarrollaron en Alemania, poniéndose 
de relieve que el odio que existía en el pueblo alemán contra los judíos obedecía a 
su fortaleza económica y que, aprovechando la llegada de la epidemia de peste, y 
para causarles daño, les acusaron de arrojar veneno en los pozos. Y en el capítulo 85 
se insiste en que la mayor parte de los judíos que vivían en Alemania fueron asesi-
nados, salvándose tan solo los que vivían en Viena y en otras ciudades dependien-
tes directamente del señorío del duque de Austria; asimismo se indica que en 1348 
fueron expulsados los judíos del reino de Hungría.

La Consolaçam de Samuel Usque se refiere a las persecuciones de 1348 en 
el capítulo 19 del Diálogo tercero, en unos términos muy similares a los del Emeq 
ha Bakha, lo que corrobora la idea de que esta fuente se basó en buena medida en 
la portuguesa. Se recuerda que dos decenios antes se habían manifestado episodios 

gastos ocasionados con motivo de la coronación de Felipe III de Évreux y Juana II. Una buena des-
cripción de las persecuciones antijudías puede encontrarse en el trabajo de Goñi Gaztambide, José, 
«La matanza de judíos en Navarra en 1328» Hispania Sacra, 12 (1959), pp. 5-33.

116  Hayyim ben Abraham Gallipapa (1310-1380) fue rabino de Huesca y más tarde de 
Pamplona. Fue talmudista y jurista, y dejó escritas varias obras, entre ellas su Emeq refaim (Valle de 
las sombras).

117  «Porque así dice Dios el Eterno: la ciudad que salía en campaña con mil (guerreros) ten-
drá cien, y la que salía con cien tendrá solo diez de la casa de Israel» (Amós, 5, 3).

118  Ha-Kohén, Yosef, El valle del llanto, p. 99.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
3

violentos en Francia al ser acusados también los judíos del envenenamiento del agua 
de pozos y ríos y se relatan los levantamientos contra numerosas juderías alemanas, 
en un movimiento que se extendió a Cataluña y Provenza. La Consolaçam da una 
clara idea de la magnitud de la catástrofe para el judaísmo europeo cuando afirma 
que si «estes males duraran muito tempo, paréceme yrmaõs que non ficara ysraelita 
que nas lingoas de Europa te podera dar eftas nouas»119.

6. CONCLUSIONES

A modo de muy rápida conclusión de cuanto hasta aquí se ha expuesto, cabe 
señalar que la explosión de antijudaísmo violento que tuvo por escenario numerosas 
comarcas de la Europa central y occidental en respuesta a la propagación de la epi-
demia de peste negra de 1348-1349 fue el resultado del continuo crecimiento del 
clima de profunda sospecha y aversión hacia los judíos y el judaísmo que se había 
generado en la sociedad mayoritaria cristiana desde la segunda mitad del siglo xii. 
Tan solo hacía falta una chispa para que la explosión se produjera, y esa chispa fue la 
terrible epidemia de peste que asoló toda Europa en los años centrales del siglo xiv.

Pese a que los judíos sufrieron las consecuencias de la epidemia en un nivel 
probablemente muy similar al de sus convecinos cristianos, como se constata a tra-
vés de algunos ejemplos concretos de localidades hispanas, desde muy pronto fueron 
acusados de actuar como propagadores directos y alevosos de la enfermedad, lo que 
fue causa de violentos asaltos a las juderías de numerosas localidades, que se salda-
ron con robos, agresiones y muertes, principalmente en Alemania, Suiza y Francia.

La incidencia de estos movimientos en los reinos hispanos quedó limitada, 
prácticamente, a Cataluña, que fue también la región peninsular en la que la propa-
gación de la peste tuvo unos resultados más dramáticos. En los reinos de Aragón y 
Castilla, aunque los efectos de la epidemia también se dejaron notar de forma sensi-
ble, no alcanzaron el mismo nivel de gravedad que en Cataluña y el área levantina; y 
tampoco se documentan en estos reinos en este momento episodios violentos contra 
la población judía. En el caso de Aragón es muy probable que fueran las medidas 
preventivas dispuestas por las autoridades municipales a instancias de la corte las 
que impidieron la reproducción de los violentos sucesos de Cataluña. Y en el caso 
del reino de Castilla, aun cuando no es fácil determinar las razones, en mi opinión 
algo tuvo que ver la menor incidencia de la epidemia.

Los acontecimientos vividos en 1348-1349 tuvieron una indudable influen-
cia en la evolución del problema judío en toda Europa, pues contribuyeron a la 
exacerbación de los ánimos antijudíos. Aunque, una vez pasada la ola de violencia 
asociada al momento más crítico de la epidemia, tanto en Francia como en Alema-
nia los judíos pudieron disfrutar de unos decenios de relativa tranquilidad, siempre 
bajo la atenta vigilancia y la protección de las autoridades, la más mínima crisis de 

119  Consolaçam as tribulaçoens de Israel por Samuel Usque, Diálogo terceiro, cap. 19, fol. xxia.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
4

carácter económico-social comportaba nuevos ataques a las juderías. La situación 
en Francia se tornó muy complicada y, ante la creciente presión popular contra los 
financieros judíos, en septiembre de 1394 el rey Carlos VI decretaba su expulsión de 
todos los territorios dependientes directamente de la monarquía francesa. En Ale-
mania, donde la disgregación del poder no hacía posible una expulsión generalizada 
de los judíos en todo el territorio del Imperio, se sucedieron las expulsiones locales y 
regionales a lo largo del siglo xv, con frecuentes confrontaciones entre los príncipes y 
las municipalidades, que defendían la presencia de los judíos por intereses económi-
cos, y el pueblo que reclamaba su expulsión. Esta difícil situación fue la causa de la 
emigración masiva de judíos alemanes a fines del siglo xv hacia Polonia y Lituania.

En los reinos hispanos, la segunda mitad del siglo xiv estuvo marcada por la 
presión legislativa hacia los judíos y por un clima de creciente tensión en las relaciones 
cristianos-judíos, que tuvo su culminación en las violentas persecuciones de 1391, 
que marcan un antes y un después en la historia de los judíos en la Sefarad medieval.

Recibido: 19 de abril de 2022; aceptado: 24 de agosto de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
5

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Amasuno Sarraga, Marcelino V., La peste en la Corona de Castilla durante la segunda mitad del 
siglo xiv. Salamanca, Junta de Castilla y León, 1996.

Baer, Fritz, Die Juden im Christlichen Spanien. I/1. Aragonem und Navarra. Berlín, 1929.

Baer, Yitzhak, Historia de los Judíos en la España Cristiana. Madrid, Altalena, 1981, 2 vols.

Barkai, Ron, Science Magic and Mythology in the Middle Ages. Jerusalem, 1987.

Barkai, Ron, «L’us dels Salms en la màgia jueva de l’Edat Mitjana i el Renaixement: El llibre Shimush 
Tehil.lim», en La Càbala. Barcelona, 1989, pp. 17-57.

Barkai, Ron, «Los médicos judeo-españoles y la Peste Negra», en Luces y sombras de la judería europea 
(siglos xi-xvii). Actas de los Primeros Encuentros Judaicos de Tudela, Gobierno de Navarra, 
1994, pp. 121-131.

Barkai, Ron, «Les trois cultures ibériques entre dialogue et polémique», en Ron Barkai (ed.), Chré-
tiens, musulmans et juifs dans l’Espagne médiévale. De la convergence à l’expulsion. Paris, 
1994, pp. 227-251.

Barkai, Ron, «Significado de las aportaciones de los judíos en el territorio de la medicina, la astrología 
y la magia», en Ángel Sáenz-Badillos (coord.), Judíos entre árabes y cristianos: luces y sombras 
de una convivencia. Córdoba, El Almendro, 2000, pp. 73-85.

Ben Verga, Salomón, Chébet Jehuda (La Vara de Judá) de Salomón Ben Verga. Traducción española 
con un estudio preliminar por Francisco Cantera Burgos. Granada, 1927.

Berthe, Maurice, Famines et epidémies dans les campagnes navarraises, milieu xiii-milieu xv siècles. 
París, 1984, 2 vols.

Boyer, Alain y Hayoun, Maurice-Ruben, L’historiographie juive. París, PUF, 2001.

Cabrillana, Nicolás, «La crisis del siglo xiv en Castilla. La peste negra en el obispado de Palencia». 
Hispania, 109 (1968), pp. 245-258.

Camps i Clemente, Manuel y Camps i Surroca, Manuel, La pesta del segle xv à Catalunya. Lleida, 
Universitat de Lleida, 1998.

Cantera Burgos, Francisco y Millás Vallicrosa, José María, Las inscripciones hebraicas en España. 
Madrid, CSIC, 1956.

Cantera Montenegro, Enrique, «Negación de la imagen del judío en la intelectualidad hispano-
hebrea medieval: El ejemplo del Shebet Yehudah». Aragón en la Edad Media, xiv-xv. Homenaje 
a la profesora Carmen Orcástegui Gros (1999), pp. 263-274.

Cantera Montenegro, Enrique, «Los judíos y las ciencias ocultas en la España medieval». En la 
España Medieval, 25 (2002), pp. 47-83.

Cantera Montenegro, Enrique, «La historiografía hispano-hebrea». Espacio, Tiempo y Forma. 
Serie III. Historia Medieval, 15 (2002), pp. 11-75.

Cantera Montenegro, Enrique, «La imagen del judío como prototipo del mal en la Edad Media», 
en A.I. Carrasco Manchado y M.aP. Rábade (coords.), Pecar en la Edad Media. Madrid, 
Sílex, 2008, pp. 297-326.

Cantera Montenegro, Enrique, «Los libelos de sangre: antisemitismo y difusión de bulos en la 
Edad Media», en A. Rodríguez de la Peña y G. Collamati. Fake news y Edad Media. Madrid, 
Universidad CEU San Pablo, 2021, pp. 117-145.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
6

Caro García, Juan, El Fortalitium Fidei. ¿Un manual para conversos? Tesis doctoral inédita. Uni-
versidad de Sevilla, 2011.

Castán Lanaspa, Guillermo, La construcción de la idea de la Peste Negra (1348-1350) como catástrofe 
demográfica en la historiografía española. Salamanca, Universidad de Salamanca, 2020.

Cohen, Jeremy, The Friars and the Jews. The evolution of Medieval Antijudaism. London, 1982.

Cortabarría Beitia, Ángel, «Los Studia Linguarum de los dominicos en los siglos xiii y xiv», en 
Carlos del Valle Rodríguez (ed.), La controversia judeocristiana en España. (Desde los orígenes 
hasta el siglo xiii). Homenaje a Domingo Muñoz León, pp. 253-276.

Dahan, Gilbert, «Salatin, du miracle de Téophile de Rutebeuf». Le Moyen Âge, lxxxiii (1977), 
pp. 445-468.

Despina, Marie, «Las acusaciones de crimen ritual en España». El Olivo, 9 (1979), pp. 48-70.

Fourquin, Guy, Los levantamientos populares en la Edad Media. Madrid, EDAF, 1976.

Fustin, Léon, La légende de Théophile. Le moine diabolique. Le précurseur du docteur Faus. Essait. 
Bruxelles, Square des Latins, 1966.

García-Arenal, Mercedes y Leroy, Béatrice, Moros y judíos en Navarra en la baja Edad Media. 
Madrid, Hiperión, 1984.

Goñi Gaztambide, José, «La matanza de judíos en Navarra en 1328». Hispania Sacra, 12 (1959), 
pp. 5-33.

Gottheil, Richard, Kahn, S. y Broydé, Isaac, «Caslari, Abraham ben David», en Isidore Singer 
et al., Jewish Encylopedia. Nueva York, Funk & Wagnalls, 1901-1906 (ahora de dominio 
público en JewishEncyclopedia.com).

Gottheil, Richard, «Isaac ben Todros», en Isidore Singer et al., Jewish Encylopaedia. Nueva York, 
Funk & Wagnalls, 1901-1906 (ahora de dominio público en JewishEncyclopedia.com).

Ha-Kohen, Yosef, El Valle del Llanto (Emeq ha-Bakha). Crónica hebrea del siglo xvi. Introducción, 
traducción y notas por Pilar León Tello. Barcelona, Riopiedras Ediciones, 1989.

Ibn Verga, Selomoh, La vara de Yehudah (Sefer Sebet Yehudah). Introducción, traducción y notas por 
María José Cano. Barcelona, Riopiedras Ediciones, 1991, pp. 122-123.

Lafuente y Alcántara, Emilio, Colección de obras arábigas de Historia y Geografía, t. i. Madrid, 
Real Academia de la Historia, 1867.

León Tello, Pilar, Judíos de Toledo. Madrid, CSIC, 1979, 2 vols.

Leroy, Béatrice, Los judíos de Navarra en la Baja Edad Media. Madrid, Fundación Amigos de Se-
farad, 1991.

López de Meneses, Amada, «Documentos acerca de la peste negra en los dominios de la Corona de 
Aragón». Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 6 (1956), pp. 291-447.

López de Meneses, Amada, «Una consecuencia de la peste negra en Cataluña: el pogrom de 1348». 
Sefarad, xix (1959), pp. 92-133 y 321-365,

Manzini, Vincenzo, L’omicidio rituale e i sacrifici umani, con particulari riguardo alle accuse contro 
gli ebrei. Torino, Fratelli Bocca, 1926.

Martialay Sacristán, Teresa, «La práctica de la medicina por los judíos entre la magia y la cien-
cia. Aceptación y rechazo», en Rica Amrán (ed.), Las minorías: Ciencia y religión, magia y 
superstición en España y América (siglos xv al xvii) / Les minorités: science et religión, magie et 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
7

superstition dans l’Espagne et l’Amérique (xvème-xviième siècle), eHumanista. Santa Barbara, 
University of California, 2015, pp. 16-29. 

Megenberg, Conrad von, Das Buch der Natur (hacia 1350), ed. Hugo Schultz, Gräfswald, 1897.

Miret y Sans, Joaquín, «Le massacre des Juifs de Montclus en 1320. Épisode de l’entrée des Pastou-
reaux dans l’Aragon». Revue des Études Juives, 53 (1907), pp. 255-266.

Mollat, Michel y Wolf, Philippe, Uñas azules. Jacques y Ciompi. Las revoluciones populares en Europa 
en los siglos xiv y xv. Madrid, Siglo XXI, 1979.

Monsalvo Antón, José María, «Los mitos cristianos sobre crueldades judías y su huella en el anti-
semitismo medieval europeo», en E. García Fernández (ed.), Exclusión, racismo y xenofobia 
en Europa y América. Bilbao, Ed. Universidad del País Vasco, 2002, pp. 13-87.

Moreno Koch, Yolanda e Izquierdo Benito, Ricardo (coords.), De cuerpos y almas en el judaís-
mo hispanomedieval: entre la ciencia médica y la magia sanadora. Cuenca, Universidad de 
Castilla-La Mancha, 2011.

Pita Mercé, Rodrigo, Lérida judía. Lérida, Ediciones Dilagro, 1973.

Poliakov, Leon, Historia del antisemitismo. De Cristo a los judíos de las cortes. Barcelona, Muchnik 
Editores, 1986.

Pons, Antonio, «Los judíos del reino de Mallorca en los siglos xiii y xiv». Hispania, núm. 63 (1956), 
pp. 163-255, núm. 64 (1956), pp. 335-426 y núm. 65 (1956), pp. 503-594.

Preis D’Outremeuse, Jean des, Ly Myreur des Histors, en Crónicas belgas, ed. Stanislas Bormans. 
Bruselas, 1880.

Rodríguez Barral, Paulino, La imagen del judío en la España medieval. El conflicto entre cristianismo 
y judaísmo en las artes visuales góticas. Barcelona, Universitat de Barcelona, 2009, pp. 171-214.

Sáenz-Badillos, Ángel y Targarona Borrás, Judit, Diccionario de autores judíos (Sefarad. Si-
glos x-xv). Córdoba, Ediciones El Almendro, 1988.

Schwab, Moïse, «Rapport sur les inscriptions hébraïques de l’Espagne», en Nouvelles Archives des 
Missions Scientifiques, xiv (Paris, 1907), pp. 266-368.

Schwab, Moïse, «Inscripciones hebreas de Toledo». Boletín de la Real Academia de la Historia, lvii 
(1910), pp. 133-237.

Shatzmiller, Joseph, «Droit féodal et législation rabbinique: la cuisson du pain chez les juifs du 
Moyen Âge», en Manger et boire. Actes du Colloque de Nice (15-17 octobre, 1982). Nice, 
Centre d’Études Medievales de Nice, Publications de la Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines de Nice, 1984, 2 vols., vol. 1. Aliments et Société, pp. 67-74.

Sobrequés i Callicó, Jaume, «La peste negra en la Península Ibérica». Anuario de Estudios Medie-
vales, 7 (1970-1971), pp. 67-102.

Suárez Bilbao, Fernando, «Los judíos y las Cruzadas. Las consecuencias y su situación jurídica». 
Medievalismo, 6 (1996-1997), pp. 121-146, y 7, pp. 41-75.

Suárez Fernández, Luis, La expulsión de los judíos de España. Madrid, Mapfre, 1991.

Toaff, Ariel, Pasque di sangue. Ebrei d’Europa e omicidi rituali. Bologna, Il Mulino, 2008.

Trachtenberg, Joshua, The Devil and the Jews. The Medieval Conception of the Jew and its Relation 
to Modern Antisemitism. New Haven, Yale University Press, 1943.

Usque, Samuel, Consolaçam ás tribulaçoens de Israel, com revição e prefacio de Mendes dos Remedios. 
Coímbra, França Amado-Editor, 1906.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
0

9-
14

8
1

4
8

Vaca Lorenzo, Ángel, «La peste negra en Castilla. Aportación al estudio de algunas de sus conse-
cuencias económicas y sociales». Studia Historica. Historia Medieval, 2 (1984), pp. 89-107.

Vaca Lorenzo, Ángel, «La peste negra en Castilla. Nuevos testimonios». Studia Historica. Historia 
Medieval, 8 (1990), pp. 159-171.

Vaca Lorenzo, Ángel, «La quiebra demográfica en Castilla en la Baja Edad Media. ¿Realidad o 
ficción virtual?». Cuadernos de historia de España, 76 (2000), pp. 63-98.

Valdeón Baruque, Julio, «Reflexiones sobre la crisis bajomedieval en Castilla». En la España Me-
dieval, 2 (1984), pp. 1047-1060.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
4

9

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.05
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 149-175; ISSN: e-2530-8378

LA REPRESENTACIÓN DEL ESPACIO EN LOS LIBROS 
DE VIAJES MEDIEVALES: GEOGRAFÍA MÍTICA, 

SAGRADA Y MARAVILLOSA (SS. XIII-XV)*

Pablo Castro Hernández
Universidad Andrés Bello, Chile
E-mail: pabcastroh@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-4863-8017

Resumen

En el estudio analizamos la representación del espacio en los libros de viajes medievales, 
examinando la geografía mítica, sagrada y maravillosa. Primero, estudiamos el concepto 
de espacio en la Edad Media, revisando los simbolismos y percepciones que se forjan con 
su sociedad. Segundo, analizamos los elementos míticos, sagrados y maravillosos en la 
descripción de la geografía por parte de los viajeros europeos, considerando sus discursos 
e intencionalidades narrativas. Finalmente, los viajeros describen los espacios como cons-
trucciones simbólicas en las que se funden las percepciones reales e imaginarias. Así, los 
viandantes transmiten un conocimiento geográfico, histórico y religioso, el que resulta 
significativo como expresión de su memoria e identidad cultural, y con el cual definen su 
representación del mundo.
Palabras clave: representación, espacio, libros de viajes medievales, geografía mítica y 
sagrada, maravilla.

THE REPRESENTATION OF SPACE IN MEDIEVAL TRAVEL BOOKS: 
MYTHICAL, SACRED AND WONDERFUL GEOGRAPHY (13TH-15TH CENTURIES)

Abstract

In this paper we analyze the representation of space in medieval travel books, examining 
the mythical, sacred and wonderful geography. First, we study the concept of space in the 
Middle Ages, reviewing the symbolism and perceptions that are forged with their society. 
Second, we analyze the mythical, sacred, and wonderful elements in the description of the 
geography of European travellers, considering their discourses and narrative intentions. 
Finally, the travellers describe the space as symbolic constructions in which real and 
imaginary perceptions merge. Therefore, travellers transmit geographic, historical, and 
religious knowledge, which is significant as an expression of their memory and cultural 
identity, and with which they define their representation of the world.
Keywords: representation, space, medieval travel books, mythical and sacred geography, 
wonder.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.05
mailto:pabcastroh%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-4863-8017


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

0

0. INTRODUCCIÓN

Los viajeros medievales articulan diversas percepciones sobre la realidad 
geográfica y cultural de las tierras que recorren. Así, estos describen las ciudades, los 
paisajes y los espacios naturales, con lo cual transmiten ideas e impresiones de los 
lugares visitados, o de los que escuchan noticias. Junto con esto, el espacio natural o 
construido se vincula a tradiciones culturales que predominan en las construcciones 
imaginarias de los viajeros, de modo que se establecen relaciones con las representa-
ciones míticas y sagradas en torno a estos espacios. En esta línea, los viandantes se 
refieren a lugares asociados a sucesos de la antigüedad en los que se funde una tra-
dición histórica y mítica, tales como la guerra de Troya, las expediciones de Alejan-
dro Magno hacia Oriente y la presencia de elementos fabulosos –sirenas, centauros, 
amazonas, entre otros–. Por otra parte, también se menciona una tradición religiosa 
y sagrada asociada a la cultura cristiana, en la que predominan relaciones de espacios 
en torno a eventos bíblicos, espacios de peregrinación y sucesos milagrosos. De esto, 
resulta fundamental cuestionar ¿cómo se concibe el espacio en la Edad Media? ¿De 
qué modo se perciben y representan los lugares míticos y religiosos en los libros de 
viajes medievales? ¿Y qué discursos e intencionalidades narrativas poseen los viaje-
ros para incluir la geografía mítica y sagrada en sus relatos?

Para realizar el estudio se han considerado relatos y literatura de viajes euro-
pea de los siglos xiii al xv, enfatizando en el carácter laico y religioso de los vian-
dantes y su percepción de la realidad geográfica. De este modo, se examina el Libro 
de las maravillas del mundo o Il Milione del mercader veneciano Marco Polo, escrito 
entre 1298-1299; los Viajes o Libro de las maravillas del mundo del escritor inglés 
John Mandeville, redactado entre 1356-1357; la Relación de viaje del fraile italiano 
Odorico de Pordenone, escrito alrededor de 1316-1330; la Descripción de las mara-
villas del misionero catalán Jordán de Séverac, elaborada entre 1328-1330; el Libro 
del Conosçimiento, obra anónima hispana redactada entre 1376-1390; la Embajada 
a Tamorlán del diplomático castellano Ruy González de Clavijo, escrita entre 1403 
y 1412; y las Andanças e viajes del viajero hispano Pero Tafur, desarrollada hacia 
1454. A partir de esto, los documentos escogidos reflejan un corpus en el que los 
viajeros refieren descripciones y representaciones de los espacios que visitan o que 
imaginan como parte de la tradición mítica, sagrada y maravillosa, acentuando en 
percepciones y discursos sobre la imagen del mundo, al igual que en las construc-
ciones simbólicas e imaginarias que funden elementos de la tradición clásica y la 
cultura cristiana.

Desde nuestra mirada, los libros de viajes medievales incluyen la presen-
cia de los espacios míticos y sagrados para articular un tejido narrativo en el cual 
se proyecte el pasado y memoria de la antigüedad clásica, así como también la cul-

*  Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigación FONDECYT regular n.o 1221397, 
de ANID, Gobierno de Chile, titulado Imágenes de Oriente: percepciones europeas del extremo oriente 
y sus ciudades en las crónicas franciscanas del siglo xiv (1320-1358).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

1

tura y tradición de la espiritualidad cristiana. De este modo, el espacio geográfico 
se percibe como una construcción simbólica, en el que la identidad de su espacio-
presente se forja mediante la trama de episodios míticos y religiosos, en el que con-
fluye el conocimiento enciclopédico, histórico y teológico de su realidad cultural. 
En este sentido, la presencia del espacio mítico alude a la referencia de la antigüedad 
clásica, considerando su historia, memoria e imaginario cultural, y que, expresado 
en episodios míticos, personajes y seres fabulosos del mundo antiguo, articulan un 
sentido referencial para reconocer ciertos espacios geográficos basados en informa-
ciones anecdóticas del pasado. Por otro lado, la presencia del espacio sagrado alude 
a la referencia de la cultura y la espiritualidad cristiana, la cual relaciona los lugares 
a episodios bíblicos, personajes, eventos milagrosos y sucesos históricos relevantes 
del cristianismo, con lo que se resalta una visión teológica y sagrada del espacio y, a 
su vez, se establecen relaciones didácticas y moralizantes en torno a la transmisión 
de la fe y la valoración de su religiosidad en torno a la Creación divina y la imagen 
sagrada del mundo. Con todo, los viajeros medievales integran el discurso mítico 
y religioso como expresión del conocimiento del pasado y la tradición cultural de 
su espiritualidad, con el fin de articular una narración amplia y diversa en conteni-
dos. La información debe generar atractivo e interés en la audiencia y los lectores, 
por lo cual, los pasajes se integran de manera breve y referencial, evocando anéc-
dotas e historias que articulen una trama narrativa lúdica, singular y simbólica de 
los espacios referidos. En definitiva, los viajeros medievales transmiten una síntesis 
de la memoria e historia de la cultura clásica y cristiana mediante los lugares que 
recorren, construyendo puntos de referencia simbólicos, y que, a su vez, reflejan un 
estado del conocimiento geográfico –histórico, enciclopédico e imaginario–, articu-
lando una identidad del espacio basada en el exotismo, singularidad y diferencia, con 
lo que establecen diálogos y resignificaciones entre el pasado y su tiempo presente.

1. LA REPRESENTACIÓN DEL ESPACIO EN LA EDAD MEDIA: 
ALGUNAS CLAVES CONCEPTUALES

El espacio constituye un lugar, el entorno en el que se extienden elementos 
de la realidad material. Este refleja el medio físico, superficie o entorno en el que se 
sitúa la materia y se establece el movimiento de los cuerpos. Para Paul Zumthor, el 
espacio es «un entredós: un vacío que hay que llenar. Solo pasa a existir cuando se 
jalona con puntos de referencia»1. Así, el espacio constituye una realidad en la que 
se entrecruza la materia –cuerpos, paisajes y naturaleza–, al igual que las relaciones 
dinámicas de la vida cultural, basada en percepciones, simbolismos e imaginarios 
de las sociedades. La noción del espacio considera la presencia de la realidad mate-
rial, en la que pueden confluir las relaciones con el mundo natural, los movimientos 

1  Zumthor, Paul, La medida del mundo. Representación del espacio en la Edad Media. 
Madrid, Cátedra, 1994, p. 52.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

2

de los seres, las dinámicas culturales de los sujetos y las formas de vida que estruc-
turan en torno a los lugares. De este modo, el espacio existe como materia, pero 
también constituye significación y representación; conforma un cúmulo de signi-
ficados basados en discursos y percepciones de la realidad, con lo que se define la 
existencia y particularidad de las zonas y espacios, y, asimismo, expresa un conjunto 
de representaciones culturales y mentales con las que se articulan construcciones 
simbólicas e imaginarias de los lugares, sus formas y los elementos que conforman 
parte del mundo.

En este sentido, el espacio es «el fragmento de tierra en el que se habita, 
del que se puede marchar y al que se puede volver. Con respecto a él se ordenan 
los movimientos del ser»2. Esta noción espacial –como lugar, extensión territorial 
y marco geográfico– expresa el nodo de referencia en el que se establecen las diná-
micas y movimientos de los sujetos y las representaciones socioculturales. Las per-
sonas se ubican en espacios: residen, transitan, conocen y viven en uno o varios 
lugares, con lo cual forjan una relación de presencia y existencia en el mundo. Para 
Gaston Bachelard, «se enfrenta entonces el ser del hombre con el ser del mundo»3, 
como una noción dialéctica en la que el sujeto se relaciona con el entorno y la reali-
dad espacial. De esta manera, el espacio expresa una idea de existencia y alteridad: 
por un lado, refiere a la noción de residencia y tránsito, en la que el sujeto habita y 
se desplaza; y, por otro lado, se relaciona, dialoga y enfrenta con uno o varios espa-
cios –o realidades materiales que definen dichos lugares– que articulan ideas de la 
otredad. Así, el espacio no solo queda en el plano de la materialidad o la extensión 
geográfica, sino que se construye mediante una red de significaciones, simbolismos 
e imaginarios con los cuales los sujetos sintetizan expresiones de su identidad y las 
proyectan como formas de representación de su realidad cultural.

Ahora bien, el espacio en el mundo medieval se concibe como una síntesis 
de la realidad física, simbólica y espiritual. El cosmos conforma parte de la Crea-
ción de Dios, por lo cual, el mundo –y sus lugares– adquieren una significación 
asociada a su fuerza sagrada y divina. Sobre esto, la cartografía, los tratados cos-
mográficos, las enciclopedias y los relatos de viajes recogen esta tradición y visión 
cultural de la religión cristiana, de modo que los espacios constituyen signos y refe-
rencias que expresan un universo simbólico trascendente. Sin ir más lejos, para la 
sociedad medieval la forma de la ecúmene, el mundo habitado, se debe al Diluvio 
Universal, donde la mítica inundación bíblica constituye «el origen de las corrientes 
hídricas y las masas de agua que distinguen los tres continentes de la tierra firme: el 
río Tanais (Don), que separa Europa de Asia; el Nilo, que divide a África de Asia, y 
el mar Mediterráneo, frontera entre Europa y África»4. Junto con esto, se considera 

2  Idem.
3  Bachelard, Gaston, La poética del espacio. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 

1965, p. 269.
4  Ariza, Valentina, «En torno a la cartografía medieval». Revista Forma, vol. 00 (2009), 

p.  28. Disponible en https://www.raco.cat/index.php/Forma/article/view/150749/202649 (abril, 
2021).

https://www.raco.cat/index.php/Forma/article/view/150749/202649


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

3

que la tierra se encuentra dividida en tres continentes –Asia, África y Europa–, los 
cuales se asocian de manera simbólica a los tres hijos de Noé, estos son Sem, Cam y 
Jafet, identificándose con el origen de la población del mundo5. Asimismo, la ima-
gen sagrada del mundo enfatiza en representar a Asia en la parte superior de la tie-
rra, proyectando a su vez el espacio en el que se situaría el Paraíso terrenal6. Incluso, 
en el centro de la ecúmene se ubica a Jerusalén, la ciudad santa por excelencia, y que 
expresa el punto axial de la geografía cristiana, concentrando en su simbolismo la 
relación de remisión de los pecados y el ascenso hacia el reino de los cielos7. En este 
sentido, la construcción del espacio medieval se basa en representaciones culturales 
que reflejan la espiritualidad cristiana, con lo cual, se legitima el pensamiento y el 
discurso religioso como base de su identidad. El espacio se satura de signos y sím-
bolos, los que articulan una trama amplia de relaciones que funden la información 
real e imaginaria, entrecruzando los espacios de su presente con la tradición bíblica8.

5  Villalba Ruiz de Toledo, Francisco Javier, «La percepción del mundo: los conoci-
mientos geográficos», en AA. VV., Viajes y viajeros en la Europa medieval. Madrid, Lunwerg Edito-
res, 2007, p. 24. Tal como señala Aníbal Biglieri, «la geografía y la historia bíblica se superponen 
para darle al mundo una unidad no solo geográfica, sino también genealógica (Noé y su descenden-
cia) y espiritual (la redención de la humanidad por Cristo)» [Biglieri, Aníbal, Las ideas geográficas 
y la imagen del mundo en la literatura española medieval. Madrid, Medievalia Hispanica, Iberoame-
ricana, Vervuert, 2012, p. 60].

6  Kleinschmidt, Harald, Comprender la Edad Media. La transformación de ideas y acti-
tudes en el mundo medieval. Madrid, Akal, 2000, p. 58. Cabe recalcar que en los mapamundis 
medievales se sitúa al Paraíso en el extremo este del mundo, es decir, en la parte superior, donde se 
representa el Edén como una realidad terrenal, en la que figura «como vergel o locus amoenus, cerrado 
(hortus conclusus), con los árboles de la vida y del bien y del mal en su interior» [Ladero Quesada, 
Miguel Ángel, Espacios y viajes. El mundo exterior de los europeos en la Edad Media. Madrid, Dykin-
son, 2020, pp. 50-51].

7  Según David Woodward, la mayoría de los mapas medievales sitúan a la ciudad santa de 
Jerusalén en el centro del mundo, esto basado en el pasaje bíblico de Ezequiel 5,5: «Esto dice Yavé: 
Ustedes tienen allá Jerusalén. La puse en medio de las naciones, quedando los países extranjeros en 
las orillas» [Woodward, David, «Reality, Symbolism, Time and Space in Medieval World Maps». 
Annals of the Association of American Geographers, vol. 75, núm. 4 (1985), p. 515]. Asimismo, tal como 
afirma Suzanne M. Yeager, Jerusalén es apreciada por los cristianos como un espacio testimonial 
de la historia bíblica, en cuanto proporciona evidencia concreta de la vida de Cristo; a través de este 
lugar sagrado y superior se articula un marco de devoción que permite ganar las recompensas espi-
rituales [Yeager, Suzanne M., Jerusalem in Medieval Narrative. Cambridge, Cambridge University 
Press, 2011, p. 3]. Véase también Hamilton, Bernard, «The impact of the crusades on western geo-
graphical knowledge», en R. Allen, Eastward Bound. Travel and Travellers, 1050-1550. Manchester 
& New York, Manchester University Press, 2004, pp. 15-34; Grabar, Oleg, «Space and Holiness 
in Medieval Jerusalem». Islamic Studies, vol. 40, núms. 3-4 (2001), pp. 681-692.

8  De este modo, se establece la noción de una geografía sagrada, en la que se forja una 
dicotomía de espacios sacros y paganos; lo primero, como espacios sagrados, que aluden a zonas vin-
culadas directamente a la fe cristiana, ya sea por sus menciones en el relato bíblico, o bien por estar 
asociado a eventos milagrosos o situaciones relevantes de la historia del cristianismo; lo segundo, 
como espacios paganos, que refiere a lugares contaminados por el pecado, o carentes de la presencia 
cristiana. En torno a esto, el sujeto medieval estructura su visión de mundo basado en su espirituali-
dad, con lo cual establece los modos de definir los espacios, clasificando los lugares en los que habi-
tan las gentes, así como también sus formas, paisajes y relaciones geográficas.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

4

Sumado a esto, el espacio se puebla de elementos fabulosos y extraordina-
rios, tanto por la fascinación de lugares lejanos y exóticos como por la referencia de 
lo extraño y lo desconocido. Así, la maravilla refleja las tierras, seres y fenómenos 
asombrosos, donde la imaginación y las tramas oníricas ensalzan espacios basados 
en la rareza y la diferencia. En esta línea, las crónicas y relatos de viajes mencionan 
el mítico reino del Preste Juan, basado en la exuberancia y riqueza, así como tam-
bién las tierras pobladas por monstruos, animales fabulosos y eventos sobrenatura-
les9. El espacio maravilloso genera una apertura en los límites que rompen con lo 
cotidiano, abriendo camino al contacto con culturas ajenas, mediante las cuales se 
deslumbran por sus ciudades, paisajes, objetos materiales y vida cultural, que, en su 
conjunto, estructuran la noción de espacios diferentes. Esto último tensiona la idea 
de los lugares conocidos, forjando fronteras permeables con una otredad exótica, 
pagana y distinta. Finalmente, el espacio medieval recoge elementos de la tradición 
clásica, en cuanto se mencionan lugares históricos de la antigüedad grecorromana, 
al igual que personajes o eventos míticos. Para Michel Mollat, los mitos son motores 
para viajar y ampliar la imagen del mundo10. Incluso, Claude Kappler señala que «la 
narración de viaje se decora con cuentos diversos o historias de sustrato mítico, que 
la jalonan de forma atrayente. Estos “adornos” del texto contribuyen a conferirle un 
carácter estético»11. En cierta medida, el uso de estos mitos incentiva la curiosidad y 
el afán de conocer historias fabulosas del pasado y las tierras lejanas, enriqueciendo 
la trama narrativa y la imagen del mundo. Si bien diferimos del planteamiento de 
Kappler, consideramos que las referencias míticas expresadas en el espacio medieval 
superan la noción de cuento y adorno estético, lo que permite recorrer la historia 
y la memoria de la antigüedad, «evocando el recuerdo y tejiendo un imaginario de 
los acontecimientos del pasado»12.

En definitiva, el espacio medieval refleja una síntesis de la cultura cristiana, 
la recepción clásica y el imaginario fabuloso de las tierras lejanas. Mediante la ano-
tación o representación de estos lugares, se articula un tejido de signos y símbolos 
que establecen ejes referenciales para describir los espacios. De este modo, si bien la 
percepción de los lugares se halla impregnada de la espiritualidad cristiana, esto se 
complementa con matices enciclopédicos y culturales del conocimiento del pasado, 

9  Para una mayor revisión sobre los espacios maravillosos y extraordinarios, véase Le Goff, 
Jacques, «El Occidente medieval y el océano Índico: un horizonte onírico», en Por otra Edad Media. 
Tiempo, trabajo y cultura en Occidente. Madrid, Taurus, 2020, pp. 265-278; Van Duzer, Chet, «Hic 
sunt dracones. La geografía y la cartografía de los monstruos». eHumanista, 47 (2021), pp. 29-88; 
Campbell, Mary B., The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing, 400-1600. 
Ithaca & London, Cornell University Press, 1991, pp. 47-86.

10  Mollat, Michel, Los exploradores del siglo xiii al xvi. Primeras miradas sobre nuevos mun-
dos. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990, p. 97 y ss.

11  Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media. Madrid, 
Akal, 1986, p. 88.

12  Castro, Pablo, «Los episodios míticos en los libros de viajes medievales: una revisión 
a las funciones discursivas en las Andanças e viajes de Pero Tafur (s. xv)». Revista Historias del Orbis 
Terrarum, Anejos de Estudios Clásicos, Medievales y Renacentistas, vol. 13 (2017), p. 62.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

5

así como también representaciones de lo exótico y lo diferente, que, en su conjunto, 
enriquecen la imagen del mundo y la identidad cultural de la sociedad medieval.

2. LOS ESPACIOS MÍTICOS EN LOS LIBROS 
DE VIAJES MEDIEVALES

La presencia de los espacios míticos en los libros de viajes busca rememorar 
un tiempo y espacio arcaico, en el que se sintetiza un conocimiento de la antigüedad 
clásica, resaltando elementos simbólicos y noticias fabulosas del pasado. Los espa-
cios míticos se asocian a eventos y personajes relacionados con la guerra de Troya, 
las historias de Alejandro y los seres fabulosos de la mitología clásica.

2.1. Espacios de la guerra de Troya

En el Libro del Conosçimiento se menciona el caso de Corinto, «la que des-
truyo el rey menelao de greçia»13, y también Troya, la que «era cabeça de toda asia 
menor que agora dizen turquia»14. En estos pasajes podemos reconocer la mención de 
sucesos de la guerra de Troya, enfatizando en el sentido de poder del mundo griego 
y troyano, y estableciendo relaciones anecdóticas de los eventos del pasado. El dis-
curso es pragmático, breve e informativo, donde el autor busca transmitir de forma 
clara los datos, resaltando el nombre del rey Menelao de Grecia, como un monarca 
asociado a la expansión griega, o la relevancia capital de la ciudad de Troya, como 
cabeza de toda Asia, con la finalidad de provocar un mayor interés de los lectores, y 
así otorgar información que enriquezca el conocimiento y la memoria histórica de 
los sucesos vinculados a dichos espacios.

Del mismo modo, Ruy González de Clavijo, en su Embajada a Tamorlán, 
señala:

E un poco adelante, a la vuelta de la dicha isla, en un llano de faza el mar, pares-
ció un gran pedaço de muro e torres derrocado, e dixeron que allí fuera el templo 
que derrocara Paris cuando rovara a Elena e quebrantara el ídolo, al tiempo qu’el 
rey Príamo, su padre, lo enviara fazer guerra en Grecia15.

El espacio se asocia al rapto de Elena y el conflicto entre griegos y troyanos. 
El viajero aprecia las ruinas del territorio que recorre, acentuando en los trozos de 
muros y torres que dan cuenta de un paisaje derruido y arrasado por el tiempo. En 
esta línea, el espacio no solo se observa desde su carácter mítico, sino que también se 
relaciona al estado actual en el que el viajero lo vislumbra en su presente. De hecho, 

13  Libro del Conosçimiento. Madrid, Imp. De T. Fortanet, 1877, p. 33.
14  Idem.
15  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán. Barcelona, Castalia, 2018, p. 94.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

6

se menciona que a la vuelta de la isla ‘aparecen’ los vestigios, objetos que proyec-
tan el recuerdo de los sucesos del pasado. Para el embajador hispano, en Troya hay 
«pedaços del muro aportellados»16 y «pedaços de torres enfiestas»17. Incluso, de la 
isla del Tenio donde vivía el rey Priamo, «e esta dicha isla solía ser muy poblada e 
agora está desabitada»18. Se refiere a fragmentos, vestigios y ruinas, las que se vin-
culan a un estado de desolación y abandono, reflejando un espacio asolado por el 
paso del tiempo. Con todo, la ruina constituye una huella e impronta del pasado, 
la que transmite la memoria de la antigüedad, y que, en este caso, materializa a tra-
vés del objeto mítico derruido y desgastado, el cual aún pervive como vestigio de 
un tiempo remoto.

En el caso de Pero Tafur, el viajero menciona diversas ruinas troyanas en 
su escrito:

E caminé por tierra dos jornadas por aquel lugar que dizen que era Troya, no 
fallando persona que supiese dar razón ninguna, e fui fasta llegar al Elión, que 
dizen. Este es pegado a la mar enfrente del puerto del Tenedón. Toda esta tierra es 
poblada a caserías e han los turcos por reliquias los edificios antiguos e no desfa-
rían ninguno de ellos, antes fazen sus casas junto con ellos. E lo que más vi para 
conocer que aquel fuese el Elión de Troya, fue ver grandes pedaços de edificios e 
mármoles e losas e aquella ribera e aquel puerto del Tenedón enfrente e un muy 
grande otero, como que caída de grande edificio lo oviese fecho19.

De Padua destaca que hay edificios muy antiguos: «Aquí se puede ver cuán 
grande es, pues que de tan gran cibdad caben todos aquí. Es muy antigua en ede-
ficios, dizen que esta fizo Antenor, después de la destruición de Troya, e bien ay en 
ella edeficios antiquíssimos»20. Tafur describe los objetos materiales como huellas del 
pasado mítico. El autor no narra el mito como tal, sino que se centra en las ruinas 
como testimonios históricos. Con ello, es posible apreciar la búsqueda de la verdad 
y objetividad de los sucesos, en cuanto la presencia de los vestigios representa los 
testimonios ‘fidedignos’ del pasado, como evidencias concretas que entregan vero-
similitud a la narración de viaje21. Según Julia Roumier, las ruinas y los elementos 

16  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 108.
17  Idem.
18  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 109.
19  Pero Tafur, Andanzas y viajes. Madrid, Cátedra, 2018, p. 185.
20  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 315.
21  Cabe mencionar que el método narrativo de los viajeros medievales considera la auten-

ticidad de la información, la cual tiene que ser creíble y fiable. En esta línea, los viajeros mencio-
nan lo que «ven» directamente, lo que se considera un testimonio digno de fe, ya que transmite «la 
verdad» del suceso según lo que observa. Por otro lado, los viandantes también utilizan expresiones 
como «oí» o «dicen», refiriéndose a relatos de testigos que presenciaron el suceso y que lo transmi-
ten de manera oral. Si bien el viajero en este caso no es el testigo directo, se anota lo que las personas 
«dignas de crédito» sí han podido ver, convirtiéndose en testimonios indirectos para la construc-
ción narrativa del viaje. Véase Alburquerque García, Luis, «El ‘relato de viajes’: hitos y formas en 
la evolución del género». Revista de Literatura, vol. 73, núm. 145 (2011), p. 23 y ss.; Ochoa, José, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

7

materiales del viaje permiten poner en realce los aspectos históricos y míticos de los 
espacios específicos, legitimando el conocimiento de su desplazamiento22. Los edifi-
cios antiguos, ya sean de Troya u otros, expresan el interés del viandante de informar 
sobre los lugares por los cuales se desplaza, desarrollando un registro objetivo del 
espacio histórico. Estas ruinas devoradas por el tiempo manifiestan las pruebas con-
cretas que legitiman las andanzas y el conocimiento del viajero, dado que la audien-
cia espera saber de fuentes y registros precisos que demuestren los sucesos del relato.

2.2. Espacios de las historias de Alejandro Magno

En los libros de viajes se establecen varias anotaciones sobre las historias de 
Alejandro Magno. Entre estas, destaca la construcción de la Puerta de Hierro para 
detener a los pueblos de Gog y Magog. Marco Polo se refiere a esta construcción:

Allí mandó construir una sólida torre para que nadie pudiera sorprenderlo viniendo 
de aquel lado, la cual se conoce con el nombre de la Puerta de Hierro. Este es el 
lugar al que se refiere el libro de Alejandro cuando dice que encerró a los tártaros 
entre las montañas; mas no se trataba de los tártaros, sino de los cumanos y otros 
pueblos, porque los tártaros no existían en aquella época23.

El Libro del Conosçimiento también se refiere a esta Puerta de Hierro:

Dentro desta Tartaria son muchedumbre de gentes sin cuenta y non guardan nin-
gund mandamiento de dios. Saluo no fazer mal a otro. Y son gentes muy asentadas 
y fuertes lidiadores de pie y de caballo. En tal manera que alexandre no los pudo 
conquerir nin les pudo entrar aquellos montes pero que los ençerro y atapoles las 
puertas del fierro con grandes peñas en tal manera que estodieron grand tiempo 
en aquel encerramiento24.

En ambos escritos existe un interés de incluir noticias sobre Alejandro y 
sus hazañas realizadas en los confines del mundo. Se describe la edificación de esta 
gran puerta para contener a los pueblos de las tierras lejanas de Oriente. En la época 
medieval se transmite la leyenda de que las puertas del Caspio fueron erigidas por 
Alejandro Magno «para frenar a los pueblos diabólicos de Gog y Magog, que inva-

«El valor de los viajeros medievales como fuente histórica». Revista de Literatura Medieval, núm. 2 
(1990), p. 233 y ss.; y Pérez Priego, Miguel Ángel, «Estudio literario de los libros de viajes medie-
vales». Epos: Revista de Filología, núm. 1 (1984), p. 232 y ss.

22  Cfr. Roumier, Julia, «Traces, preuves et sources: autoriser le récit sur l’ailleurs et le passé 
dans les récits de voyages hispaniques de la fin du Moyen Âge». E-Spania: Revue électronique d’etudes 
hispaniques médiévales, núm. 19 (2014), 18-27. Disponible en https://journals.openedition.org/e-spa-
nia/23937 (abril, 2021).

23  Marco Polo, Libro de las maravillas del mundo. Madrid, Cátedra, 2013, p. 112.
24  Libro del Conosçimiento, pp. 84-85.

https://journals.openedition.org/e-spania/23937
https://journals.openedition.org/e-spania/23937


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

8

dirían Europa al final de los tiempos»25. La figura de Alejandro Magno se cristia-
niza, quien proyecta la imagen de un monarca ideal defensor de la civilización y la 
fe cristiana. Así, se construye una noción apocalíptica y escatológica, en la que la 
amenaza externa –expresada en los pueblos de Gog y Magog– refleja el poder del 
Anticristo y las fuerzas del mal26. Con ello, las Puertas de Hierro simbolizan la pro-
tección del mundo cristiano frente al peligro de los pueblos que se ciernen por la 
frontera oriental. Estos pueblos –en particular los tártaros– se describen de manera 
negativa, en cuanto se asocian a los ‘pueblos malditos’ referidos en la Biblia, ya sea 
por su pecaminosidad, destrucción y barbarie. En definitiva, el espacio se torna una 
síntesis de la realidad física, simbólica y espiritual, el que entrecruza elementos de 
la antigüedad clásica y la tradición bíblica que configuran leyendas trascendentes 
y moralizantes que se integran en las coordenadas simbólicas e imaginarias de las 
tierras lejanas.

Por otro lado, podemos destacar los espacios referidos a eventos militares 
relacionados a la expansión de Alejandro Magno. Marco Polo en la región de Tun-
u-Qayn indica que «Allí, según dicen los naturales de la región, tuvo lugar la batalla 
de Alejandro Magno y Darío»27, y Ruy González de Clavijo cerca del río Viadme 
menciona: «E aquí, cerca d’este río, en una llanura ovo su batalla Alixandre con 

25  Rodríguez de la Peña, Manuel Alejandro, «La realiza sapiencial y el ciclo del Alexan-
dre medieval: tradición gnómica y arquetipos políticos en el Occidente latino (siglos xii-xiii)». His-
toria, Instituciones, Documentos, núm. 26 (1999), p. 484. Según John Andrew Boyle, estos pueblos de 
Gog y Magog fueron identificados a lo largo del siglo vi con los escitas, alanos y hunos, y posterior-
mente, en el siglo xiii, con los mongoles, tártaros y otros pueblos [Boyle, John Andrew, «Alexander 
and the Mongols». The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, núm. 2 (1979), 
p. 124.]. Cabe señalar que en otras tradiciones, como la árabe y la hebrea, también se refieren a los 
pueblos de Gog y Magog, y el muro construido por Alejandro para contener la amenaza de aque-
llos pueblos ‘bárbaros’ e ‘impuros’. Para una mayor revisión sobre la leyenda de los pueblos de Gog 
y Magog en la Edad Media, véase: Delgado Pérez, María Mercedes, «El muro de Gog y Magog 
según el Āṯār al-Bilād de al-Qazwīnī». Philologia Hispalensis, vol. 14, núm. 2 (2000), pp. 183-192; 
Toro Vial, José Miguel de, «A propósito de Gog y Magog: algunos eslabones textuales poco con-
siderados en la transmisión de la leyenda». Revista Chilena de Estudios Medievales, núm. 21 (2022), 
pp. 18-29; Carbó García, Juan Ramón, «La venida de Gog y Magog. Identificaciones de la prole 
del Anticristo entre la tradición apocalíptica, la Antigüedad tardía y el Medievo». ARYS, núm. 10 
(2012), pp. 381-408; Sáenz-López Pérez, Sandra, «La representación de Gog y Magog y la imagen 
del Anticristo en las cartas náuticas bajomedievales». AEA, lxxviii, 311 (2005), pp. 263-276; Suk-
daven, Maniraj, «Gog and Magog: the renditions of Alexander the Great from the context of diffe-
rent pre-Islamic to Islamic traditions». Pharos Journal of Theology, vol.  100 (2019), pp. 1-8.

26  José Miguel de Toro Vial sostiene que en las crónicas universales y la literatura medieval 
se narra cómo Alejandro Magno, «en su gesta conquistadora por el extremo oriente, se encontró con 
los pueblos de los reyes Gog y Magog, antropófagos y de costumbres altamente reprobables. Con la 
asistencia de Dios los empujó hacia el interior de un valle y luego cerró este con una gran muralla y 
dos gigantescas puertas de bronce que solo pueden abrirse desde fuera. El relato concluye diciendo 
que cuando venga el Anticristo, en el fin de los tiempos, irá a liberar a estos pueblos que conforma-
rán su hueste y le ayudarán a devastar la tierra y perder sus almas» [Toro Vial, José Miguel de, «Las 
invasiones mongolas del siglo xiii: entre historia y fantasía». Revista Europa, núm. 9 (2016), p. 41].

27  Marco Polo, Libro de las maravillas del mundo, p. 132.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
5

9

Poro, señor de la India, cuando lo desvarató»28. El lugar adquiere una connotación 
histórica y épica, en cuanto se resalta como un espacio de batallas, y en particular, 
de sucesos relevantes que definieron la expansión militar del imperio de Alejandro 
Magno. La mención del espacio enfatiza en un discurso didáctico para los lectores, 
en la medida en que refiere puntos referenciales de acontecimientos políticos y mili-
tares de la Antigüedad, los que aportan a la transmisión del conocimiento histórico.

2.3. Espacios de seres míticos y fabulosos

Fray Jordán Catalán de Séverac, en su obra Maravillas (1321-1330), se refiere 
al mito de las amazonas:

Entre esta India y la Grande dicen que hay una isla solo de mujeres y otra solo de 
hombres. Los hombres no pueden vivir largo tiempo en las de las mujeres, y vice-
versa; sin embargo, aguantan bien durante diez o quince días, y se ayuntan; de 
modo que, cuando las mujeres paren un niño, lo envían a los hombres, y cuando 
una niña, la retienen consigo29.

Asimismo, el diplomático Ruy González de Clavijo menciona:

Onze jornadas d’esta ciudat de Samaricante, fazia la tierra del Catay, a una tierra 
onde fueron las amazonas; e oy en día mantienen la costumbre de no tener omne 
consigo, salvo cuando viene su tiempo del año, que les dan licencia las mayores 
d’ellas, e toman sus fijas consigo e vanse a las tierras e lugares más cercanos. E cuando 
los omnes las ven, convídanlas, e ellas vanse con aquel omne que más quieren; e 
comen e beven con ellos, e estánse así un tiempo con ellos comiendo e beviendo, 
e después tórnanse para sus tierras. E si paren fijas, tiénenlas consigo; e si paren 
fijos, envíanlos a los lugares onde son sus padres. Estas mujeres son del señorío del 
Tamurbeque, e solían ser del señorío del Catay, e son cristianas a la fe griega. E 
estas fueron del linaje de las amazonas que se acaescieron en Troya cuando la des-
truxieron los griegos, ca en Troya se acaescieron dos linajes d’estas amazonas: las 
unas fueron del linaje de la tierra de la Turquía, e las otras son estas30.

28  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 240.
29  Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», en J. Gil (ed.), La India y el Catay. Tex-

tos de la Antigüedad Clásica y del Medievo occidental. Madrid, Alianza, 1995, vii, 12, p. 423. Cabe 
señalar que en la narrativa de Marco Polo también se mencionan algunas islas alrededor de la India, 
entre las que se encuentran la isla de los Hombres y la isla de las Mujeres (islas Macho y Hembra). 
Tal como indica Esperanza Bermejo Larrea, estas islas «constituyen una nueva versión de la leyenda 
de las amazonas, en la que únicamente se mantiene la segregación sexual como elemento distintivo, 
pero explicada por la falta de alimentos, que obliga a vivir separados a hombres y mujeres» [Bermejo 
Larrea, Esperanza, «Alteridad y anomalía. Hombres extraños en la literatura francesa medieval». 
Cuadernos del CEMYR, núm. 10 (2002), p. 103]. Véase también Marco Polo, Libro de las maravi-
llas del mundo, pp. 312-313.

30  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, pp. 317-318.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

0

Los viajeros se refieren a las amazonas como una nación de mujeres guerre-
ras, las que descienden míticamente de Ares, el dios de la guerra. En los relatos his-
tóricos, literarios y enciclopédicos de la Antigüedad, en los que destacan las obras 
de Heródoto, Plutarco, Diodoro, Estrabón, entre otros, se indica que las amazonas 
provienen de Asia menor, y se hallan asociadas a ciudades como Éfeso o Esmirna31. 
En el caso de los relatos medievales, los viajeros integran el mito clásico como expre-
sión de lo exótico y lo diferente, resaltando el vínculo con la antigüedad y las sin-
gularidades de los territorios lejanos. Jordán Catalán de Séverac mantiene un tono 
tradicional del mito en su escrito, refiriéndose a la isla de las mujeres, y cómo viven 
sin los hombres, con los cuales solo se reúnen para procrear. Por otro lado, Cla-
vijo también conserva la misma tradición del mito en su relato, pero añade nueva 
información que recontextualiza en función de su época. En esta línea, las amazo-
nas pertenecen al señorío de Tamurbec y son cristianas ortodoxas, de modo que el 
episodio mítico se funde con el contexto histórico y los elementos culturales de su 
tiempo. Barry Taylor señala que, si bien Clavijo no ve directamente a las amazonas, 
su narración adquiere un tinte maravilloso32. Estas mujeres guerreras son ubicadas 
en espacios lejanos, asombrosos y exóticos, con lo cual se busca acrecentar las dife-
rencias culturales con el mundo oriental por sus formas, prácticas y modos de vida, 
que difieren de la identidad europea33.

31  Stewart, Andrew, «Imag(in)ing the Other: Amazons and Ethnicity in Fifth-Century 
Athens». Poetics Today, vol. 16, núm. 4 (1995), pp. 571-597; y Rosenthal, Albrecht, «The isle of the 
Amazons: a marvel of travellers». Journal of the Warburg Institute, vol. 1, núm. 3 (1938), pp. 257-259. 
Según Lyn Webster Wilde, las amazonas son asociadas a diversas áreas geográficas, pero todas fuera 
del territorio griego continental. Dentro de los espacios, estas son vinculadas a la zona de la costa 
egea de Turquía, también a la región del Ponto y el mar Negro, y finalmente, desde las montañas del 
Cáucaso hasta las estepas de Ucrania y Rusia [Webster Wilde, Lyn, Las amazonas: mito e historia. 
Madrid, Alianza, 2017, pp. 55-56]. Incluso, en época helenística, Dionisio Escitobraquio ubica a las 
amazonas en una isla en el extremo occidente frente a Libia. En el siglo i a.C., Diodoro de Sicilia 
sitúa a las amazonas en su sede africana, Libia, donde enfrentan a los atlantes. Y en el siglo i d.C., 
Pomponio Mela sitúa en esa misma región una isla de mujeres, donde estas conciben sin interven-
ción de los hombres [Taboada, Hernán, «En torno a las amazonas: mito, etnografía, utopía y muje-
res». Nova Tellus, vol. 8 (1990), p. 69; Robertson, Erwin, «Mito y utopía en los confines del mundo. 
La geografía fantástica de Diodoro de Sicilia». Intus-Legere Historia, vol. 2, núm. 2 (2008), p. 13].

32  Taylor, Barry, «Late medieval spanish travellers in the East: Clavijo, Tafur, Encina and 
Tarifa», en R. Allen (ed.), Eastward Bound. Travel and travelers, 1050-1550. Manchester & New York, 
Manchester University Press, 2004, p. 225.

33  El mito de las amazonas se proyecta y difunde en la literatura de viajes medieval, situando 
a las mujeres guerreras en la zona oriental. Para José Carlos González Boixó, las amazonas son sepa-
radas de su Escitia natal y son ubicadas en lugares recónditos y lejanos, cerca de Samarcanda, Catay 
u otras regiones, donde se concentran los mirabilia, ya sea considerando sus dimensiones míticas, 
sobrenaturales y asombrosas. De hecho, en las tierras lejanas se hallan las maravillas y los seres fabu-
losos, los que se proyectan como elementos de inversión de la cultura oriental, en cuanto reflejan una 
diferencia cultural e identitaria con el mundo europeo. Véase González Boixó, José Carlos, «El 
mito de las amazonas», en M.A. Gallegos y A. González, Ensayos de descubrimiento y colonia. Toluca, 
Universidad Autónoma del Estado de México, 1996, p. 60 y ss.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

1

Incluso, en el Libro del Conosçimiento apreciamos la mención de hormigas 
gigantes:

... Lo otro es toda Zahara desabitada y los dos montes que dichos son llegan al Rio 
del oro de que ya conté de suso, y alli cogen los dientes de los marfiles que crian 
rribera del rrio, y cogen oro en los formigueros que fazen las formigas rribera del 
rio y las formigas son grandes como gatos y sacan mucha tierra34.

Podemos notar cómo las hormigas gigantes protegen el oro que se encuen-
tra cerca de sus hormigueros. Esta tradición narrativa se remonta a la obra de Heró-
doto en el siglo v a.C., quien da cuenta de que las hormigas persiguen a los indios 
cuando tratan de ir a sacar el oro. En el Libro del Conosçimiento se resalta el carác-
ter asombroso de los insectos, destacando su tamaño enorme, ya que ‘son tan gran-
des como gatos’. Tal como sostiene Sandra Pérez Ródenas, «las hormigas gigantes 
ya no se sitúan ni la India ni en Etiopía, sino en el Sahara»35, ubicando a estos seres 
fabulosos en una tierra desértica y deshabitada, como expresión de un lugar lejano 
y diferente, proclive a la aparición de elementos extraordinarios. Sumado a esto, 
podemos mencionar el texto de John Mandeville, quien indica que en la isla Tapro-
bana se hallan enormes montañas de oro protegidas por hormigas gigantes: «Estas 
hormigas son tan grandes como perros de caza, de forma que nadie se atreve a acer-
carse a esas montañas, sin riesgo de ser atacado y devorado por ellas»36. La riqueza 
de las tierras lejanas se encuentra rodeada de peligro y dificultades. Para Manuel 
Albaladejo, la India se presenta como un lugar exótico, tanto por la gran riqueza 
en oro como también por las exageradas dimensiones de los insectos37. A partir de 
estos relatos podemos notar cómo se establece un interés de resaltar lo maravilloso 
de las tierras lejanas, esto con la finalidad de sorprender y entretener a la audiencia 
y los lectores de estos escritos. Así, el viaje se concibe como una aventura en la que 
se recorren espacios exóticos, peligrosos y distintos, donde pueblan criaturas míticas 
y asombrosas que nutren el imaginario fabuloso de la sociedad medieval.

34  Libro del Conosçimiento, pp. 53-54.
35  Pérez Ródenas, Sandra, «Las hormigas guardianas de tesoros que encontraron los via-

jeros de Oriente: desde Heródoto hasta el siglo xiv», en R. Beltrán (ed.), Viajeros en China y libros de 
viajes a Oriente, siglos xiv-xvii. Valencia, Universitat de València, 2019, p. 308.

36  John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville. Madrid, Cátedra, 2001, p. 307.
37  Albaladejo, Manuel, La India en la literatura griega. Un estudio etnográfico. Alcalá de 

Henares, Universidad de Alcalá, 2005, p. 35 y ss.; Albaladejo, Manuel, «La imagen de los pueblos 
lejanos en la obra de Heródoto». Biblid, 43 (2007), pp. 267-281.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

2

3. LOS ESPACIOS SAGRADOS EN LOS LIBROS 
DE VIAJES MEDIEVALES

La presencia de los espacios sagrados en los libros de viajes busca evocar 
lugares santos para la fe cristiana, en los que se engloba un conocimiento religioso 
que define su espiritualidad e identidad cultural. Los espacios sagrados se asocian a 
lugares que aluden a sucesos y personajes bíblicos, santuarios con reliquias y tumbas 
sagradas, y espacios mítico-maravillosos del imaginario cristiano medieval.

3.1. Espacios bíblicos

Si examinamos el caso del arca de Noé, podremos apreciar cómo diversos 
viajeros medievales indican algunos lugares asociados al diluvio y la presencia del 
arca varada en una montaña38. Odorico de Pordenone se refiere al monte sagrado 
donde se encuentra el arca de Noé: «Luego de partir de Arzirón llegué a un monte 
llamado Solissaculo. En esta región hay un monte sobre el cual se encuentra el arca 
de Noé. Yo habría ascendido con gusto si mis compañeros hubieran querido espe-
rarme. Según dicen las gentes del país nadie jamás ha podido subir a él. La razón debe 
ser que según se dice, esto no place a Dios omnipotente»39. Marco Polo menciona: 
«Diré asimismo que en la Armenia Mayor se halla el arca de Noé en la cumbre de 
una gran montaña, en la frontera sureste, cerca del río de Mosul»40. Clavijo indica: 
«Otro día, juebes, veinte nuebe días del dicho mes de mayo, a ora de medio día, fue-
ron en una ciudat que ha nombre Ҫulmarun; e allí cuanto a seis leguas, parescía la 
montaña alta en qu’el arca de Noée paresció cuando el Diluvio»41, y posteriormente 
añade: «E esta ciudat de Ҫulmarin fue la primera ciudat que fue hecha en el mundo 
después del Diluvio, que la edificaron los del linaje de Noée»42. Incluso, Pero Tafur 
señala: «En esta parte de Armenia está una alta sierra que llaman Montaña Negra, 
en la cual se afirma aver quedado el arca de Noé después del diluvio»43. En estos 
diversos pasajes podemos notar la tradición de noticias sobre el arca de Noé que la 
ubican cerca de la región de Armenia. La presencia del arca tiene como finalidad 
presentar un espacio bíblico-simbólico que se relaciona directamente con la geografía 
histórica de los viajeros. Así, la mención del diluvio y la presencia simbólica del arca 
de Noé busca legitimar la espiritualización del espacio. El territorio que recorren es 
un espacio creado por Dios y, por ende, donde han sucedido los acontecimientos 
narrados en la Biblia. En los distintos pasajes no se detalla la narración del diluvio, 
sino que se utiliza como punto referencial para enfatizar en la geografía simbólica y 

38  Sobre el Diluvio y el arca de Noé en la Biblia, véase Génesis, 6-8.
39  Odorico da Pordenone, Relación de viaje. Buenos Aires, Biblos, 1987, ii, p. 48.
40  Marco Polo, Libro de las maravillas del mundo, p. 110.
41  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, pp. 189-190.
42  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 190.
43  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 131.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

3

la memoria cristiana. El arca se encuentra en la cumbre de una montaña, un lugar 
alto e inaccesible: simboliza la superioridad y la pulcritud del poder de Dios y su 
pacto con Noé, donde las personas no serán azotadas con un nuevo diluvio y estas 
podrán multiplicarse y poblar la tierra44.

John Mandeville se refiere a los sucesos de Jesús relacionados al mar de Gali-
lea y la ciudad de Tiberíades:

Desde allí se puede ir a Damasco en tres días por el reino Traconítide, reino que 
se extiende desde el Monte Hermón hasta el Mar de Galilea, o Mar de Tibería-
des, o Mar de Genesaret, pues todos estos nombres se refieren a un mismo mar 
[...]. Sobre este mar caminó Nuestro Señor sin mojarse, y de allí sacó a San Pedro, 
cuando empezaba a hundirse, diciéndole: Modice fidei, quare dubitasti? [«Hombre 
de poca fe, ¿por qué has dudado?» (Mt. 14, 31)]. Después de su resurrección, Nues-
tro Señor se apareció en ese mar a sus discípulos y les ordenó que echaran al mar 
las redes, que se llenaron con gran cantidad de peces. Por ese mar navegó muchas 
veces Nuestro Señor y allí llamó a su lado a San Pedro, San Andrés, y a los hijos 
de Zebedeo, Santiago y San Juan. En la ciudad de Tiberíades está la mesa en la 
que comió Nuestro Señor con sus discípulos después de la resurrección, cuando le 
reconocieron al partir el pan, como dice el evangelio: Et cognoverunt eum in frac-
tione panis [«Le reconocieron en la fracción del pan» (Lc. 24, 35)]. Cerca de esta 
ciudad se halla el monte donde Nuestro Señor dio de comer a cinco mil personas 
con cinco panes de cebada y dos peces45.

En este pasaje se alude a espacios en los que han estado Cristo y los apóstoles, 
conformando parte de la geografía sagrada. Los lugares se asocian a la fe y los mila-

44  Según Julia Roumier, «la mención sistemática del arca de Noé y la importancia que le 
prestan los viajeros se tiene que leer en relación con su vinculación con la repartición de la humanidad 
en tres razas descendientes de los tres hijos de Noé según el relato bíblico (Génesis, 9, 20-27), Cam, 
antepasado de los de África, está condenado por haberse mofado de la desnudez de su padre embria-
gado [...] Noé le condena a ser el siervo esclavo de sus hermanos: Jafet, antepasado de los europeos, y 
Sem, de quien descenderían los asiáticos [...] El arca sirve de recuerdo simbólico de esta tripartición 
jerarquizada del mundo» [Roumier, Julia, «Relatos de viajes y peregrinaciones (ss. xv-xvi): cuestio-
nar la frontera de género a partir del tema de la religión y de la fe», en R. Beltrán (ed.), Viajeros en 
China y libros de viajes a Oriente, siglos xiv-xvii. Valencia, Universitat de València, 2019, p. 257]. Cabe 
señalar que esta repartición del espacio posterior al Diluvio constituye la base de la representación 
simbólica del mundo cristiano medieval, donde los hijos de Noé se vinculan a cada continente del 
mundo conocido y reflejan el fundamento del poblamiento de la tierra. El espacio adquiere una con-
notación sagrada: en los mapas se representa bajo el modelo T en O, en el que la T simboliza la cruz, 
la que se halla inscrita en un círculo (O), como expresión de la perfección divina. Asimismo, el este 
se encuentra ubicado en la parte superior y la O simboliza el límite del mundo. Tal como añade Paul 
Zumthor, el espacio se concibe como Terrarum Orbis, el cual «forma un ideograma que representa 
la totalidad del espacio y el tiempo concedidos al hombre por su Creador» [Zumthor, La medida 
del mundo, p. 313]. Véase también Crone, G.R., Historia de los mapas. México D.F., Fondo de Cul-
tura Económica, 1966, pp. 25-29; Ariza, «En torno a la cartografía medieval», pp. 27-28; Franco 
Aliaga, Tomás y López-Davalillo Larrea, Julio, «La representación cartográfica del mundo en 
la Edad Media». Espacio, Tiempo y Forma, iii, Historia Medieval, tomo 17 (2004), pp. 157-165.

45  John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville, p. 156.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

4

gros, con lo cual se busca reforzar el mensaje bíblico del cristianismo. Así, es posi-
ble notar cómo Cristo camina por sobre el mar de Galilea sin mojarse, o multiplica 
los panes y los peces en la ciudad de Tiberíades para que puedan comer cinco mil 
personas. Con esto se enfatiza en el poder superior de Dios, con lo que se establece 
la presencia de lo milagroso y lo sobrenatural para fortalecer la fe de las gentes. El 
espacio se concibe como un lugar de remembranza, en el que se refiere un conjunto 
de eventos que definen el desarrollo del cristianismo, y así los valores fundamenta-
les que consoliden el espíritu de las personas. Según Mircea Eliade, «todo espacio 
sagrado implica una hierofanía, una irrupción de lo sagrado que tiene por efecto 
destacar un territorio del medio cósmico circundante y el de hacerlo cualitativa-
mente diferente»46. En este sentido, el espacio conlleva una construcción simbólica 
que evoca una ‘historia sagrada’, la que se asume de manera real: el relato bíblico 
se funde con los lugares santos, articulando puntos referenciales que exaltan la hie-
rofanía en el mundo. De este modo, la vida de Cristo, los apóstoles y sus diversos 
milagros otorgan una sacralidad a los lugares, los cuales adquieren una condición 
cósmica ‘superior’, como expresión de una realidad absoluta y significativa que se 
separa de todo espacio profano. Los acontecimientos del tiempo sagrado se com-
penetran con la experiencia y la realidad del tiempo presente de la sociedad medie-
val, con lo que se busca fortalecer la memoria y la identidad de la vida cristiana47.

3.2. Santuarios con reliquias y tumbas sagradas

En los viajes de Ruy González de Clavijo, podemos notar cómo se refiere a 
diversas reliquias que lo asombran en su recorrido por Constantinopla. Dentro de 
aquellos objetos sagrados señala el caso del brazo de san Juan Bautista:

46  Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano. Barcelona, Paidós, 2017, p. 25.
47  Cabe mencionar cómo los viajeros realizan diversos trayectos de peregrinaje en los San-

tos Lugares, con lo que trazan un itinerario basado en su noción de geografía sagrada. En el caso de 
Pero Tafur, el caballero hispano describe la realidad sagrada de Jerusalén: «Otro día partimos de ahí 
con la mesma gente e fuemos a otra Betania, e de allí nos mostraron muchos lugares santos, el monte 
Tabor, donde Nuestro Señor se transfiguró, e dize que es allí el val de Ebrón, donde están las sepul-
turas de Adam e de Eva. E bolvimos esa noche a Jerusalén, pasando lugares santos e el huerto donde 
Nuestro Señor oró e donde fue preso, e bolvimos temprano a Jerusalén» [Pero Tafur, Andanzas y 
viajes, pp. 127-128]. Sumado a esto, John Mandeville describe los lugares que visitan los peregrinos 
en Tierra Santa: «Detrás del altar de esta iglesia se halla el lugar donde Moisés vio a Nuestro Señor 
en una zarza que ardía. Y cuando los monjes entran en ese lugar se quitan siempre los calcetines, 
los zapatos o las botas, porque Nuestro Señor dijo a Moisés: ‘Descálzate, pues el lugar que pisas es 
tierra santa y bendita’ [...]. A continuación se muestra a los peregrinos la zarza que ardía sin consu-
mirse cuando hablaba Nuestro Señor a Moisés. Y también les enseñan muchas otras reliquias» [John 
Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville, pp. 105-106]. El espacio sagrado se concibe como 
un lugar significativo de la fe, de modo que la esfera divina se siente de manera viva y presente en 
la tierra. En este sentido, el lugar sagrado genera una ruptura con el entorno profano, con lo que el 
territorio santo adquiere una connotación ‘superior’ por la manifestación de la hierofanía y la reve-
lación de una realidad absoluta.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

5

Aquí en esta iglesia estava otro braço de sant Juan Bautista, el cual les fue mostrado 
a los dichos embaxadores; el cual braço era el derecho; e era desde el codo ajuso con 
su mano, e estava fresco e sano. E comoquiera que dizen que todo el cuerpo de sant 
Juan fue quemado, salvo el un dedo de la mano derecha con que señaló cuando 
dixo: «Ecce Agnus Dei», todo este dicho braço estava sano, segund allí paresció. 
E estava engastonado en unas vergas de oro delgadas, e fallescía el dedo pulgar48.

Asimismo, menciona la presencia de un fragmento de la Vera Cruz:

E otrosí les fue mostrado en esta iglesia una cruz pequeña cuanto un palmo, guar-
nida con pie de oro e con unas vergas de oro por los cabos, e con un cruxifigio 
pequeño; e estava engastonado en una tabla que era cubierta de oro, que se podía 
quitar e poner en ella; la cual dixieron que fuera fecha del palo mesmo de la vera 
Cruz en que Iesu Christo fue puesto; e era de color prieto, e fuera fecha cuando 
santa Elena, madre de Constantino, que pobló aquella ciudat, traxo la vera Cruz 
allí, a Constantinopla, que allí traída toda enteramente desde Hierusalem donde 
la halló cuando la hizo buscar y desenterrar49.

Podemos notar la presencia de diversas reliquias en el Imperio Bizantino, las 
que se conciben como objetos ‘superiores’ y ‘trascedentes’ para la sociedad cristiana. 
Para Benedicta Ward, las reliquias conforman objetos sagrados que pueden estar 
relacionados con la Biblia y la Iglesia primitiva, tales como las reliquias de la verda-
dera cruz, los huesos de los apóstoles y los objetos sagrados de los primeros márti-
res cristianos, al igual que las reliquias de obispos, abades y santos50. En el escrito 
de Clavijo se mencionan como objetos sagrados el brazo de san Juan Bautista y un 
trozo de la Vera Cruz, los que se hallan relacionados con el relato bíblico. En el pri-
mer caso, se destaca el dedo de la mano derecha por su valor simbólico, en cuanto 
expresa la noción de Ecce Agnus Dei, esto es, ‘He aquí el Cordero de Dios’. En el 
segundo caso, el trozo del madero de la Vera Cruz refleja un objeto que proyecta el 
poder divino: la cruz simboliza la síntesis entre el cielo y la tierra, lo que refiere a su 
vez a la idea de la salvación y la pasión de Cristo. Según Caroline Walker Bynum 
y Paula Gerson, si bien las reliquias son veneradas como objetos santos, estas tras-
cienden el carácter meramente devocional y constituyen transmisores del poder 
divino51. Así, la veneración de estos objetos refleja la piedad de los creyentes, con lo 
que se forja un sentido superior y místico de los elementos sagrados. Las iglesias y 
los santuarios que albergan estos objetos adquieren una condición sacra, en cuanto 
conservan las reliquias como tesoros, los cuales destacan por su riqueza y ornamento, 
y proyectan la grandeza de la fuerza celestial.

48  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 122.
49  Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán, p. 123.
50  Ward, Benedicta, Miracles and the medieval mind: theory, record and event, 1000-1215. 

Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1987, pp. 33-34.
51  Bynum, Caroline Walker y Gerson, Paula, «Body-part reliquaries and body parts in 

the Middle Ages». Gesta, vol. 36, núm. 1 (1997), p. 6.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

6

En las andanzas de Pero Tafur, podemos apreciar cómo se refiere a diversas 
reliquias con un carácter sagrado y milagroso. De la iglesia de San Juan en Rodas, 
señala: «En esta iglesia hay muchas reliquias, dizen que está el bacín donde se lavó 
Nuestro Señor, e gran parte de los dineros por que fue vendido Nuestro Señor, e 
algunas espinas e un clavo e otras muchas reliquias»52. También menciona la reli-
quia de la iglesia de San Juan de Lorence en Génova: «Aquí tienen ellos el Santo 
Vaso, que es de una esmeralda, maravillosa reliquia»53. Incluso, en Constantinopla, 
el viajero menciona diversos objetos sagrados: «E vestidos los clérigos, con proce-
sión truxeron las reliquias, que fue: primeramente la lança que entró en el costado 
de Nuestro Señor, maravillosa reliquia, e la saya sin costura de Nuestro Señor»54, 
además de señalar que vislumbra «un clavo de Nuestro Señor e ciertas espinas de 
la corona, e muchas otras cosas así del madero de la Cruz como la columna en la 
que fue açotado Nuestro Señor»55. Finalmente, se refiere a «cosas de Nuestra Señora 
la Virgen María e las parrillas en las que fue asado San Lorenço, e otras muchas 
reliquias que Santa Elena, cuando fue a Jerusalén, las tomó e truxo allí, las cuales 
están en grandíssima reverencia e gran guarda»56. El viajero hispano describe los 
objetos sagrados que observa en su trayecto, los que concibe de manera maravillosa, 
en cuanto reflejan un medio que permite un contacto con lo superior y lo inefable. 
La reliquia representa la fuerza sagrada, ya sea directamente de Cristo, la Virgen o 
algún santo, y que, en este caso, provoca la admiración y veneración de las gentes, 
que respetan y exaltan estos objetos que se encuentran vinculados a un origen divino 
y celestial. Cabe mencionar que las iglesias almacenan estas reliquias como tesoros 
maravillosos, los que fomentan viajes de devoción y peregrinaje, esto para alcanzar 
la purificación del alma y el perdón de los pecados, al igual que para obtener algún 
favor de la divinidad, o incluso para sanar alguna dolencia o enfermedad que aqueje 
a las personas. En este sentido, el espacio que conserva las reliquias se concibe como 
un lugar sagrado, dado que se impregna del halo superior de los objetos, los cuales 
portan una carga ‘simbólica’ y ‘significativa’ del mundo espiritual, lo que trasciende 
lo terreno y genera un estado de sublimación del alma.

Por otra parte, los viajeros anotan las tumbas de personajes bíblicos, san-
tos y mártires que provocan una gran emotividad, como espacios que proyectan la 
memoria, la devoción y la fe cristiana. Marco Polo señala el caso de la tumba de 
los Reyes Magos: «En Persia está la ciudad de Saba, de donde salieron los tres reyes 
que fueron a adorar a Cristo cuando nació; y allí están enterrados los tres Reyes 
Magos en una hermosa sepultura, incorruptos con su barba y su cabello»57. Fray Jor-
dán Catalán de Séverac escribe sobre la tumba de san Juan en Éfeso: «Este mandó 

52  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 114.
53  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 77.
54  Pero Tafur, Andanzas y viajes, pp. 216-217.
55  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 217.
56  Idem.
57  Marco Polo, Libro de las maravillas del mundo, p. 120.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

7

hacerse una sepultura en Éfeso, entró en ella y no se le volvió a ver más»58, de lo 
cual añade un evento muy admirable de esta fosa, según le informa un devoto reli-
gioso, quien señala que «se oye allí un sonido fortísimo, como el de un hombre que 
roncara, y sin embargo la fosa está vacía»59. Incluso, John Mandeville anota sobre 
el entierro de santa Catalina y otros mártires en el monte Sinaí: «Desde esa mon-
taña, atravesando un valle, se llega a otra montaña donde los ángeles de Nuestro 
Señor enterraron a Santa Catalina. En el valle hay una iglesia donde están enterra-
dos cuarenta mártires, y donde a menudo celebran oficios religiosos los monjes de 
la abadía antes mencionada»60. La tumba sagrada representa un espacio de memo-
ria cristiana, en el que se resalta la figura de algún personaje trascendente de la fe. 
Con ello, lo sagrado se manifiesta en lo bello y lo incorruptible de la sepultura y los 
cuerpos de los santos y mártires. El espacio concentra una fuerza mística, en la que 
la hierofanía se manifiesta constantemente, tal como en la tumba de san Juan en 
Éfeso, donde pervive la presencia del santo, aunque su cuerpo no se encuentre en 
la sepultura, o incluso en la manifestación milagrosa de los ángeles que entierran 
a santa Catalina. Las tumbas se impregnan del milagro, la intervención celestial o 
la revelación sagrada, como un modo de enlazar la presencia divina en el mundo 
terrenal. Con todo, los viajeros narran sobre estas sepulturas sagradas con la fina-
lidad de rememorar espacios relevantes de la espiritualidad cristiana, los cuales se 
tornan espacios de peregrinación, o lugares de ejemplos morales en los que se enfa-
tiza en los valores y la fe de los personajes bíblicos, santos y mártires. Mediante sus 
sepulcros se crean nodos referenciales de devoción que evocan la fuerza sagrada que 
trasciende lo material y constituyen espacios de memoria para perpetuar el ‘modelo’ 
de sus virtudes y vida espiritual.

3.3. Espacios mítico-maravillosos

Los viajeros anotan pasajes con elementos mítico-maravillosos del imagi-
nario cristiano medieval, donde ubican a personajes fabulosos y espacios sagrados 
dentro de la geografía de su tiempo.

Jordán Catalán de Séverac narra sobre el Edén: «Entre esta India y Etiopía 
se dice que está hacia Oriente el Paraíso Terrenal, ya que de aquellas partes des-
cienden los cuatro ríos del Paraíso, sobremanera abundosos en oro purísimo y pie-
dras preciosas»61. Asimismo, John Mandeville también se refiere al Paraíso terrenal: 
«Acerca del Paraíso no puedo hablar con propiedad porque nunca estuve allí. Está 
demasiado lejos, pero me arrepiento de no haber ido, aunque no fuera digno»62. 
Ahora bien, según el testimonio de los sabios de ultramar que lee Mandeville, el 

58  Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», xvii, 3, p. 431.
59  Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», xvii, 3, p. 432.
60  John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville, pp. 108-110.
61  Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», vii, 12, p. 423.
62  John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville, p. 309.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

8

Paraíso Terrestre «se halla en el punto más alto de la tierra», estando «completa-
mente rodeado por una muralla». En el centro del lugar más alto del Paraíso «hay 
un manantial del que nacen los cuatro ríos que fluyen por diversos países», estos 
son el Ganges, el Nilo, el Tigris y el Éufrates. Según la gente de estos lugares, «el 
agua dulce del mundo procede de este manantial del Paraíso»63. Bajo estas miradas 
de los viajeros, podemos apreciar cómo el Paraíso se concibe como un lugar excelso 
y sagrado, el cual se ubica en espacios lejanos e inaccesibles. El espacio paradisíaco 
expresa un origen cósmico, donde el homo viator desea retornar, anhelando la puri-
ficación y la salvación del alma. Para Jean Delumeau, la sociedad cristiana medieval 
considera que «el relato del Génesis sobre el paraíso terrenal es de carácter histórico 
y debe ser interpretado en sentido estricto», de modo que, si bien en el texto bíblico 
se «menciona el cierre del Jardín del Edén a los hombres y no su desaparición, se 
deduciría que permanece todavía en nuestro planeta»64. En cierta medida, el espacio 
paradisíaco se concibe como un lugar ‘real’ en la tierra, por ende, los viajeros se des-
plazan con la esperanza de encontrar el estado edénico, con la finalidad de alcanzar 
un retorno al centro cósmico, y así ascender espiritualmente hacia el reino de Dios. 
Tal como indica Claude Kappler, el imaginario medieval forja una representación 
del Edén en las regiones donde «la naturaleza es pródiga en toda clase de bienes», 
generando una «atmósfera de ensueño»65. En el Paraíso los árboles son frondosos, 
los frutos abundantes, la luz es clara, el aire agradable, y los campos ricos y fértiles. 
Tal como señala Howard Rollin Patch, en el Paraíso reina la eterna primavera, de 
modo que «no se conocen ni la muerte, ni la enfermedad, ni la vejez, ni el temor, ni 
mal alguno»66. Así, este espacio conforma parte del ensueño medieval, colmado de 
flores, frutos y riquezas, y que expresa la posibilidad de retornar al origen del cos-
mos en el reencuentro con la divinidad67.

Finalmente, podemos mencionar el mito del Preste Juan, el que es aludido 
por diversos viandantes que lo incluyen en sus obras. John Mandeville describe el 

63  Idem.
64  Delumeau, Jean, En busca del paraíso. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 

2014, pp. 21-22.
65  Kappler, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, p. 98.
66  Patch, Howard Rollin, El otro mundo en la literatura medieval. México D.F., Fondo de 

Cultura Económica, 1956, pp. 144-145.
67  Cabe mencionar que en las crónicas y los textos literarios también se alude a espacios 

simbólicos o referentes al otro mundo, tales como el Cielo, el Purgatorio o el Infierno. Son lugares 
del más allá, a los que las personas van después de la muerte, de modo que se conciben como espa-
cios espirituales que conforman parte del imaginario religioso. Para una mayor revisión de estos 
espacios, véase Mitre, Emilio, «Los espacios del más allá», en E. López Ojeda, De la tierra al cielo. 
Ubi sunt qui ante nos in hoc mundo fuere? XXIV Semana de Estudios Medievales (Nájera, 2013), 
Logroño, 2014, pp. 31-74; Rubio Tovar, Joaquín, «Literatura de visiones en la Edad Media romá-
nica: una imagen del otro mundo». Études de Lettres: Revue de la Faculté des Lettres, núm. 3 (1992), 
pp. 53-73; Castro, Pablo, «El otro mundo en los libros de viajes medievales: una aproximación a la 
imagen maravillosa del infierno (ss. xii-xiv)». Ab Initio, núm. 12 (2018), pp. 23-57; Gourevitch, 
Aaron, «Au Moyen Âge: conscience individuelle et image de l’au-delà». Annales. Economies, sociétés, 
civilisations, 37 année, núm. 2 (1982), pp. 255-275.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
6

9

imperio del Preste Juan: «Este emperador, Preste Juan, domina una vasta extensión de 
tierras donde hay muchas y muy nobles ciudades y buenas villas, además de muchas 
islas grandes y anchas [...]. También tiene el emperador muchas islas en el mar»68. De 
hecho, sostiene que el Preste Juan gobierna en la isla de Pentexoire, donde su mejor 
ciudad es Nyse, la cual «es ciudad real, muy noble y muy rica». Incluso, indica que 
«bajo la potestad de Preste Juan están muchos reyes, muchas islas y muchos pueblos 
diferentes»69. Sumado a esto, Pero Tafur menciona las maravillas en las tierras del 
Preste Juan: «Dize que vido un asno que truxeron al Preste Juan, poco mayor que 
un podenco e de cuantas colores se podíen dezir, e que vido muchos onicornios e 
muchas animalias que seríe largo de escrevir»70. Del mismo modo, Jordán Catalán 
de Séverac señala: «Todos los pueblos están pendientes de la época de los dragones, 
y cuando ven que alguno ha caído esperan setenta días y después bajan; una vez que 
encuentran la osamenta del dragón, ya monda de carne, toman el carbunclo enquis-
tado en el hueso de su cabeza y se lo llevan al emperador de los etíopes que llamáis 
Preste Johan»71. Mediante estos pasajes podemos reconocer la mención del reino 
del Preste Juan, el cual se basa en la grandeza, abundancia y riquezas. El espacio se 
construye a partir de nociones utópicas e ideales, de modo que la geografía adquiere 
tintes exóticos y fabulosos. Según Tomás González Rolán, el Preste Juan refleja un 
señor poderoso bajo la gracia de Dios, quien tiene toda clase de riquezas, siendo un 
cristiano devoto y defensor de la fe. En sus tierras se encuentra una fauna diversa y 
exótica, abunda la leche y la miel, hay grandes riquezas de oro, plata y piedras pre-
ciosas, además de diversas maravillas y seres fabulosos que pueblan su reino72. Sin 
ir más lejos, en sus tierras predomina la presencia de los mirabilia, como elemen-
tos extraordinarios y asombrosos que incentivan a la curiosidad por lo exótico y lo 
diferente. La mención de asnos multicolores, unicornios y dragones da cuenta de 
las criaturas maravillosas que componen sus territorios, y que expresan un mundo 
totalmente diferente al espacio conocido. En este sentido, los viajeros incluyen en su 
narrativa la presencia mítico-maravillosa del Preste Juan, como un recurso literario 
para enfatizar en el anhelo de tierras deslumbrantes, las cuales proyecten un hori-
zonte fabuloso y onírico que permita construir márgenes geográficos paradisíacos73.

68  John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville, p. 283.
69  Idem.
70  Pero Tafur, Andanzas y viajes, p. 164.
71  Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», vii, 2, p. 422.
72  González Rolán, Tomás, «La Carta del Preste Juan de las Indias. Un ejemplo de la 

superación de las fronteras culturales y del interés europeo por el mundo maravilloso de Oriente». 
Cuadernos del CEMYR, núm. 22 (2015), pp. 15-28.

73  Cabe destacar que «el reino del Preste Juan es el ejemplo más notable de una tendencia 
muy marcada de la Edad Media de plantear a la vez la permanencia en la Tierra del Jardín del Edén, 
desde entonces prohibido, y la existencia de tierras bienaventuradas, accesibles a los más audaces, 
conservando remanentes atractivos del paraíso perdido» [Delumeau, En busca del paraíso, p. 32]. 
De hecho, esa imagen paradisíaca de las tierras del Preste Juan se torna un móvil para que los viaje-
ros decidan hallar su reino. Para estos viandantes medievales, el reino del Preste Juan se ubicaría en 
las Indias –abarcando territorios desde la frontera de China hasta Abisinia–, contemplando regiones 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

0

4. CONCLUSIONES

A partir de lo expuesto en este trabajo, es posible enumerar una serie de 
consideraciones generales a modo de síntesis: en primer lugar, la noción del espacio 
en los libros de viajes medievales se concibe como un lugar físico o imaginario, una 
extensión territorial y marco geográfico en el que las gentes habitan, viven, conocen 
y transitan. El espacio se considera como una creación de Dios, por lo cual, la idea 
del mundo en el relato bíblico se funde con la realidad geográfica de su presente. 
En este sentido, el espacio se aprecia desde una significación absoluta, donde existen 
lugares sagrados y profanos y, por ende, las personas que transitan en el mundo son 
potenciales ‘peregrinos’ que se desplazan para poder alcanzar un ascenso espiritual 
que les permita llegar al reino celestial.

En segundo lugar, los viajeros medievales articulan representaciones del 
mundo basadas en la cultura clásica y la tradición cristiana. De esto, se establecen 
percepciones que funden un tejido enciclopédico, histórico y religioso, con lo que 
se forjan nociones míticas y sagradas del mundo. El espacio geográfico adquiere 
una connotación simbólica, la cual se constituye como una síntesis cultural que 
considera la memoria y la cultura de la antigüedad, así como también la percepción 
y los valores espirituales de la cristiandad que definen su identidad. Con todo, la 
significación y representación del mundo se estructura desde los diálogos entre el 
pasado y su tiempo presente, lo que permite reflejar un estado del conocimiento de 
su ecúmene, como espacio habitado y conocido, al igual que los espacios singula-
res, exóticos y lejanos.

En tercer lugar, la presencia del espacio mítico en la narrativa de viajes alude 
a la referencia de la antigüedad clásica, la que considera su historia, memoria e ima-
ginario cultural. De este modo, los episodios míticos se centran en figuras clásicas, 
acontecimientos históricos y seres fabulosos del mundo antiguo. Los viajeros narran 
la presencia de estos eventos y figuras míticas, los que cumplen un rol referencial, 
informativo y anecdótico. Así, estos espacios míticos se incluyen con una finalidad 
didáctica, para conectar el concepto de espacio grecorromano como parte de una 
continuidad con su espacio presente, y que, a su vez, se circunscribe a la nueva visión 

de la India, el Asia central, Nubia y Etiopía. Con todo, el reino del Preste Juan se torna un espacio 
maravilloso que se entronca con la ensoñación de tierras prósperas, abundantes y fabulosas. Véase 
también Ladero Quesada, Miguel Ángel, Espacios y viajes, pp. 81-92; Helleiner, Karl F., «Pres-
ter John’s Letter: A Mediaeval Utopia». Phoenix, vol. 13, núm. 2 (1959), pp. 47-57; Richard, Jean, 
«L’Extrême-Orient légendaire au Moyen Âge: Roi David et Prêtre Jean». Annales d’Ethiopie, vol. 2 
(1957), pp. 225-244; Franco, Hilário, «La construction d’une utopie: l’Empire de Prêtre Jean». Jour-
nal of Medieval History, 23, 3 (1997), pp. 211-225; Chimeno del Campo, Ana Belén, «La «Carta 
del Preste Juan» y la literatura utópica». Hesperia. Anuario de Filología Hispánica, xiii, 2 (2010), 
pp. 117-135; Ayala Martínez, Carlos, «El Preste Juan: el ‘otro’ cristiano de la frontera del mito 
(siglos xii-xiii)». Intus-Legere Historia, vol. 12, núm. 2 (2018), pp. 155-186; Lama de la Cruz, Víc-
tor de, «Andanzas y espejismos del Preste Juan: de la leyenda medieval al motivo retórico de los Siglos 
de Oro», en Victoria Béguelin-Argimón (ed.), Viajes hacia Oriente en el mundo hispánico durante el 
Medioevo y la Modernidad. Retórica, textos, contextos. Madrid, Visor, 2021, pp. 169-205.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

1

del mundo cristiana que predomina en el Occidente medieval. En este sentido, las 
menciones de lugares asociados a la guerra de Troya, las expediciones de Alejan-
dro Magno y los pueblos y seres mitológicos, no solo se proyectan como elementos 
ornamentales en el escrito, sino que evocan las huellas, vestigios e imaginarios del 
pasado, con la finalidad de dejar un registro objetivo sobre los espacios recorridos 
y así transmitir un conocimiento de los sucesos pretéritos, los que se impregnan de 
lo mítico, lo histórico y lo exótico.

En cuarto lugar, la presencia del espacio sagrado en los libros de viajes se 
centra en la geografía religiosa del mundo cristiano, la que evoca los Lugares Santos 
relacionados a la vida Cristo, los pasajes bíblicos, las reliquias y los sucesos milagro-
sos. El espacio presente se sintetiza con el tiempo cristiano, de modo que los lugares 
sacros se transforman ‘puentes’ de comunicación con lo divino. Estos concentran 
signos y fuerzas celestiales que proyectan un halo ‘superior’, con lo que se compe-
netran los eventos milagrosos y sobrenaturales de origen sagrado. Así, este espacio 
se torna un lugar de devoción, culto y memoria cristiana, en el que se busca exal-
tar los valores y prácticas de su fe. Las gentes viajan a estos lugares con la finalidad 
de purificar su alma, obtener la sanación de alguna dolencia o malestar, realizar un 
viaje interno de penitencia, o bien buscar el origen cósmico que permita el ascenso 
espiritual hacia el reino de Dios. De este modo, se narra sobre los lugares bíblicos, 
las iglesias con reliquias y tumbas sagradas, y espacios mítico-maravillosos, como el 
Paraíso Terrenal y el reino del Preste Juan, con el objetivo de legitimar el discurso de 
la Creación y la vida cristiana en su propia realidad y, por ende, dar cuenta de que la 
historia sagrada se halla viva y presente en su tiempo. Asimismo, se proyectan esca-
las valóricas de diferenciación del espacio, donde lo sagrado se impone como expre-
sión de la fuerza divina, y que se contrapone a nociones profanas del espacio, que 
derivan en los pecados y la degradación espiritual. En esta línea, el espacio sagrado 
considera un sentido moralizante de la transmisión de la fe y los valores centrales 
del cristianismo que definen su realidad cultural.

En quinto y último lugar, en definitiva, los viajeros medievales narran sobre 
los espacios para transmitir un conocimiento geográfico, histórico, cultural y reli-
gioso a su audiencia y lectores de los relatos. Si bien se estructuran pasajes breves, 
referenciales y anecdóticos, esto tiene como objetivo articular una trama narrativa 
singular y significativa para las gentes, de modo que las historias resulten lúdicas y 
entretenidas, pero, a su vez, que concentren un cúmulo de discursos, significacio-
nes y símbolos fundamentales de su memoria y vida cultural. Así, esta construcción 
geográfica forja un tejido identitario de la sociedad occidental medieval en el que se 
funden las percepciones reales e imaginarias, y que permiten comprender las formas 
simbólicas y culturales que definen su modo de representar el mundo.

Recibido: 1 de noviembre de 2022; aceptado: 8 de diciembre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

2

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Fuentes y documentos

John Mandeville, Los viajes de Sir John Mandeville. Madrid, Cátedra, 2001.

Jordán Catalán de Séverac, «Maravillas», en J. Gil (ed.), La India y el Catay. Textos de la Anti-
güedad Clásica y del Medievo occidental. Madrid, Alianza, 1995.

Libro del Conosçimiento. Madrid, Imp. De T. Fortanet, 1877.

Marco Polo, Libro de las maravillas del mundo. Madrid, Cátedra, 2013.

Odorico da Pordenone, Relación de viaje. Buenos Aires, Biblos, 1987.

Pero Tafur, Andanzas y viajes. Madrid, Cátedra, 2018.

Ruy González de Clavijo, Embajada a Tamorlán. Barcelona, Castalia, 2018.

Bibliografía secundaria

Albaladejo, Manuel, La India en la literatura griega. Un estudio etnográfico. Alcalá de Henares, 
Universidad de Alcalá, 2005.

Albaladejo, Manuel, «La imagen de los pueblos lejanos en la obra de Heródoto». Biblid, 43 (2007), 
pp. 267-281.

Alburquerque García, Luis, «El ‘relato de viajes’: hitos y formas en la evolución del género». Revista 
de Literatura, vol. 73, núm. 145 (2011), pp. 15-34.

Ariza, Valentina, «En torno a la cartografía medieval». Revista Forma, vol. 00 (2009). Disponible en 
https://www.raco.cat/index.php/Forma/article/view/150749/202649 (abril, 2021).

Ayala Martínez, Carlos, «El Preste Juan: el ‘otro’ cristiano de la frontera del mito (siglos xii-xiii)». 
Intus-Legere Historia, vol. 12, núm. 2 (2018), pp. 155-186.

Bachelard, Gaston, La poética del espacio. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1965.

Bermejo Larrea, Esperanza, «Alteridad y anomalía. Hombres extraños en la literatura francesa 
medieval». Cuadernos del CEMYR, núm. 10 (2002), pp. 81-112.

Biglieri, Aníbal, Las ideas geográficas y la imagen del mundo en la literatura española medieval. Madrid, 
Medievalia Hispanica, Iberoamericana, Vervuert, 2012.

Boyle, John Andrew, «Alexander and the Mongols». The Journal of the Royal Asiatic Society of Great 
Britain and Ireland, núm. 2 (1979), pp. 123-136.

Bynum, Caroline Walker y Gerson, Paula, «Body-part reliquaries and body parts in the Middle 
Ages». Gesta, vol. 36, núm. 1 (1997), pp. 3-7.

Campbell, Mary B., The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing, 400-1600. 
Ithaca & London, Cornell University Press, 1991, pp. 47-86.

Carbó García, Juan Ramón, «La venida de Gog y Magog. Identificaciones de la prole del Anticristo 
entre la tradición apocalíptica, la Antigüedad tardía y el Medievo». ARYS, núm. 10 (2012), 
pp. 381-408.

Castro, Pablo, «El otro mundo en los libros de viajes medievales: una aproximación a la imagen 
maravillosa del infierno (ss. xii-xiv)». Ab Initio, núm. 12 (2018), pp. 23-57.

https://www.raco.cat/index.php/Forma/article/view/150749/202649


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

3

Castro, Pablo, «Los episodios míticos en los libros de viajes medievales: una revisión a las funciones 
discursivas en las Andanças e viajes de Pero Tafur (s. xv)». Revista Historias del Orbis Terra-
rum, Anejos de Estudios Clásicos, Medievales y Renacentistas, vol. 13 (2017), pp. 60-98.

Chimeno del Campo, Ana Belén, «La “Carta del Preste Juan” y la literatura utópica». Hesperia. 
Anuario de Filología Hispánica, xiii, 2 (2010), pp. 117-135.

Crone, G.R., Historia de los mapas. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1966.

Delgado Pérez, María Mercedes, «El muro de Gog y Magog según el Āṯār al-Bilād de al-Qazwīnī». 
Philologia Hispalensis, vol. 14, núm. 2 (2000), pp. 183-192.

Delumeau, Jean, En busca del paraíso. México D.F., Fondo de Cultura Económica, 2014.

Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano. Barcelona, Paidós, 2017.

Franco Aliaga, Tomás y López-Davalillo Larrea, Julio, «La representación cartográfica del 
mundo en la Edad Media». Espacio, Tiempo y Forma, iii, Historia Medieval, tomo 17 
(2004), pp. 157-165.

Franco, Hilário, «La construction d’une utopie: l’Empire de Prêtre Jean». Journal of Medieval History, 
23, 3 (1997), pp. 211-225.

González Boixó, José Carlos, «El mito de las amazonas», en M.A. Gallegos y A. González, Ensayos 
de descubrimiento y colonia. Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 1996.

González Rolán, Tomás, «La Carta del Preste Juan de las Indias. Un ejemplo de la superación de las 
fronteras culturales y del interés europeo por el mundo maravilloso de Oriente». Cuadernos 
del CEMYR, núm. 22 (2015), pp. 11-28.

Gourevitch, Aaron, «Au Moyen Âge: conscience individuelle et image de l’au-delà». Annales. 
Economies, sociétés, civilisations, 37 année, núm. 2 (1982), pp. 255-275.

Grabar, Oleg, «Space and Holiness in Medieval Jerusalem». Islamic Studies, vol. 40, núm. 3-4 
(2001), pp. 681-692.

Hamilton, Bernard, «The impact of the crusades on western geographical knowledge», en R. Allen, 
Eastward Bound. Travel and Travellers, 1050-1550. Manchester & New York, Manchester 
University Press, 2004.

Helleiner, Karl F., «Prester John’s Letter: A Mediaeval Utopia». Phoenix, vol. 13, núm. 2 (1959), 
pp. 47-57.

Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media. Madrid, Akal, 1996.

Kleinschmidt, Harald, Comprender la Edad Media. La transformación de ideas y actitudes en el 
mundo medieval. Madrid, Akal, 2000.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, Espacios y viajes. El mundo exterior de los europeos en la Edad Media. 
Madrid, Dykinson, 2020.

Lama de la Cruz, Víctor de, «Andanzas y espejismos del Preste Juan: de la leyenda medieval al motivo 
retórico de los Siglos de Oro», en Victoria Béguelin-Argimón (ed.), Viajes hacia Oriente en 
el mundo hispánico durante el Medioevo y la Modernidad. Retórica, textos, contextos. Madrid, 
Visor, 2021, pp. 169-205.

Le Goff, Jacques, «El Occidente medieval y el océano Índico: un horizonte onírico», en Por otra 
Edad Media. Tiempo, trabajo y cultura en Occidente. Madrid, Taurus, 2020.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

4

Mitre, Emilio, «Los espacios del más allá», en E. López Ojeda, De la tierra al cielo. Ubi sunt qui ante 
nos in hoc mundo fuere? XXIV Semana de Estudios Medievales (Nájera, 2013), Logroño, 
2014, pp. 31-74.

Mollat, Michel, Los exploradores del siglo xiii al xvi. Primeras miradas sobre nuevos mundos. México 
D.F., Fondo de Cultura Económica, 1990.

Ochoa, José, «El valor de los viajeros medievales como fuente histórica». Revista de Literatura Me-
dieval, núm. 2 (1990), pp. 85-102.

Patch, Howard Rollin, El otro mundo en la literatura medieval. México D.F., Fondo de Cultura 
Económica, 1956.

Pérez Priego, Miguel Ángel, «Estudio literario de los libros de viajes medievales». Epos: Revista de 
Filología, núm. 1 (1984), pp. 217-240.

Pérez Ródenas, Sandra, «Las hormigas guardianas de tesoros que encontraron los viajeros de Oriente: 
desde Heródoto hasta el siglo xiv», en R. Beltrán (ed.), Viajeros en China y libros de viajes a 
Oriente, siglos xiv-xvii. Valencia, Universitat de València (2019), pp. 297-312.

Richard, Jean, «L’Extrême-Orient légendaire au Moyen Âge: Roi David et Prêtre Jean». Annales 
d’Ethiopie, vol. 2 (1957), pp. 225-244.

Robertson, Erwin, «Mito y utopía en los confines del mundo. La geografía fantástica de Diodoro 
de Sicilia». Intus-Legere Historia, vol. 2, núm. 2 (2008), pp. 9-25.

Rodríguez de la Peña, Manuel Alejandro, «La realiza sapiencial y el ciclo del Alexandre medieval: 
tradición gnómica y arquetipos políticos en el Occidente latino (siglos xii-xiii)». Historia, 
Instituciones, Documentos, núm. 26 (1999), pp. 459-489.

Rosenthal, Albrecht, «The isle of the Amazons: a marvel of travellers». Journal of the Warburg 
Institute, vol. 1, núm. 3 (1938), pp. 257-259.

Roumier, Julia, «Traces, preuves et sources: autoriser le récit sur l’ailleurs et le passé dans les récits 
de voyages hispaniques de la fin du Moyen Âge». E-Spania: Revue électronique d’etudes 
hispaniques médiévales, núm. 19 (2014). Disponible en https://journals.openedition.org/e-
spania/23937 (abril, 2021).

Roumier, Julia, «Relatos de viajes y peregrinaciones (ss. xv-xvi): cuestionar la frontera de género a 
partir del tema de la religión y de la fe», en R. Beltrán (ed.), Viajeros en China y libros de 
viajes a Oriente, siglos xiv-xvii. Valencia, Universitat de València, 2019, pp. 245-274.

Rubio Tovar, Joaquín, «Literatura de visiones en la Edad Media románica: una imagen del otro 
mundo». Études de Lettres: Revue de la Faculté des Lettres, núm. 3 (1992), pp. 53-73.

Sáenz-López Pérez, Sandra, «La representación de Gog y Magog y la imagen del Anticristo en las 
cartas náuticas bajomedievales». AEA, lxxviii, 311 (2005), pp. 263-276.

Stewart, Andrew, «Imag(in)ing the Other: Amazons and Ethnicity in Fifth-Century Athens». Poetics 
Today, vol. 16, núm. 4 (1995), pp. 571-597.

Sukdaven, Maniraj, «Gog and Magog: the renditions of Alexander the Great from the contexto of di-
fferent pre-Islamic to Islamic traditions». Pharos Journal of Theology, vol. 100 (2019), pp. 1-8.

Taboada, Hernán, «En torno a las amazonas: mito, etnografía, utopía y mujeres». Nova Tellus, vol. 8 
(1990), pp. 61-70.

Taylor, Barry, «Late medieval spanish travellers in the East: Clavijo, Tafur, Encina and Tarifa», en 
R. Allen (ed.), Eastward Bound. Travel and travelers, 1050-1550. Manchester & New York, 
Manchester University Press, 2004.

https://journals.openedition.org/e-spania/23937
https://journals.openedition.org/e-spania/23937


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
49

-1
75

1
7

5

Toro Vial, José Miguel de, «A propósito de Gog y Magog: algunos eslabones textuales poco con-
siderados en la transmisión de la leyenda». Revista Chilena de Estudios Medievales, núm. 
21 (2022), pp. 18-29.

Toro Vial, José Miguel de, «Las invasiones mongolas del siglo xiii: entre historia y fantasía». Revista 
Europa, núm. 9 (2016), pp. 35-48.

Van Duzer, Chet, «Hic sunt dracones. La geografía y la cartografía de los monstruos». eHumanista, 
47 (2021), pp. 29-88.

Villalba Ruiz de Toledo, Francisco Javier, «La percepción del mundo: los conocimientos geográfi-
cos», en AA. VV., Viajes y viajeros en la Europa medieval. Madrid, Lunwerg Editores, 2007.

Ward, Benedicta, Miracles and the medieval mind: theory, record and event, 1000-1215. Philadelphia, 
University of Pennsylvania Press, 1987.

Webster Wilde, Lyn, Las amazonas: mito e historia. Madrid, Alianza, 2017.

Woodward, David, «Reality, Symbolism, Time and Space in Medieval World Maps». Annals of the 
Association of American Geographers, vol. 75, núm. 4 (1985), pp. 510-521.

Yeager, Suzanne M., Jerusalem in Medieval Narrative. Cambridge, Cambridge University Press, 2011.

Zumthor, Paul, La medida del mundo. Representación del espacio en la Edad Media. Madrid, Cá-
tedra, 1994.





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
7

7

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.06
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 177-199; ISSN: e-2530-8378

LA RIADA DE 1499 EN MADRID. RETÓRICA Y ESTRATEGIAS 
MUNICIPALES ANTE UNA CATÁSTROFE NATURAL*

Eduardo Jiménez Rayado
Universidad Rey Juan Carlos

E-mail: eduardo.jimenez@urjc.es
https://orcid.org/0000-0002-9611-1260

Resumen

En el invierno de 1498-1499, los dos principales ríos de Madrid, Manzanares y Jarama, se 
desbordaron, causando grandes destrozos en las infraestructuras de la ciudad. Al menos 
así nos lo transmiten algunos de los textos surgidos a raíz de la catástrofe natural y por los 
que el concejo madrileño solicitaba a los Reyes Católicos licencia para establecer una nueva 
derrama. En dichos textos se alude a los peligros que podrían producirse de no ser aprobado lo 
solicitado. Realidad o estrategia, las autoridades municipales madrileñas pusieron en marcha 
un discurso retórico encaminado a convencer a los reyes de la necesidad de sus demandas.
Palabras clave: Madrid, agua, río, inundaciones, catástrofe, repartimiento, puentes, 
documentación, Edad Media.

THE FLOOD OF 1499 IN MADRID. MUNICIPAL RETHORIC 
AND STRATEGIES FACING A NATURAL DISASTER

Abstract

In the winter of 1498-1499, the two main rivers of Madrid, Manzanares and Jarama, 
overflowed their banks, causing damages to the city infrastructure. That is how it was 
transmitted by some municipal documents about the natural catastrophe used by Madrid 
council to ask monarchy for a license to establish a new collection. The danger that could 
arise from not being approved is alluded in these texts. Reality or strategy, Madrid municipal 
authorities used several linguistic forms in order to persuade the monarchs to approve their 
demands.
Keywords: Madrid, water, river, flood, catastrophe, taxes, bridges, documents, Middle Ages.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.06
mailto:eduardo.jimenez%40urjc.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9611-1260


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
7

8

0. INTRODUCCIÓN

En abril de 2011 se inauguraba al completo el llamado Madrid Río, un 
extenso parque urbano de unas 120 hectáreas de superficie que se abría al público 
tras un faraónico proyecto de reurbanización iniciado ocho años antes con el sote-
rramiento del tramo occidental de la M-30, una de las principales vías de circunva-
lación de la capital española. El proyecto se presentó con el objetivo de «recuperar la 
ribera del Manzanares»1 para la ciudad y sacarla del olvido al que la habían sometido 
los ruidos y la contaminación de los miles de coches que pasaban continuamente 
junto a sus aguas. «Recuperar» suponía asumir la existencia de una relación previa 
entre el río y la población madrileña. Efectivamente, antes de la construcción de la 
circunvalación, sus riberas eran utilizadas para el desarrollo de diferentes activida-
des económicas, como el lavado de ropas o la molienda de granos, y para el esparci-
miento y diversión de la población. Sin embargo, esa vinculación entre una ciudad 
y «su» río no fue, en tiempos pretéritos, tan estrecha como podría imaginarse. Su 
escaso caudal, plasmado en la documentación bajomedieval y literatura moderna2, 
limitaba el abanico de actividades realizadas en sus aguas y le impedía convertirse 
en un elemento a utilizar en el proceso de construcción de la identidad local. De 
hecho, una vez instalada la Corte en Madrid, sus escasas aguas lo convirtieron en 
motivo de una cierta vergüenza para la sede de la monarquía hispánica, causando 
las mofas y críticas por parte, incluso, de algunos cronistas al servicio de la causa 
Habsburgo3. Tampoco ayudaban la distancia y la orografía que separaban al río 
de la ciudad, convertidas en una extensa barrera al crecimiento urbano madrileño 
hasta finales del siglo xix4.

Cinco años después de esa inauguración, el Ayuntamiento de Madrid ini-
ciaba nuevas obras en torno al río, en esta ocasión, para renaturalizarlo. Aunque se 
trataba de un consistorio diferente, se recurría a la misma expresión para justificar 

*  Este trabajo ha sido realizado en el marco de estudios llevados a cabo por el grupo 
de investigación Identidad y Territorio en la Edad Media (ITEM). Abreviaturas utilizadas: AGS, 
Archivo General de Simancas; AVM, Archivo de la Villa de Madrid; RGS, Registro General del 
Sello; leg., legajo.

1  Ayuntamiento de Madrid. Proyecto Madrid-Río (p. 285). Disponible en https://www.
madrid.es/UnidadesDescentralizadas/UrbanismoyVivienda/Urbanismo/MemoriaDeGestion2006/
ActuacionesSingulares/Ficheros/C03.pdf.

2  «... la poca agua que de ordinario lleva el río de la dicha Villa de Madrid», se puede leer 
en las páginas de las Relaciones topográficas de los pueblos de España, hechas de orden de Felipe II. Para 
este trabajo he utilizado la edición de 1993, realizada bajo la coordinación de Alfredo Alvar. Madrid, 
CSIC. Para esta cita, véase p. 39.

3  Matilde Fernández Montes realizó a finales del siglo pasado un análisis sobre la imagen 
del Manzanares plasmada en obras de diferentes escritores del periodo moderno. Véase Fernández 
Montes, Matilde, «El agua en las tradiciones madrileñas», en J.A. González Alcantud y A. Malpica 
Cuello (eds.), El agua. Mitos, ritos y realidades. Granada, Anthropos, 1995, pp. 121-153.

4  Jiménez Rayado, Eduardo, «Las fronteras del Madrid medieval», en J. Villaverde Moreno 
y E. Jiménez Rayado (coords.), Fronteras de la Península Ibérica en la Edad Media. Madrid, Dykin-
son, 2022, pp. 29-47.

https://www.madrid.es/UnidadesDescentralizadas/UrbanismoyVivienda/Urbanismo/MemoriaDeGestion2006/ActuacionesSingulares/Ficheros/C03.pdf
https://www.madrid.es/UnidadesDescentralizadas/UrbanismoyVivienda/Urbanismo/MemoriaDeGestion2006/ActuacionesSingulares/Ficheros/C03.pdf
https://www.madrid.es/UnidadesDescentralizadas/UrbanismoyVivienda/Urbanismo/MemoriaDeGestion2006/ActuacionesSingulares/Ficheros/C03.pdf


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
7

9

las obras: «recuperar», en este caso, «una dinámica natural en caudales, erosión y 
sedimentación»5. Con ello se aludía a la dominación que el urbanismo madrileño 
había establecido décadas antes sobre el río, dejándolo totalmente canalizado y des-
prendido de cualquier iniciativa natural a su paso por la capital. Ese dominio limi-
taba el impacto de los periódicos cambios de su caudal sobre la vida cotidiana de 
la ciudad y su población apenas la percibía más allá de la curiosidad de llegar a ver 
el fondo del río.

Algo muy diferente sucedía durante la época medieval. El paisaje natural 
de sus riberas hacía que sus aguas corrieran con una mayor libertad y lo hacían más 
accesible. Como contrapartida, esas periódicas alteraciones del caudal podían pro-
vocar verdaderos quebraderos de cabeza a la población, especialmente cuando sus 
aguas se desbordaban y causaban importantes desperfectos a las infraestructuras 
de la ciudad.

En las próximas páginas se hará eco de uno de esos desbordamientos o ave-
nidas, la acontecida durante el periodo invernal de 1498-1499 y que llevó a las auto-
ridades municipales a pedir hasta en dos ocasiones licencia para imponer nuevas 
derramas a los habitantes y poder así sufragar los costes de reparación de los daños. 
Tanto la catástrofe como la respuesta dada por el concejo madrileño fueron recogi-
das en varios documentos entre mayo y septiembre de 1499. Me centraré especial-
mente en el último de los textos, que contiene la solicitud por parte del concejo y la 
respuesta definitiva dada por los reyes Isabel y Fernando. En sus líneas se apreciará 
cómo las autoridades municipales muestran con una cierta vehemencia el peligro de 
derrumbe de sus puentes. La comparación con otros textos de esos meses resultará 
esencial para obtener más información de todo el proceso y observar si Madrid real-
mente temía por sus puentes o si, por el contrario, se trataba de una estrategia desti-
nada a obtener financiación recurriendo a una vía menos gravosa para su población.

1. LOS RÍOS EN LA VIDA COTIDIANA 
DEL MADRID MEDIEVAL

Siglos atrás, la distancia que separaba Madrid del río Manzanares, hoy des-
aparecida, era considerable. Durante la Edad Media, el río se presentaba en las cer-
canías de Madrid por el noroeste a unos 500 metros de la villa. Manteniendo esa 
misma distancia, recorría 900 metros en paralelo a la ladera occidental de la eleva-
ción sobre la que se asentaba la ciudad. Esta ladera era la que presentaba un mayor 
desnivel y la diferencia de altura entre el río y la ciudad era de unos 150 metros. Esta 
circunstancia obligaba a abrir caminos considerablemente escarpados para acceder 

5  Ayuntamiento de Madrid, La renaturalización del Manzanares, Premio de Buenas Prác-
ticas Locales por la Biodiversidad. Nota de prensa disponible en https://diario.madrid.es/blog/
notas-de-prensa/la-renaturalizacion-del-manzanares-premio-de-buenas-practicas-locales-por-la-
biodiversidad/#:~:text=Con%20la%20apertura%20de%20las,pasado%20a%20ser%20la%20domi-
nante.

https://diario.madrid.es/blog/notas-de-prensa/la-renaturalizacion-del-manzanares-premio-de-buenas-practicas-locales-por-la-biodiversidad/#:~:text=Con%20la%20apertura%20de%20las,pasado%20a%20ser%20la%20dominante
https://diario.madrid.es/blog/notas-de-prensa/la-renaturalizacion-del-manzanares-premio-de-buenas-practicas-locales-por-la-biodiversidad/#:~:text=Con%20la%20apertura%20de%20las,pasado%20a%20ser%20la%20dominante
https://diario.madrid.es/blog/notas-de-prensa/la-renaturalizacion-del-manzanares-premio-de-buenas-practicas-locales-por-la-biodiversidad/#:~:text=Con%20la%20apertura%20de%20las,pasado%20a%20ser%20la%20dominante
https://diario.madrid.es/blog/notas-de-prensa/la-renaturalizacion-del-manzanares-premio-de-buenas-practicas-locales-por-la-biodiversidad/#:~:text=Con%20la%20apertura%20de%20las,pasado%20a%20ser%20la%20dominante


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

0

al río, perfectamente apreciables en las famosas Vistas de Madrid de Van Den Wyn-
gaerde. Tras bordear la ladera occidental y dejarla atrás, y cuando la distancia con 
respecto al punto más suroccidental de la muralla madrileña era de 1,5 kilómetros, 
el río giraba hacia el sureste y recorría la ladera sur de la elevación. Esta nueva tra-
yectoria lo hacía alejarse progresivamente de la villa hasta llegar a la actual Perales 
del Río y allí tomar una dirección sur hasta Rivas-Vaciamadrid.

Madrid, sin embargo, contaba con otros ríos en su territorio. Bastante más 
alejado se encontraba el gran río de la zona, el Jarama, el otro protagonista de la 
avenida de 1499. En su curso medio aparecía por el noreste de la villa en dirección 
sur. En su recorrido hacia el río Tajo, bordeaba la cara oriental de Madrid a unos 
15 kilómetros de distancia e iba recibiendo las aguas de sus afluentes: Henares, a la 
altura de la actual Mejorada del Campo, y Manzanares, en la localidad de Rivas. 
La gran distancia que lo separaba de la villa limitaba su papel en la vida cotidiana 
madrileña, aunque su caudal, mucho mayor que el del Manzanares, garantizaba el 
desarrollo de actividades esenciales, como la molienda, durante prácticamente todo 
el año, lo que llevaba al vecindario de Madrid a salvar dicha distancia con asiduidad.

El papel de ambos ríos fue, en líneas generales, el de complementar los 
recursos hídricos de los que disfrutaba la villa en sus inmediaciones. Para cubrir sus 
principales necesidades económicas, la población madrileña a la altura de finales de 
la Edad Media utilizaba los manantiales y arroyos de sus alrededores. Por un lado, 
las diferentes fuentes repartidas por las zonas intramuros y extramuros saciaban la 
sed de la mayor parte de las familias madrileñas y abastecían de agua a las tenerías 
de la villa6. También contaban con abrevaderos en diferentes puntos para el ganado 
madrileño y los manantiales y las aguas de sus arroyos permitían el lavado de ropa y 
viandas, el tratamiento de pieles7, y regaban, a través de pequeños canales, las huer-
tas y cultivos que se levantaban en sus alrededores.

Una buena parte de los beneficios que podían ofrecer los ríos de la zona ya 
eran, por tanto, aportados por las aguas inmediatas a Madrid. No obstante, tam-
bién fueron explotados para esos mismos fines. Queda constancia documental de la 
existencia de cultivos regados por las aguas del río Jarama desde al menos comienzos 
del siglo xiii8, aunque en su mayoría pertenecerían a las localidades de alrededor. El 
paisaje debió ser similar en las riberas del Manzanares posiblemente desde el periodo 
andalusí, si bien no hay documentación que lo confirme hasta el siglo xv. Sí que 

6  Frente a la extendida idea de la existencia desde época islámica de los famosos viajes de 
agua, la documentación disponible parece descartar una herencia medieval de dicho sistema de abas-
tecimiento, presente en Madrid desde el siglo xvii. Véase Jiménez Rayado, Eduardo, Agua y socie-
dad en Madrid durante la Edad Media. Cádiz, Universidad de Cádiz, 2021, pp. 87-134.

7  Mendo Carmona, Concepción, «La industria del cuero en la Villa y Tierra de Madrid 
a finales de la Edad Media». Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, 3 (1990), pp. 181-
212; Burguete Ors, Laura y Lorenzo Arribas, José Miguel, «Limpieza y contaminación en la 
Villa de Madrid durante la Edad Media: casas de baños y tenerías», en C. Segura Graíño (coord.), 
Agua y sistemas hidráulicos en la Edad Media hispana. Madrid, A.C. Almudayna, 2003, pp. 87-109.

8  González González, Julio, Repoblación de Castilla la Nueva. Madrid, Universidad 
Complutense de Madrid, 1975, vol. i, p. 353.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

1

hay constancia documental, por el contrario, del uso de sus aguas y riberas para el 
pasto y abastecimiento del ganado madrileño desde finales del siglo xii y comien-
zos del xiii. El Fuero de Madrid de 1202 localiza al menos tres abrevaderos junto 
al río Manzanares, conocido entonces y durante todo el periodo medieval como 
Guadarrama: «ubi cadit nobiles in Guadarrama: inde aiuso bibant aquam. Et alia 
al bado arenoso, de la torre Aven Crispin usque a la cova Olmeda, et del Morale del 
Almuna usque ad cubito subi las casas. Alia ubi cadit Rabudo in Guadarrama»9. 
No hay que descartar el uso puntual de las aguas de los ríos para saciar la sed de la 
población madrileña, aunque no se registra en la documentación hasta el siglo xvi, 
en este caso, del río Jarama por parte del vecindario de Velilla [de San Antonio]10.

Ambos ríos, no obstante, ofrecían la posibilidad de desarrollar una serie 
de actividades económicas que la población madrileña no encontraba en las aguas 
inmediatas, algunas de ellas tan esenciales como la pesca y la molienda11. Ambas 
posiblemente se realizaban desde el periodo andalusí, aunque no contamos con 
referencias documentales hasta mediados del siglo xii, cuando Alfonso VII entre-
gaba al arzobispo de Toledo los diezmos de las rentas reales de Madrid, entre ellas, 
las de molinos y pescado12. La presencia de ambos en el texto no confirma nece-
sariamente su existencia en la villa madrileña, pues este tipo de privilegios solían 
repetir una misma fórmula a la hora de enumerar las diferentes rentas otorgadas. 
No obstante, se confirma la presencia, a finales de ese mismo siglo, de un conjunto 
de molinos13 en la zona de Perales del Río, a partir de dos documentos. El primero 
está fechado en 1193, y en él, el arzobispo de Toledo entregaba al arcediano de 
Madrid «la mitad de cada uno de los molinos demolidos [...] y está junto al molino 

9  Cavanilles, Antonio, Memoria sobre el fuero de Madrid del año de 1202. Madrid, Real 
Academia de la Historia, 1852, pp. 35-36.

10  Relaciones topográficas, p. 667.
11  En el periodo moderno, las aguas del Manzanares sirvieron también para el lavado de 

cueros. Para más información sobre la industria textil en el Madrid bajomedieval y moderno es inelu-
dible la consulta de Nieto Sánchez, José, «La formación del paisaje industrial madrileño: actores 
sociales y conflictividad a finales de la Edad Media y comienzos de la Edad Moderna», en E. Jimé-
nez Rayado e I. Sánchez Ayuso (coords.), El paisaje madrileño. De Muhammad I a Felipe II. Madrid, 
A.C. Almudayna, 2013, pp. 125-152.

12  «Dono, inquam, eis decimam de quintis, de portaticis, de calumpniis, de homicidiis, de 
molinis, de piscariis, de pane et vino», cit. en Fita, Fidel, «Madrid en el siglo xii». Boletín de la Real 
Academia de la Historia, tomo viii-1 (1886), p. 77.

13  Sobre el funcionamiento y tecnología de los molinos en el periodo medieval ibérico con-
tamos con una gran bibliografía tanto en territorio andalusí como cristiano. Para no extenderme 
en demasía, junto a los numerosos estudios por parte Ricardo Córdoba de la Llave, siguen siendo 
interesantes los estudios de Represa Fernández, María Francisca, «Molinos hidráulicos. Fuentes 
documentales y testimonios materiales», en M.I. del Val Valdivieso (coord.), El agua en las ciuda-
des castellanas durante la Edad Media. Fuentes para su estudio. Valladolid, Universidad de Vallado-
lid, 1998, pp. 183-205; o Martí, Ramón, «Hacia una arqueología hidráulica: La génesis del molino 
feudal en Cataluña», en M. Barceló, Arqueología medieval. En las afueras del ‘medievalismo’. Barce-
lona, Crítica, 1988, pp. 165-194.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

2

del rey»14; un conjunto que el segundo documento, de 1194, localiza en «Perales»15. 
Un tercer documento, el Fuero de 1202, ubica otros molinos en la cercana Rivas, 
de titularidad concejil: «los molinos et el canal et toda la renda de ribas que habet 
ibi el conzeio»16. Todos ellos en el entonces río Guadarrama. A partir del siglo xiv 
y, sobre todo, durante el xv, aumenta el número de referencias a diferentes molinos 
situados tanto en el Manzanares –molinos de Mohed, Mohedilla, Pangia, Migas 
Calientes, Arganzuela, Iván Crispín y Torrecilla– como en el Jarama –molinos de 
Romero, Quemada, Muñozona, Torrejoncillo y de la Cueva–.

En lo referente a la pesca tenemos que esperar, de nuevo, al periodo cristiano 
(finales del siglo xi-siglo xv) para hallar las primeras noticias sobre esta práctica en 
los ríos cercanos a Madrid. Una vez más es el Fuero de 1202 el que nos habla de esta 
actividad, dedicándole un capítulo entero: De pescadores. En él se recogen diferen-
tes técnicas de captura utilizadas: «con asiedega aut con mandil aut con manga», y 
venenos de origen vegetal o «erba», que la documentación bajomedieval posterior-
mente enumera17. A través de estas y otras técnicas, se obtenían diferentes especies 
de pescado también registradas en la documentación medieval, como la boga, el 
barbo, la trucha o la anguila y, ya en época moderna, tencas, carpas o bermejuelas18.

La explotación de los ríos se completaba con el arrendamiento de derechos 
de pesca en algunos tramos de los ríos, así como la venta o alquiler de algunas de 
las infraestructuras de titularidad concejil a particulares, incluidos molinos o lava-
deros presentes en sus orillas.

14  «Ego M[artinus], toletane Sedis Archiepiscopus hac yspaniarum primas damus tibi 
Dominico Madridensi archidiacono medietatem cuiuisdam molendini diruti, quod habemus in 
azuda fluminis dalfarazo; cuius molendini altera medietas est de heredibus Lupi fernandi et Michae-
lis almakede; et est continuum molendino regis», Fita, «Madrid en el siglo xii», p. 76.

15  «Et in Perales invenerunt pesquisa de la serna et de duos molinos que sunt in una casa, 
que sunt de Sancta María [de Toledo]», Fita, «Madrid en el siglo xii», p. 76.

16  Cavanilles, Memoria sobre el fuero, p. 40.
17  «... velesa o rejalgar o tarnisco». Acuerdo del 31 de julio de 1489. Libro de Acuerdos del 

Concejo madrileño, vol. ii, p. 163. Para más información sobre este tipo de venenos utilizados durante 
el periodo medieval, véase Olmos Herguedas, Emilio, «Fuente oral y etnohistoria en el estudio del 
agua durante la baja Edad Media», en M.I. del Val Valdivieso (coord.), El agua en las ciudades caste-
llanas durante la Edad Media. Fuentes para su estudio. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1998, 
pp. 207-240; Sánchez Quiñones, Julián, «Artes pesqueras en la cuenca alta y media del Tajo (siglos 
xii-xvi)». Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, 18 (2005), pp. 231-244; y Jiménez 
Rayado, Eduardo, Agua y sociedad en Madrid, pp. 221-223.

18  Jiménez Rayado, Eduardo, «Las relaciones entre Madrid y sus ríos y arroyos durante 
la Edad Media», en C. Segura Graíño (coord.), Clima y medio ambiente en las tierras de Madrid en la 
Edad Media. Madrid, A.C. Almudayna, 2015, pp. 33-66.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

3

2. LOS SOBRESALTOS A CAUSA DEL AGUA. 
LAS ALTERACIONES DE SUS CAUDALES

El escaso caudal del río Guadarrama-Manzanares impedía la realización de 
otras actividades, como la navegación, e incluso no llegaba a garantizar un funciona-
miento regular de sus molinos, especialmente en periodos de sequía y el consiguiente 
descenso de sus aguas. El Jarama, a pesar de ser mucho más caudaloso, tampoco 
ofrecía la posibilidad de navegar a las embarcaciones, a excepción de pequeñas bar-
cas que servirían exclusivamente para cruzar el río en determinados puntos19. Ello 
limitaba la comunicación de Madrid con otras localidades a los caminos terrestres, 
centrando así su atención en el mantenimiento de las vías y puentes.

Los periódicos descensos de sus cauces, sobre todo del Manzanares en época 
estival, paralizaban la actividad molinera, lo que suponía un peligro tanto para la 
economía municipal como para la de muchas familias madrileñas. Estas se veían 
obligadas entonces a trasladarse a los molinos de otros ríos, como el Jarama o el 
Henares, que parecen no sufrir tan drásticos descensos de agua.

El mayor peligro para Madrid que podían crear estos cambios en los cursos 
fluviales era el fenómeno completamente opuesto: el desbordamiento de sus aguas. 
Las avenidas de los ríos eran, en realidad, un fenómeno frecuente, incluso necesario, 
pues suponían un periódico enriquecimiento de la tierra de sus riberas. Sin embargo, 
en ocasiones, estas riadas tomaban una fuerza extraordinaria y podían provocar la 
destrucción parcial o total de las diferentes infraestructuras levantadas a su paso e, 
incluso, amenazar la vida de la población.

Una vez pasadas, el concejo debía poner en marcha las obras de reparación 
de esas infraestructuras, para lo que se hacía necesario echar mano de la hacienda 
municipal y, en ocasiones, de la imposición de derramas extraordinarias sobre la 
población. Ello podría producir descontento entre los afectados, debiendo el con-
cejo desarrollar una serie de estrategias para amortiguar el impacto de las nuevas 
imposiciones y las consecuencias que pudieran acarrear.

A pesar de que eran un fenómeno frecuente en Madrid, solo han quedado 
registrados desbordamientos de ríos producidos durante el siglo xv, especialmente 
durante su segunda mitad. Ya comenté en otros trabajos previos que esta concen-
tración coincide con una mayor disponibilidad de textos conservados, especial-
mente municipales, lo que me lleva a pensar que esta es la razón fundamental de 
la falta de noticias previas. No obstante, también abría la puerta a la posibilidad de 
un empeoramiento de la situación tanto por una alteración climática, con un acen-
tuado aumento de las precipitaciones, como por la actuación humana, cuya explo-
tación cada vez más intensa de los recursos naturales habría alterado la capacidad 
de absorción de la tierra. A esto último habría que sumar la cada vez mayor con-

19  Existen referencias a la existencia de una pequeña embarcación junto a las localidades 
de Cobeña y Arganda: Acuerdos de enero de 1502 y enero de 1515. Libro de Acuerdos del Concejo 
madrileño, vol. v, pp. 5 y 323.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

4

centración de canales, presas y demás construcciones en las márgenes de los ríos, lo 
que alteraba su curso natural y, en consecuencia, provocaba un mayor descontrol 
de sus aguas, aumentando así el riesgo de desbordamiento y su fuerza destructora20. 
Además, hay que tener presente que posiblemente solo quedaran registradas aquellas 
riadas que produjeron daños graves, obviándose aquellas de menor intensidad o sin 
grandes consecuencias, que, por otra parte, eran las más habituales21.

Quedaron registradas avenidas que afectaron seriamente a la villa de Madrid 
hasta en seis ocasiones diferentes entre 1427 y 1499, cuatro de ellas durante las dos 
últimas décadas –1481, 1484, 1489 y 1499–. Estas últimas tres riadas fueron prota-
gonizadas por ambos ríos, mientras que en 1481 solo el desbordamiento del Jarama 
debió ser lo suficientemente dramático como para quedar registrado. Sin embargo, 
como he anunciado, solo me ocuparé de la última de ellas, la que tuvo lugar en el 
invierno de 1498-1499 y que causó tales desperfectos en Madrid y su tierra que el 
concejo se vio obligado, previa solicitud a los reyes, a establecer sisas y repartimien-
tos por una cuantía de 200 000 maravedís, la más alta hasta ese momento relacio-
nada con este tipo de fenómenos en Madrid.

3. LA RIADA DURANTE EL INVIERNO DE 1498-1499

«... abenidas» y «muchas aguas». Así mencionan tres de los principales textos 
de que disponemos sobre la riada de 1499. El primero de ellos, con fecha del 23 de 
mayo de 1499, es la notificación de una petición por parte del concejo a los monar-
cas para que aprueben un repartimiento y poder así sufragar las obras de reparación 
de los principales puentes de la comarca22. Los otros dos corresponden al acuse de 
recibo por parte de los reyes de dicha petición, firmada el 9 de julio de ese año23, y 
a su respuesta definitiva, con fecha del 15 de septiembre de 149924. Los dos textos 
son, en realidad, muy similares, pero con alguna pequeña diferencia que mencio-
naré. Junto a estos, varios acuerdos municipales de ese mismo año nos ayudan a 
completar la información sobre lo ocurrido después de la avenida.

No conocemos la fecha exacta del desbordamiento de las aguas del Manza-
nares y del Jarama, pero sí el periodo en que se produjeron: «las muchas aguas del 

20  Jiménez Rayado, Eduardo, «Las relaciones entre Madrid y sus ríos»; Jiménez Rayado, 
Eduardo, Agua y sociedad en Madrid, pp. 206-207.

21  Potenciano de las Heras, Ángela, Las inundaciones históricas en el centro-sur de la 
Península Ibérica. Condicionantes geomorfológicos y climáticos, tesis doctoral, Universidad Complu-
tense de Madrid, 2004; Bullón Mata, Teresa, «Avenidas fluviales y precipitaciones en las cuen-
cas de los ríos Jarama-Tajo al final del siglo xvi». Boletín de la Asociación de Geógrafos Españoles, 60 
(2012), pp. 77-90.

22  Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 107.
23  AGS, RGS, leg., 149909,331.
24  AGS, RGS, leg., 149909,7.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

5

invierno pasado», quedaba escrito en los meses de julio y septiembre25. Por tanto, 
el suceso tendría lugar durante el periodo invernal entendido bajo la lógica del 
momento, lo que podría incluir también los últimos meses del otoño –octubre y 
noviembre–26. Que se produjera en estos momentos era algo que, por otro lado, no 
resultaría extraño a la población, pues eran los meses, junto con los de la primavera, 
en los que este tipo de fenómenos eran más habituales27.

Acontecido, por tanto, en algún momento del invierno de 1498-1499, cómo 
y por qué se produjo el desbordamiento de «los ríos que pasan por esa Villa e su Tie-
rra e términos»28 nos es desconocido. Ninguno de los documentos conservados de 
todo este proceso nos aporta indicio alguno sobre el fenómeno que lo provocó. La 
lógica nos lleva a pensar en grandes precipitaciones concentradas en uno o varios 
días. En este sentido, Carlos Vera, en su estudio sobre el clima en el Madrid medie-
val, a la hora de abordar brevemente este fenómeno, considera que fueron lluvias 
las causantes de tales desperfectos, basándose en la expresión recogida en los textos 
de julio y septiembre, «las muchas aguas»29. Sin embargo, esos mismos documen-
tos confirman que al menos el Jarama fue el causante directo de los destrozos: «el 
río de Xarama fizo tanto daño»30. El documento de mayo, además, no parece dejar 
duda alguna de que el problema principal lo causaron los desbordamientos de los 
ríos: «de las puentes toledana e segoviana e de Biveros que las avenidas derribaron». 
La documentación municipal no registra de manera explícita esas supuestas gran-
des tormentas, como sí lo hace para otros años. Solo esas «muchas aguas» podría ser 
un indicio de ello, aunque habría que ponerlo en contexto: hay que recordar que el 
documento de julio –el de septiembre se limita a reproducirlo– es la petición por 
parte de la villa de una licencia para establecer sisa y repartimiento, por lo que la 
hipérbole y la exageración jugarían un papel esencial para conseguirlo. Ello no inva-
lida, no obstante, la posibilidad de que se produjeran precipitaciones menos severas 
y que no supusieran, a priori, ningún peligro para la población madrileña, al menos 
no lo suficientemente grave como para llevarlo al concejo y que quedase así regis-
trado. Quizá esas supuestas lluvias que hicieron aumentar el caudal de ambos ríos 
se concentrasen en los cursos altos de los ríos, en territorio alejado de la villa y, por 
tanto, lejos del interés municipal. Tampoco hay que descartar una bajada de cota de 
las nieves invernales que incrementasen asimismo el nivel de las aguas31.

25  AGS, RGS, leg., 149909,331 y AGS, RGS, leg., 149909,7. El documento de mayo con-
firma esta información: «las grandes abenidas que uvo este invierno pasado», Libro de Acuerdos del 
Concejo madrileño, t. iv, p. 107.

26  Vera Yagüe, Carlos, «El clima intuido del Madrid medieval a través de sus documentos 
y del Libro de la Montería (siglos xiv-xvi)». En la España Medieval, 39 (2016), p. 175.

27  Bullón Mata, «Avenidas fluviales y precipitaciones», p. 81.
28  Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 107.
29  Vera Yagüe, «El clima intuido del Madrid medieval», pp. 179 y 190.
30  AGS, RGS, leg., 149909, 331 y AGS, RGS, leg., 149909,7.
31  Vera Yagüe, «El clima intuido del Madrid medieval», p. 177.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

6

Sea como fuere, en algún momento de ese invierno las aguas fueron acumu-
lándose en los cursos altos del Manzanares y del Jarama y en su descenso acabaron 
desbordando sus márgenes y generando una riada que fue arrasando y provocando 
grandes destrozos por las tierras madrileñas y, en el caso del Manzanares, en las 
inmediaciones de la villa. Nos podemos imaginar en cierto modo el escenario: tie-
rras y cultivos anegados bajo el agua y flotando una gran cantidad de escombros, 
como ramas de árboles, maderas y todo tipo de objetos que la avenida había ido 
encontrando a su paso y ahora los exponía a los ojos de todo el vecindario. Algunos 
de esos objetos flotantes o aparcados en los márgenes del río desbordado podrían 
tener algún valor o ser aprovechables. Por ello el concejo ya había acordado en enero 
de 1481 prohibir al vecindario madrileño hacer acopio de los objetos arrastrados por 
las riadas, equiparándolo a un robo32.

Los momentos de pánico y tensión provocados entre la población no que-
daron registrados, como sí ocurrió con la riada anterior de 1484, en los que estu-
vieron a punto de perecer una decena de personas atrapadas en medio de la misma. 
En esta ocasión, sin embargo, no parece que ninguna vida humana corriera peli-
gro, o al menos ninguno de los documentos informa sobre ello. Sí informan de los 
daños producidos en las infraestructuras que se encontraban junto a los márgenes. 
Los destrozos fueron tales que en los documentos de julio y septiembre se lee que 
«apenas quedó molino en la ribera del río» al referirse al desbordamiento del Man-
zanares. Por tanto, una de las principales víctimas de esa riada, al menos a ojos del 
concejo, fueron los diferentes molinos situados en su curso. Aunque no se especifica 
cuál, podemos intuir que los mayores daños los sufrieron los molinos de Mohed y 
Arganzuela, dado que ambos se encontraban en las cercanías del puente de Toledo, 
el cual quedó, como veremos, parcialmente arrasado. Ello podría ser indicativo de 
una gran violencia de las aguas a su paso por esa zona. No sería la primera vez para 
los molinos de Arganzuela, pues parte de sus estructuras ya se habían venido abajo 
por riadas, como informan dos documentos fechados en 1427 y 145133. Al ser los 
más cercanos a Madrid, es lógico pensar que fueran los que más atención acapa-
rasen por parte del concejo, si bien el recurso utilizado en el texto «apenas quedó 
molino» me hace pensar en que los estragos también se produjeron en gran parte de 
los otros conjuntos molinares del Manzanares: María Aldínez y Migas Calientes, 
especialmente, al situarse a apenas un kilómetro de distancia, y, algo más alejados, 
la Pangia a la altura de Villaverde y la Torrecilla e Iván Crispín, en Perales del Río 
y Rivas respectivamente. De hecho, la prohibición de hacer acopio de los materia-
les y objetos arrastrados por la corriente aprobada en 1481 estaba relacionada con 
los destrozos provocados en los molinos, obligando a los potenciales usurpadores a 

32  «... ordenaron que ninguna persona non sea osado de tomar ninguna cosa de quanto 
viene por el rrío quando viene avenido, de lo tomar, so pena que lo pague con las setenas [...] a la jus-
ticia como quien lo hurta». Acuerdo del 22 de enero de 1481, Libro de Acuerdos del Concejo madri-
leño, vol. i, p. 65.

33  AVM, Secretaría, 3-91-19 (1427) y AVM, Secretaría, 3-36-16 (1451).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

7

pagar «las setenas al señor del molino cuyo fuere»34. No parece, sin embargo, que 
los molinos situados en el Jarama sufrieran desperfectos, o al menos ninguno de los 
dos documentos recoge información alguna al respecto, a pesar de que la violencia 
de sus aguas no debió ser menor que la del Manzanares.

El documento fechado en julio de 1499, repetido de nuevo en el de sep-
tiembre, nos informa de otro tipo de estructuras afectadas por las riadas: «quebró 
todas las presas dellas»35. Estas presas levantadas en las riberas del río formaban 
parte, en muchas ocasiones, de un conjunto molinar, y gran parte de las referencias 
documentales a este tipo de estructuras están relacionadas con molinos: «la presa e 
cabse de los dichos molinos»36. Contando, en la mayoría de las ocasiones, aunque 
no siempre, con la licencia pertinente del concejo, se abría una estacada o presa en la 
ribera del río para desviar parte de su caudal y, asegurándose una aceleración de su 
corriente, dirigirlo a través de canales al molino. No obstante, no solo se levantaban 
para la molienda. En ocasiones eran parte de las técnicas de pesca empleadas desde al 
menos finales del siglo xii y comienzos del xiii. En esta ocasión las presas o azudas 
se levantaban para acotar un pequeño tramo del río en el que bancos de peces que-
darían encerrados. Una vez atrapados, eran dirigidos hacia una pequeña cesta para 
capturarlos37, aunque era bastante habitual echar venenos de origen vegetal como la 
belesa para asfixiarlos y así capturarlos de manera más rápida y fácil38. Esta técnica 
resultaba muy eficaz para obtener pescado, pero suponía unos altos niveles de con-
taminación que el Fuero de 1202 ya intentaba frenar, prohibiendo tanto el uso del 
veneno como la apertura de presas en el Manzanares. No parece, sin embargo, que 
la prohibición de abrir presas afectara al Jarama, para el que solo se limita a vetar 
el uso de tóxicos39. Gran parte de estas presas eran permanentes y formaban parte 
de pesquerías o judrías, presentes en Madrid al menos desde mediados del siglo xv, 
cuando tenemos noticias de la construcción de una en la ribera del Jarama40.

Volviendo a la catástrofe del invierno de 1499, los estragos en este sentido 
fueron iguales o mayores que en el caso de los molinos, pues si hacemos caso de 
la expresión utilizada en el texto, no quedó en pie ninguna presa, frente a «apenas 
quedó» usada para referirse a los molinos. Realidad o hipérbole, todo parece indicar 
que la mayor parte de estas estructuras desaparecieron con la riada.

A pesar del interés que pudieran suscitar tales desperfectos, lo que concen-
tró la gran preocupación del concejo fueron los daños producidos en los puentes. 

34  Acuerdo del 22 de enero de 1481, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, vol. i, p. 65.
35  AGS, RGS, leg., 149909,331.
36  Registro Notarial 1236; 1 agosto de 1444; transcrito en Pérez Bustamante, Rogelio, Los 

registros notariales de Madrid. 1441-1445. Madrid, Fundación Matritense del Notariado, 1995, p. 546.
37  Sánchez Quiñones, «Artes pesqueras en la cuenca alta», p. 239.
38  Olmos Herguedas, «Fuente oral y etnohistoria en el estudio del agua», p. 235.
39  «Et qui en Guadarama fecerit taiada o boclar o canal, o erba echaret ibi, et probatum 

fuerit cum II. testes, pectet X m. et qui en Xarama echaret erba, pectet X m.», cit. en Cavanilles, 
Memoria sobre el fuero, p. 38.

40  Pérez Bustamante, Los registros notariales, pp. 439-440.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

8

Esta preocupación era lógica, si se tiene en cuenta que eran de titularidad pública, 
y, por tanto, era el ayuntamiento el máximo responsable de su mantenimiento. No 
obstante, la gran preocupación venía porque suponían prácticamente los únicos 
medios de comunicación que tenía Madrid. Aquí hay que tener presente el papel 
que jugaron los elementos del paisaje en la configuración de la sociedad madrileña. 
Madrid se encontraba rodeada de diferentes elementos que podrían suponer un 
obstáculo para sus comunicaciones. Hacia el norte, se topaba con la sierra de Gua-
darrama, algo alejada del núcleo urbano –a unos cincuenta kilómetros–, pero que 
limitaba el tránsito a unos escasos pasos de montaña. En dirección a oeste y sur, la 
villa se encontraba de inmediato con el río Manzanares y hacia el este, aunque algo 
más alejados, hacía lo propio con el río Jarama primero y luego con el Henares, que 
discurrían en paralelo de norte a sur cortando toda comunicación directa. El hecho 
de que ninguno de estos ríos fuera navegable cobraba entonces mayor importancia, 
pues suponían más un obstáculo que una solución a la necesidad de la comunica-
ción con las grandes localidades de alrededor, como Toledo, Segovia y Guadalajara41. 
Si tenemos en cuenta que a finales de la Edad Media Madrid era una villa con un 
acelerado crecimiento, se hace más evidente la necesidad de estas comunicaciones, 
con el fin de cubrir la cada vez mayor demanda de actividad mercantil y de trans-
porte. No es casualidad que los tres principales puentes del Madrid medieval fue-
ran aquellos que salvaban los ríos para los caminos de los que disponía hacia las tres 
localidades mencionadas: «las puentes toledana e segoviana e de Biveros»42. Los dos 
primeros fueron los antecesores medievales de los actuales puentes monumentales 
de Madrid: la «toledana» se situaba a escasos metros aguas abajo del actual puente 
de Toledo, mientras que la «segoviana» se encontraba a unos 95 metros aguas arriba 
de la actual pasarela de Segovia. Ambos serían demolidos durante el siglo xvi para 
ser sustituidos por los actuales puentes. En esa misma centuria también se derrumbó 
el puente de Viveros para levantar una nueva pasarela, la cual, tras varias reformas, 
quedó incorporada en el siglo xx a la autovía del Nordeste.

Regresando al periodo medieval, el temor a que se vinieran abajo las pasa-
relas y quedarse así incomunicada y las actividades comerciales limitadas llevaría 
a centrar su mayor preocupación en estas infraestructuras. A lo largo de la docu-
mentación bajomedieval de y sobre Madrid se pueden hallar una enorme cantidad 
de referencias al reparo de puentes, que sufren continuos desperfectos incluso por 

41  Morales Segura, Mónica; Núñez Martí, Paz; Pérez Velasco, Eva y Segura Graíño, 
Cristina, «Los puentes madrileños en la Edad Media. Construcciones y reconstrucciones», en Actas 
del Tercer Congreso Nacional de Historia de la Construcción, Sevilla, 2000, pp. 704-709.

42  Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 107. El puente de Viveros se situaba 
en el camino hacia Guadalajara, que, si bien no dio nombre a la pasarela, sí lo hizo a la puerta de la 
muralla de Madrid de donde arrancaba dicho camino al menos desde época del Fuero de 1202: «oto 
homine qui ienctaret esterco in uilla per las calles uel in alio loco, ala porta de Gualdafaiara», cit. en 
Cavanilles, Memoria sobre el fuero, p. 41.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
8

9

el simple uso de sus pasarelas43. Ello podría ser un indicio de la mala calidad de los 
materiales44 o de posibles negligencias en el proceso de reparación: mala ejecución 
o dirección de las obras, recorte de presupuestos o malversación, entre otras posi-
bilidades. Sea como fuere, las noticias sobre el mal estado de los puentes son conti-
nuas en los textos municipales, y buena parte de ellas relacionadas con las avenidas. 

Mientras el acuerdo municipal de mayo es bastante aséptico a la hora de 
informar sobre los puentes45, el texto de julio, sin embargo, muestra una mayor pre-
ocupación sobre su estado, recreándose casi al detalle en los desperfectos sufridos y 
subrayando el peligro que corren de derrumbarse. Así habla sobre los daños a raíz 
del desbordamiento del Jarama: «el río de Xarama fizo tanto daño en la puente que 
dizen de Biveros que es de esa villa, que si no se repara muy presto se caherá mucha 
parte della»46; frase que se repite de manera prácticamente literal en el texto de sep-
tiembre47. Se ha de advertir que en octubre de 1498, esto es, cuando comienza ese 
periodo invernal en que se habrían producido las avenidas, ya se nos informa del mal 
estado del puente: «Acordaron quel mayordomo tome consigo al alarife e seismero 
e vean el reparo de la puente de Biveros, e si pudiere hacer reparo perpetuo se haga 
y si no como mejor pudiere hacer, e que vayan el lunes»48. ¿Nos está indicando el 
texto que fue entonces, octubre de 1498, cuando se produjo la riada o que el puente 
ya estaba de por sí deteriorado, haciendo que la acción de las aguas fuera más des-
tructiva de lo que en realidad tendría que haber sido? A tenor de lo habitual de este 
tipo de referencias, como he comentado, me inclino a pensar en esta segunda opción.

La otra pasarela que sufrió la fuerza destructora del agua fue el puente «que 
se llama toledana», esta vez sobre el Manzanares, del cual informa el texto de julio, 
que «se cayó la mayor parte e la otra quedó tan dañada que si no se repara muy presto 
se perderá»49. En la respuesta de Fernando e Isabel de septiembre incluso se enfatiza 
más los daños: «E de la puente que se llama Toledana se cayó la mayor parte e lo que 
quedó enhiesto estaba todo dañado. Que si non se reparava se acabaría todo presto 
de caer». Más adelante, ambos textos vuelven a incidir en los peligros que conlle-

43  «Acordaron que se pregone que no pasen por la puente de Biveros ni Toledana ni Sego-
viana carretas porque hunden las puentes». Acuerdo del 9 de octubre de 1501, Libro de Acuerdos del 
Concejo madrileño, t. iv, p. 324.

44  En los Libros de Acuerdos disponemos de una rica información sobre los materiales 
empleados en las obras de los puentes, siendo los más utilizados la piedra y el ladrillo para los tajama-
res y pilares, los más afectados por las riadas, y la madera para el armazón. Véase Jiménez Rayado, 
Eduardo, Agua y sociedad, p. 199.

45  «de las puentes toledana e segoviana e de Biveros que las avenidas derribaron», Libro de 
Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 107.

46  AGS, RGS, leg., 149909,331
47  «el río de Xarama fizo tanto daño en la puente que dizen de Bibero, que es de esa villa 

que si non se repara muy presto se cairía mucha parte della», AGS, RGS, leg., 149909,7.
48  Acuerdo del 13 de octubre de 1498, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 74.
49  AGS, RGS, leg., 149909,331.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

0

varía no llevar a cabo las obras, instando tanto implícita50 como explícitamente a 
que se resuelva cuanto antes51. Aquí de nuevo entra el hecho de ser una solicitud de 
licencia, por un lado, y su aprobación, por otro, lo que podría condicionar el len-
guaje empleado para la descripción de los daños: al concejo madrileño le serviría 
para convencer a la autoridad regia y a esta para justificar su decisión de aprobarla, 
al tiempo de presentarse como salvadora de una situación presumiblemente crítica.

En mayo, por tanto, meses después de la catástrofe, el concejo madrileño 
aprobaba enviar una carta a los reyes Isabel y Fernando para solicitar el estableci-
miento de un repartimiento para la financiación de las obras de reparación52. Poco 
más de dos semanas después, volvía a enviar la petición, en este caso, concretando 
la cantidad que deseaban obtener con el repartimiento: 100 000 maravedís. Lo 
más novedoso de este acuerdo, fechado el 10 de junio, es que se requiere por pri-
mera vez la contribución de la Mesta en la financiación de las obras del puente de 
Viveros, argumentando, como se puede ver en el documento de septiembre, el uso 
que hacían de la pasarela sus ganados. También podría resultar llamativo que no 
se hace mención de las avenidas53. Para intentar convencer a las autoridades, en el 
escrito enviado, reproducido en el documento de septiembre, además de recurrir a 
los peligros que acarreaba no reparar los puentes, se argumentaba la falta de fondos 
de la hacienda madrileña, la cual «estaba muy gastada»54. La razón esgrimida por 
las autoridades municipales son los pleitos que mantenían entonces con el ducado 
del Infantado, en ese momento en manos de Íñigo López de Mendoza y Luna, por 
el uso y explotación de los recursos naturales del Real de Manzanares, un conflicto 
que se remontaba siglos antes de la propia creación del ducado55.

50  «que están en mucha nesçesidad, e que si estos daños non se reparan cada día serán mayo-
res», AGS, RGS, leg., 149909,331.

51  «no se tardase en dicho reparo de las dichas puentes por que no se recresçiese mayor», 
AGS, RGS, leg., 149909,7.

52  «que es necesaria echar alguna sisa en esa villa e algund repartimiento para ello en la 
dicha tierra», AGS, RGS, leg., 149909,331.

53  «Otorgaron petición para sus Altezas para que den facultad a esta Villa para repartir 
çient mil maravedís para el reparo de las puentes segoviana e toledana e de Biveros. Otra para la 
mesta que ayuden en la de Biveros». Acuerdo del 10 de junio de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo 
madrileño, t. iv, p. 111.

54  AGS, RGS, leg., 149909,331.
55  Los primeros conflictos en la zona se registran a partir del siglo xiii entre los concejos de 

Segovia y Madrid por la explotación del territorio y que acabaría derivando en la creación por parte 
de Alfonso X, a finales de ese siglo, de un señorío de realengo. A finales del siglo xiv, por cesión de 
Juan I, quedaba en manos de Pedro González de Mendoza, pasando a formar parte del patrimonio 
de los Mendoza. En 1445 Íñigo López de Mendoza y de la Vega recibía el título de conde de Real 
de Manzanares por parte de Juan II de Castilla. Véase Cayetano Martín, María del Carmen, «El 
Concejo de Madrid y el Real de Manzanares: un modelo de conflicto territorial en la Castilla de los 
Reyes Católicos». Anales del Instituto de Estudios Madrileños, 34 (1994), pp. 279-292; o Carrasco 
Tezanos, Ángel, La sociedad campesina en la Sierra de Guadarrama a finales de la Edad Media. 
Madrid, A.C. Almudayna, 2006.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

1

Por todo ello, el concejo esperaba recaudar una determinada cantidad de 
maravedís que fue aumentando a medida que pasaron los meses. En el acuerdo de 
mayo, las autoridades municipales solicitaron un repartimiento por valor de 40 000 
maravedís56, la misma cuantía que ya habían solicitado tres años antes para un 
anterior reparo de los puentes57. Sin embargo, como se ha visto, el 10 de junio ele-
vaba su petición a 100 000 maravedís. De conseguirlo, el propio concejo ya había 
planeado cómo repartir las cargas impositivas para que no recayesen únicamente 
sobre la población de la villa, aludiendo al uso que de ellos hacían las localidades 
de su tierra. En la solicitud recogida en el documento del 9 de julio se puede leer: 
«E que ayuden en ello los lugares comarcanos así los que son del suelo de esa villa, 
que se aprovechan de los términos como los otros que de nesçesidad han de pasar 
e pasan por las dichas puentes». Pero no solo habrían de contribuir, a ojos del con-
cejo, las poblaciones de su comarca. También habían de hacerlo todos aquellos que 
empleasen en algún momento las diferentes pasarelas. En el acuerdo del 10 de junio 
se informa de la carta enviada a la Mesta para que contribuyese a su financiación, 
algo que igualmente se solicitó a los reyes. El hecho de que esta solicitud se recoja 
solamente en el texto de septiembre58 y no en el de julio podría hacer pensar en una 
posible negativa por parte de la Mesta a contribuir, a lo que el concejo madrileño 
respondería incluyéndola en una segunda petición a la monarquía. Lo que sí se repite 
en ambas peticiones es que se incluyese entre quienes debían contribuir también a 
todo aquel caminante que pasara por las pasarelas «por tiempo cierto» argumen-
tando que lo mismo se había hecho «en otras partes de nuestros reinos»59. Eso sí, el 
concejo dejaba la puerta abierta a que los reyes optaran por una fórmula diferente: 
«o como la nuestra merçed fuese».

El 6 de julio, el concejo madrileño parece intuir que recibiría la licencia 
para establecer el repartimiento, pues pedía a dos vecinos de Madrid, Juan Díaz y 
Pedro de Vega, un préstamo de 15 000 maravedís mientras se esperaba la resolución 
por parte de los reyes60. Ese mismo día enviaron una carta a Alonso del Mármol, 
secretario del Consejo Real, instándole a que se resolviese la situación61. La primera 
respuesta llegó tres días después: los reyes se hacían eco de la solicitud del concejo 
y ordenaban al corregidor de Madrid tasar, con ayuda de maestros, las reparaciones 
necesarias en los diferentes puentes. Ante la urgencia de estas, Isabel y Fernando 

56  Acuerdo del 23 de mayo de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 107.
57  Acuerdo del 4 de agosto de 1496, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iii, p. 432.
58  AGS, RGS, leg., 149909,7.
59  AGS, RGS, leg., 149909,331.
60  «Otorgaron carta para Juan Díaz con Pedro de Vega para que preste quinze mil mara-

vedís para el reparo de las puentes entretanto que viene facultad para repartirlo». Acuerdo del 6 de 
julio de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 121.

61  «Otorgaron los dichos señores carta para Alonso del Mármol haciendo mención de la 
que se le escrivio con Duarte para que despache la provisión de las puentes [...]. Acordaron que vaya 
un mensajero a Granada a Alonso del Mármol a soliçitar la petición para las puentes e quel mayor-
domo le enbie e pague un peón». Acuerdo del 6 de julio de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madri-
leño, t. iv, p. 121.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

2

adelantaban a Madrid un repartimiento de 50 000 maravedís, la mitad de lo soli-
citado por la villa62. Al día siguiente, 10 de julio, sin conocer todavía la resolución 
regia, el concejo solicitaba prestados a Juan Díez 5000 maravedís más, hasta un total 
de 20 000, bajo promesa de devolvérselo en tres meses, ya sea con el repartimiento 
que aprobasen los reyes o con bienes propios de la villa63.

Poco después recibían la respuesta y acordaban el reparto de la recaudación 
como solía ser costumbre: tres cuartas partes de esos 50 000 maravedís recaerían 
en las localidades de la tierra y una cuarta sobre la población de la villa. Esta última 
se dividiría a partes iguales entre caballeros y escuderos, por un lado, y pecheros y 
la población mudéjar, por otro. Asimismo, se gravaba un maravedí «cada arrelde de 
vaca e carrnero e otro en el pescado e que comience desde el jueves [1 de agosto]»64, 
si bien finalmente la sisa solo afectó a la carne65. Para que la recaudación fuera lo más 
rápida posible, se decidió arrendar la sisa por doce días y ponerla en subasta pública66.

No parece que hubiera ningún problema a la hora de establecer el reparti-
miento, a diferencia de las protestas producidas en la década anterior, cuando en 
1489 el concejo hubo de obligar a «caballeros, escuderos, dueñas, doncellas, hidal-
gos y clérigos» a contribuir en la financiación de las obras de reparación del puente 
de Viveros67 y al año siguiente hubo de escuchar las quejas de la población pechera, 

62  «Don Fernando e doña Isabel. Carta a vos el Conçejo, Justiçia, regidores, cavalleros, 
escuderos, oficiales e omes buenos de la villa de Madrid. Salud e graçia. Sepades que por una parte 
fue presentada ante nos en el nuestro Consejo una petición diciendo que con las muchas aguas del 
invierno pasado apenas quedó molino [...] que es necesaria echar alguna sisa en esa villa e algund 
repartimiento para ello en la dicha tierra [...] en quantía de CM maravedís, que dezis que son menes-
ter para lo que en este año se puede faser e que segund la nesçesidad ay de las puentes [...]. Lo qual, 
visto en el nuestro Consejo, fue acordado que debíamos mandar dar esta nuestra carta para vos en 
la dicha razón e nos tovímoslo por bien. E por la presente mandamos al corregidor de la dicha villa 
que luego aya información e vea con maestros lo que costará faser las dichas puentes para que que-
den perpetuas e que concejos allende de la dicha villa e su tierra e lugares de su suelo deven contri-
buir en ello para se aprovechar de las dichas puentes e cómo se podía pagar con menos agravios. E la 
ynformaçión avida e la verdad sabida que bien dada ante nos para que vista en el mío consejo se pro-
vea como deviere. E entretanto vos damos liçençia e facultad para que repartáis LM maravedís, lo 
que cupiera a esa dicha villa por sisa e lo que cupiere a su tierra e los otros lugares que se aprovechan 
de los términos de la dicha villa, como lo han acostumbrado para que se gaste e se distribuya en lo 
susodicho. E entretanto, que se traiga la dicha ynformaçión por que no se pase el tiempo en que se 
ha de faser la dicha obra e non faga desender», AGS, RGS, leg., 149909,331.

63  «Acordaron que Juan d’Oviedo, mayordomo, salga a Juan Díez por veinte mil maravedís 
que presta para las puentes, entretanto que viene la facultad para los repartir, o de los propios e quel 
plazo sea de tres meses para ge los pagar y quel mayordomo ponga recabdo en buscar pertrechos». 
Acuerdo del 10 de julio de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 122. 

64  Acuerdo del 29 de julio de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, p. 127.
65  «Acordaron que la sisa que sechó para lo que cupo a la Villa en lo de las puentes que 

seche solo en carne e comience desde el domingo». Acuerdo del 2 de agosto de 1499, Libro de Acuer-
dos del Concejo madrileño, t. iv, p. 129.

66  Acuerdos del 2 y 7 de agosto de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, 
pp. 129 y 130.

67  AVM, Libro Horadado, folio 311.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

3

quienes amenazaban con no contribuir en los siguientes repartimientos68. Sí hubo 
problemas con el monto del repartimiento provisional otorgado por los reyes, con-
siderado insuficiente, y el 26 de agosto realizaron una nueva solicitud para que, 
en su decisión final, resolviese elevar la cuantía del repartimiento, pues «los dichos 
çinquenta mil maravedís non bastan nin pueden bastar solamente para una puente 
quanto más para todas»69.

4. LA RESPUESTA DEFINITIVA DE ISABEL Y FERNANDO

Junto con la nueva solicitud, los reyes recibieron el informe del corregidor de 
la villa, detallando los costes tasados para los reparos de cada puente, y en septiembre 
dieron su respuesta: se otorgaba a Madrid una nueva licencia para el repartimiento 
de 150 000 maravedís que sumar a los 50 000 que ya habían sido aprobados en 
julio. Se aceptaba así la solicitud del concejo madrileño, aunque con algunos mati-
ces importantes, como veremos más adelante.

La licencia otorgada quedó recogida en el documento ya mencionado en 
varias ocasiones y fechado en 15 de septiembre de 1499. En él se incluye, además de 
la resolución, la solicitud que realizó el concejo en junio, así como el informe reali-
zado por el corregidor de Madrid por orden de los reyes. Esto le otorga al texto un 
valor informativo muy alto, pues quedan reflejados varios aspectos no solo relaciona-
dos con el incidente, sino con la vida urbana madrileña en esos últimos momentos 
de la Edad Media. Ya he mencionado cómo se enumeran en él los daños provoca-
dos por las avenidas, las alegaciones del concejo para pedir mayor cuantía de mara-
vedís y sus intentos para que contribuyesen localidades y gentes no pertenecientes 
a la tierra madrileña. En la parte dedicada al informe, se enumeran las localidades 
que empleaban cada uno de ellos, proporcionándonos información sobre las comu-
nicaciones mantenidas por Madrid en esos momentos, o al menos las consideradas 
más habituales y, por tanto, obligadas, a ojos del concejo, a participar en el repar-
timiento. Por el puente de Viveros atravesaban el río Jarama los y las habitantes de 
Alcalá de Henares y su tierra, Torrejón de Ardoz, Mejorada del Campo, Daganzo, 
Paracuellos, Alameda de Osuna, Cobeña, Barajas y Alcobendas; el Manzanares 
era habitualmente atravesado por las poblaciones de Illescas, Borox, Valdemoro, 
Torrejón de Velasco, Cubas, Griñón, Pinto, Parla y Polvoranca a través del camino 
y puente hacia Toledo, y por el camino hacia por Segovia hacían lo propio las gen-
tes de Guadarrama, Collado, Campillo, Valmaqueda, Robledo de Chavela, Valde-
morillo, Villaviciosa de Odón, La Veguilla, Móstoles y, claro está, los rebaños de la 
Mesta, que «cada un año pasan dos vezes» por el puente70.

68  Acuerdo del 10 de septiembre de 1490, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. i, 
pp. 229-230.

69  AGS, RGS, leg., 149909,7.
70  AGS, RGS, leg., 149909,7.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

4

A partir de lo recogido por el texto, se puede intuir que los mayores daños 
se produjeron en el puente de Toledo, pues sobre él se tasaron los mayores gastos en 
reparaciones por parte del corregidor y maestros: «çiento e veinte mil maravedís», 
frente a los «çinquenta mil» en los que fueron valorados los trabajos de reparación 
del puente de Viveros o los 30 000 maravedís en que «fue tasado el adobo e reparo 
de la puente segoviana»71. De hecho, son las obras sobre aquel puente sobre las que 
insiste el concejo que han de llevarse a cabo «con la mayor prisa e diligençia». 

Después de leer la solicitud y el informe, como adelantaba, los reyes apro-
baban esa segunda licencia que, junto con la anterior, sumaban un total de 200 000 
maravedís en repartimiento y sisa. También se aprobó lo solicitado con matices: ese 
repartimiento habría de recaer exclusivamente en las poblaciones de las localidades 
mencionadas y, además, atendiendo a su tamaño y al uso que hacían de los puen-
tes72. Quedaban excluidas, por tanto, «otras persones nin mercaderías alguna nin 
se pongan inposiçión sobre ellas que sean de fuera de las dichas villas i logares», 
así como la Mesta, cuyos ganados estaban también exentos del pago. Los reyes ale-
gaban que la institución ganadera ya pagaba «cierto derecho a la dicha villa por el 
paso que por ella i por sus términos pasan». Todo ello se traducía, obviamente, en 
una mayor carga fiscal sobre la población de Madrid y, sobre todo, de su tierra. Sus 
intentos de imponerla a localidades y poblaciones fuera de su ámbito fracasaban.

Fue el 27 de septiembre cuando Madrid anunciaba haber recibido la res-
puesta dada por los reyes y aseguraba cumplirla lo más rápido posible: «Notificose 
en el dicho Ayuntamiento la carta de repartimiento para las puentes e obedeçiose 
con la reverençia debida e questavan prestos de la cumplir e en conpliéndola man-
daron llamar las dichas villas e lugares comarcanos»73.

5. CONCLUSIONES

La presencia de ríos en las cercanías garantizaba a una localidad el desarrollo 
de diferentes actividades tan esenciales como la pesca, la molienda, la industria y el 
transporte de mercancías, así como sus aguas eran empleadas para el riego de cul-
tivos próximos. Aunque no fuera lo más deseado, sus aguas también podían saciar 
la sed de la población, como hacían con sus rebaños, los cuales encontraban en las 
riberas de los ríos no solo agua, sino también pastos con los que poder alimentarse.

Sin embargo, esta cercanía también conllevaba peligros: el desbordamiento 
de los ríos era un fenómeno habitual durante el periodo medieval y si bien los de la 
península ibérica, especialmente los de la región centro, no destacaban por su cau-
dal, podían ocasionar grandes daños y perjuicios.

71  AGS, RGS, leg., 149909,7.
72  «segund fuere la cantidad del pueblo e segund lo que se aprovecha de las dichas puen-

tes», AGS, RGS, leg., 149909,7.
73  Acuerdo del 27 de septiembre de 1499, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, 

pp. 143-144.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

5

Madrid no fue ajeno a esta relación ambigua con sus principales ríos y tan 
pronto obtenía beneficios de su explotación como requería de derramas para sufra-
gar las reparaciones en las infraestructuras dañadas por sus aguas. En el invierno de 
1498-1499 se producía de nuevo un crecimiento de los ríos Manzanares y Jarama, 
en esta ocasión provocando tales desperfectos que hubo de solicitar hasta en dos 
ocasiones licencia a Isabel y Fernando para establecer repartimiento y sisa.

Los documentos originados durante dicho proceso resultan valiosos no solo 
por la información que aportan al respecto a un suceso concreto, en este caso una 
inundación, sino para ver cómo se enfrentaba un concejo municipal a diferentes 
situaciones que se abrían ante este tipo de catástrofe: el reparo de infraestructuras, 
la solicitud de financiación o la imposición de sisas y repartimientos sobre su pobla-
ción, poniéndose en juego su autoridad no solo sobre esta, sino también sobre otras 
localidades de su tierra. En ese proceso se pusieron en marcha estrategias y recursos 
para conseguir el propósito de solventar el problema con la menor carga sobre su 
población. Para ello resulta esencial el lenguaje, que varía claramente dependiendo 
de la naturaleza del texto. En el caso estudiado, para conseguir una respuesta posi-
tiva, el concejo echó mano de una retórica con cierta dosis de temor y tremendismo 
que se diluye en el utilizado en los acuerdos. Seguramente ese cambio de tono fuera 
buscado para crear de algún modo una reacción concreta, que no era otra que su 
aprobación de todos los puntos solicitados.

En cierta manera, Madrid lo consigue, pero su victoria es parcial. No es 
inocente la inclusión en la solicitud de la alusión a los lugares de su territorio, a las 
localidades fuera del mismo y a la institución de la Mesta. Con ello no solo preten-
día suavizar el impacto fiscal sobre la población de la villa, sino que buscaba reforzar 
su autoridad sobre las primeras y legitimarse frente a las segundas y a la institución 
ganadera, con una hipotética respuesta positiva a sus peticiones. Con ello consegui-
ría una posición más fuerte ante posibles futuras negociaciones.

Las inundaciones, por tanto, sacaron a la luz diferentes tipos de estrategias 
del concejo madrileño tanto para dar respuesta al problema como para enfrentarse 
a su realidad, que obligaba a sus miembros a presentarse ante su población como 
sus benefactores y los garantes del buen funcionamiento de la villa. Los puentes 
se presentaron como una dura prueba, dado que lo precario de su estado obligaba 
a intervenir cada muy poco tiempo, con el correspondiente gasto de la hacienda 
madrileña. Para finalizar, hay que señalar que, a pesar de la insistencia en la necesi-
dad de obtener financiación de manera rápida ante posibles derrumbes, en febrero 
de 1500 todavía no se había puesto en marcha el repartimiento74. Sin embargo, en 
estas páginas, ya no queda espacio para abordar la cuestión.

Recibido: 27 de octubre de 2022; aceptado: 20 de noviembre de 2022

74  Acuerdo del 27 de febrero de 1500, Libro de Acuerdos del Concejo madrileño, t. iv, pp. 181.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

6

6. ANEXO DOCUMENTAL

Licencia a la villa de Madrid para repartir entre los lugares comarcanos 
hasta 150 000 maravedís con que puedan reparar los puentes

AGS, RGS, LEG, 149909,7

Don Fernando y doña Ysabel. A vos el Conçejo, Justiçia, regidores, caballeros, 
escuderos, oficiales, omes buenos de la villa de Madrid. Salud i Graçia. Bien sabedes que 
por carta por él fue presentada ante nos en el nuestro Consejo una petición diziendo que 
con las muchas aguas del invierno pasado apenas quedó molino en la ribera del río, que non 
sirviese la mayor parte de él. E que quebró todas las presas dellas. E de la puente que se 
llama Toledana se cayó la mayor parte e lo que quedó enhiesto estaba todo dañado. Que si 
non se reparava se acabaría todo presto de caer. E que allende desto el río de Xarama fizo 
tanto daño en la puente que dizen de Bibero, que es de esa villa que si non se repara muy 
presto se cairía mucha parte della e como concurrieron juntos estos daño y esa villa non 
tiene tantos propios e está muy gastada a cabsa de pleitos que trataron algunas personas non 
pudo reparar los dichos daños. E que si non se reparasen cada día serían mayores e que será 
nesçersario echar alguna sisa o repartimiento a la dicha villa e su tierra, e que ayudasen en 
ello los lugares comarcanos así los que son en el suelo de la dicha villa e se aprovechan de 
los términos como de los otros que de nesçesario han de pasar e pasan por las dichas puen-
tes. Por ende que nos suplicarades e pediades por merçed que vos conçedasemos liçençia 
para echar sisa e facer el dicho repartimiento en çierta contía de maravedís que fueran 
menester para que este año se puede fazer. E que segund la nesçesidad ay de sus puentes que 
hera justo que todos los susudichos contribuyesen e aunque se le echase alguna imposición 
sobre los caminantes que por ellas han de pasar. I por cierto tiempo segund se ha hecho en 
otras partes de nuestros reinos. Sobre lo qual nos mandamos dar e dimos a vuestro justiçia 
para el corregidor de la dicha villa que luego oviese información i viese con maestros lo que 
costaría fazer las dichas puentes para que quedasen perpetuas. E que conçejos allende de la 
dicha villa e su tierra i lugares de su suelo debían contribuir para se aprovechar de las dichas 
puentes. E como se podría pagar con menos agravio. E la información avida a enviase ante 
nosotros. Que vista en el nuestro Consejo se proveyese como deviese e entretanto vos dimos 
liçençia e facultad para que repartisiedes çinquenta mil maravedís, lo que copiese a esa dicha 
villa por sisa e lo que copiere a su tierra e los otros lugares que sea aprovechen de sus térmi-
nos como lo han acostumbrado para que se gastase i distribuyesen en la susodicha entre-
tanto que se truxese ante nos la dicha información por que no se pasase el tiempo en que 
se avía de fazer la dicha obra. Segund más largamente en la dicha nuestra carta se contiene 
por virtud de la qual vos el dicho lugarteniente del corregidor vieses la dicha ynformaçión 
e la enbiastes ante nos e al nuestro consejo i una petición desa dicha villa en que dixistes 
que vosotros repartistes los dichos LU [50 mil] maravedís i que de ellos se labra la dicha 
puente toledana con la mayor prisa e diligençia. Que si puede antes que el invierno venga 
porque como el daño della i de las otras es muy grande, los dichos çinquenta mil maravedís 
non bastan nin pueden bastar solamente para una puente quanto más para todas segund 
paresçiera por la dicha información que cerca de lo susodicho fue avida. La qual fue vista 
por los del nuestro Consejo por quanto por ella paresçe que para el adobo e reparo de la 
puente de Bibero son menester para materiales e manos de maestros çinquenta mil mara-
vedís en los quales fue tasada por maestros la dicha obra i por la dicha información paresçe 
que pasan por la dicha puente los vecinos e moradores de la villa de Alcalá e su tierra e 
Torrejón de Ardas e Mejorada e Daganso e Paracuellos e Coveña i Baraxas i el Alameda e 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

7

Alcovendas. E asimismo paresçe que fue tasada por los dichos maestros la puente toledana 
que es menester para el reparo de ella en çiento e veinte mil maravedís e que pasan por ella 
de continuo con sus mercadurías e mantenimientos los vecinos de las villas i lugares de 
Yllescas y su tierra e Borox e Valdemoro e Torrejón y Cubas i Gilliñón [Griñón] i Pinto i 
Parla e Polvoranca. E así paresçe por la dicha pesquisa e información que fue tasado el adobo 
e reparo de la puente segoviana para todo reparo e materiales o maestros treinta mil mara-
vedís e que pasan por la dicha puente las villas i lugares de Guadarrama e el Collado e Cam-
pillo e monesterio i Valdemaqueda e Robledo e Valdemorillo i Odón i la Veguilla e 
Móstoles i mucho ganado de la Mesta. I por vuestra parte nos fue suplicado i pedido por 
merçed que pues los lugares comarcanos se sirven e aprovechan continuamente de las dichas 
puentes e asimismo los ganados de la Mesta que cada un año pasan dos vezes por la dichas 
puentes, que mandásemos que como el provecho es común , así en el reparo y costa común 
e que se repartiese todas las cuentas susodichas en que fueron tasadas los reparos de las 
dichas puentes en los vecinos e moradores de esa dicha villa de Madrid i su tierra i logares 
de su suelo e logares comarcanos e por los ganados de la Mesta que se aprovechan e pasan 
por las dichas puentes, porque la dicha Villa solamente non podía bastar para el reparo de 
las dichas puentes en especial segund las dichas nesçesidades e gastos de pleitos que tienen 
con los dichos logares comarcanos e porque los dichos lugares que son comarcanos a la dicha 
villa de Madrid e se aprovechan e sirven en continuamente de las dichas puentes, podría 
ser que non viniesen bien a la pagar de las contías que les fuesen repartidas para los dichos 
reparos, que porque la paga fuese çierta e la labor non çese, que mandásemos que los que 
les cupiere se cobre i lo ayan de pagar por via de inposiçión, que se ponga a los que pasaren 
por las dichas puentes fasta que acabase la dicha obra. Si de eso no fuésemos proveídos, que 
mandásemos dar tal forma en la cobrança e execuçión para que buenamente se cobrasen i 
por la cobranza dellos no se tardase en dicho reparo de las dichas puentes por que no se 
recresçiese mayor daño e que sobre ello proveyésemos como la nuestra merçed fuese. I visto 
por los del nuestro Consejo fue acordado que debíamos mandar dar esta nuestra carta en 
la dicha razón, nosotros i nos lo por bien i por la presente vos mandamos a vos el dicho 
nuestro corregidor de la dicha villa de Madrid que tovieseis con vos los regidores i otras 
personas de la dicha villa e que llaméis a los logares susodichos. E asimismo toméis con vos 
las personas que por ellos fueren nombradas e en su rebeldía si no paresçieren e repartáis 
CLU [150 mil] maravedís sobre los LU maravedís que tenéis repartidos a cada conçejo por 
faser lo que le cupiere segund fuere la cantidad del pueblo e segund lo que se aprovecha de 
las dichas puentes, segund la moderación e tasa suso dicha e así repartidos fagais que los 
paguen por repartimiento e por sisa. Que se pongan a los dichos conçejos o sobre sus bes-
tias i mercaderías i personas que pasaren por las dichas puentes con tanto que no paguen 
otras persones nin mercaderías alguna nin se pongan inposiçión sobre ellas que sean de 
fuera de las dichas villas i logares. I que con ello contribuyan todos aquellos que de derecho 
son obligados de contribuir o como a vos mejor paresçiere e que non contribuyesen en ello 
los ganados del dicho conçejo de la mesta porque por otra parte pagan cierto derecho a la 
dicha villa por el paso que por ella i por sus términos pasan. I que todos los dichos CLU 
maravedís se pongan e depositen en poder de vuestra buena persona para que dende allí se 
gaste en lo suso de los dichos reparos de las dichas las puentes i non en otra cosa alguna e 
que las dichas obras se hagan lo más perpetuo que se pudiere, para lo qual vos damos poder 
complido i carta por nos mandamos que aviendo rentado la dicha sisa los dichos CLU mara-
vedís, luego se quite e dende en adelante no se coja más i los unos nin los otros. Carta dada 
en Granada a XV de setiembre de XCIX IVXsto Note. Martinius Doctor Liçenciatus Çapata 
Fernandes Tello Liçençiatus, Liçençiatus Moxica, yo, Alonso del Mármol.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

8

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Bullón Mata, Teresa, «Avenidas fluviales y precipitaciones en las cuencas de los ríos Jarama-Tajo al 
final del siglo xvi». Boletín de la Asociación de Geógrafos Españoles, n. 60 (2012), pp. 77-90.

Burguete Ors, Laura y Lorenzo Arribas, José Miguel, «Limpieza y contaminación en la Villa de 
Madrid durante la Edad Media: casas de baños y tenerías», en C. Segura Graíño (coord.), 
Agua y sistemas hidráulicos en la Edad Media hispana. Madrid, A.C. Almudayna, 2003, 
pp. 87-109.

Carrasco Tezanos, Ángel, La sociedad campesina en la Sierra de Guadarrama a finales de la Edad 
Media. Madrid, A.C. Almudayna, 2006.

Cavanilles, Antonio, Memoria sobre el fuero de Madrid del año de 1202. Madrid, Real Academia 
de la Historia, 1852.

Cayetano Martín, María del Carmen, «El Concejo de Madrid y el Real de Manzanares: un modelo 
de conflicto territorial en la Castilla de los Reyes Católicos». Anales del Instituto de Estudios 
Madrileños, n.o 34 (1994), pp. 279-292.

Fernández Montes, Matilde, «El agua en las tradiciones madrileñas», en J.A. González Alcantud 
y A. Malpica Cuello (eds.), El agua. Mitos, ritos y realidades. Granada, Anthropos, 1995, 
pp. 121-153.

Fita, Fidel, «Madrid en el siglo xii». Boletín de la Real Academia de la Historia, tomo viii-1 (1886), p. 77.

González González, Julio, Repoblación de Castilla la Nueva. Madrid, Universidad Complutense 
de Madrid, 1975.

Jiménez Rayado, Eduardo, «Las fronteras del Madrid medieval», en J. Villaverde Moreno y E. Jiménez 
Rayado (coords.), Fronteras de la Península Ibérica en la Edad Media. Madrid, Dykinson, 
2022, pp. 29-47.

Jiménez Rayado, Eduardo, «Las relaciones entre Madrid y sus ríos y arroyos durante la Edad Media», 
en C. Segura Graíño (coord.), Clima y medio ambiente en las tierras de Madrid en la Edad 
Media. Madrid, A.C. Almudayna, 2015, pp. 33-66.

Jiménez Rayado, Eduardo, Agua y sociedad en Madrid durante la Edad Media. Cádiz, Universidad 
de Cádiz, 2021.

Libros de Acuerdos del Concejo Madrileño; 1464-1600. Vol. i, Años 1454-1485 (1932), A. Millares y 
J. Artiles eds., Madrid.

Libros de Acuerdos del Concejo Madrileño; 1464-1600. Vol. ii, Años 1486-1492 (1970), A. Gómez. 
ed., Madrid.

Libros de Acuerdos del Concejo Madrileño; 1464-1600. Vol. iii, Años 1493-1497 (1979), C. Rubio et 
alii, ed., Madrid.

Libros de Acuerdos del Concejo Madrileño; 1464-1600. Vol. iv, Años 1498-1501 (1982), C. Rubio et 
alii, ed., Madrid.

Libros de Acuerdos del Concejo Madrileño; 1464-1600. Vol. v, Años 1502-1515 (1987), R. Sánchez y 
M.aC. Cayetano eds., Madrid.

Martí, Ramón, «Hacia una arqueología hidráulica: La génesis del molino feudal en Cataluña», en 
M. Barceló, Arqueología medieval. En las afueras del ‘medievalismo’. Barcelona, Crítica, 
1988, pp. 165-194.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 1
77

-1
99

1
9

9

Mendo Carmona, Concepción, «La industria del cuero en la Villa y Tierra de Madrid a finales de la 
Edad Media». Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, n. 3 (1990), pp. 181-212.

Millares Carlo, Agustín, Índice y extractos del Libro Horadado del Concejo madrileño. Madrid, 
Imprenta Municipal, 1927.

Morales Segura, Mónica; Núñez Martí, Paz; Pérez Velasco, Eva y Segura Graíño, Cristina, 
«Los puentes madrileños en la Edad Media. Construcciones y reconstrucciones», en Actas 
del Tercer Congreso Nacional de Historia de la Construcción, Sevilla, 2000, pp. 704-709.

Nieto Sánchez, José, «La formación del paisaje industrial madrileño: actores sociales y conflictivi-
dad a finales de la Edad Media y comienzos de la Edad Moderna», en E. Jiménez Rayado 
e I. Sánchez Ayuso (coords.), El paisaje madrileño. De Muhammad I a Felipe II. Madrid, 
A.C. Almudayna, 2013, pp. 125-152.

Olmos Herguedas, Emilio, «Fuente oral y etnohistoria en el estudio del agua durante la baja Edad 
Media», en M.I. del Val Valdivieso (coord.), El agua en las ciudades castellanas durante la Edad 
Media. Fuentes para su estudio. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1998, pp. 207-240.

Pérez Bustamante, Rogelio, Los registros notariales de Madrid. 1441-1445. Madrid, Fundación 
Matritense del Notariado, 1995,

Potenciano de las Heras, Ángela, Las inundaciones históricas en el centro-sur de la Península Ibé-
rica. Condicionantes geomorfológicos y climáticos, tesis doctoral, Universidad Complutense 
de Madrid, 2004.

Relaciones topográficas mandadas hacer por Felipe II. Alfredo Alvar (ed.), Madrid, CSIC, 1993.

Represa Fernández, María Francisca, «Molinos hidráulicos. Fuentes documentales y testimonios 
materiales», en M.I. del Val Valdivieso (coord.), El agua en las ciudades castellanas durante 
la Edad Media. Fuentes para su estudio. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1998, 
pp. 183-205.

Sánchez Quiñones, Julián, «Artes pesqueras en la cuenca alta y media del Tajo (siglos xii-xvi)». 
Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, 18 (2005), pp. 231-244.

Vera Yagüe, Carlos, «El clima intuido del Madrid medieval a través de sus documentos y del Libro 
de la Montería (siglos xiv-xvi)». En la España Medieval, 39 (2016), p. 175.





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.07
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 201-246; ISSN: e-2530-8378

TOPÓNIMOS, ASENTAMIENTOS Y PAISAJES DE LA CUENCA 
DEL GUADALETE EN ÉPOCA ISLÁMICA: APROXIMACIÓN 

PRELIMINAR A LA LUZ DE LAS FUENTES 
ÁRABES (SIGLOS X-XV)*

Mohamed Meouak
Universidad de Cádiz

E-mail: mohamed.meouak@uca.es
https://orcid.org/0000-0002-5898-8280

Resumen

Este estudio exploratorio se propone abordar cuestiones relacionadas con los topónimos, las 
modalidades de asentamiento y el diseño de los paisajes de la Cuenca del Guadalete (en la 
actual provincia de Cádiz) a la luz de las fuentes escritas en árabe (siglos x-xv). En los tres 
apartados principales que componen este estudio se abordarán primero algunas caracterís-
ticas de los textos árabes y su contribución al conocimiento de los topónimos de la zona de 
estudio. En segundo lugar, se examinará el complejo tema del vocabulario árabe relaciona-
do con los diferentes modos de poblamiento en la macrorregión. En una tercera etapa, se 
proporcionarán unas listas no exhaustivas de topónimos de la Cuenca del Guadalete. Estas 
listas toponímicas tendrán en cuenta los nombres de lugares identificados/ubicados (o no) 
en la región y en los límites con las actuales provincias de Sevilla y Málaga. Por último, se 
propone un glosario de las principales voces árabes examinadas en el artículo.
Palabras clave: topónimos, asentamientos, paisajes, Cuenca del Guadalete, fuentes árabes, 
siglos x-xv.

TOPONYMS, SETTLEMENTS AND LANDSCAPES OF THE GUADALETE BASIN 
IN THE ISLAMIC PERIOD: A PRELIMINARY APPROACH IN THE LIGHT 

OF THE ARAB SOURCES (10TH-15TH CENTURIES)

Abstract

This exploratory study proposes to address issues related to toponyms, settlement patterns 
and the design of the landscapes of the Guadalete Basin (in the nowaday province of Cádiz) 
in the light of written sources in Arabic (10th-15th centuries). In the three main sections 
that make up this study, some characteristics of the Arab texts and their contribution to 
the knowledge of the toponyms of the study area are addressed in a first stage. In a second 
phase, the complex issue of Arabic vocabulary related to the different modes of settlement 
in the macro-region is examined. At the end, in a third stage, non-exhaustive lists of topo-
nyms of the Guadalete Basin are provided. These toponymic lists will take into account the 
place names identified/located (or not) in the region and on the borders with the current 
provinces of Seville and Malaga. Finally, a glossary of the main Arabic words examined in 
the article is proposed.
Keywords: toponyms, settlements, landscapes, Guadalete Basin, Arab sources, 10th-15th 
centuries.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.07
mailto:mohamed.meouak%40uca.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5898-8280


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

2

0. INTRODUCCIÓN. 
OBJETIVOS Y LÍMITES DE LA INVESTIGACIÓN

Cualquier investigación en toponimia y geografía presenta un gran aba-
nico de puntos interesantes que se pueden definir de varias maneras. Los estudios 
de toponimia, como se sabe, se ocupan, en principio, de realidades espaciales como 
la topografía de los asentamientos, la restitución del diseño de las tierras vinculadas 
a ellos y los distintos tipos de paisajes. La toponimia y la geografía andalusíes están 
profundamente condicionadas por vínculos metodológicos, pero también documen-
tales. Pero, por cierto, ¿cómo definimos la noción de geografía en conexión con el 
estudio de los topónimos? Si nos detenemos en la ayuda que puede brindar la pro-
pia geografía, nos damos cuenta de la magnitud del trabajo. De hecho, hay algo 
más en la noción de geografía que nos ayudaría a comprender mejor a los territorios 
poblados. Estos son el terreno, su configuración y sus recursos, elementos todos ellos 
determinantes para una mejor comprensión de las cuestiones que plantea este tipo 
de investigación. Sin entrar en los detalles de las ciencias geográficas y arqueológi-
cas, advertimos que el objetivo de esta presentación se limitará a una exposición de 
los hechos más modesta e intentará algunas incursiones en lo que comúnmente lla-
mamos el estudio de la cultura material y los paisajes habitados1.

A efectos metodológicos, partiremos, entre otros postulados, del siguiente: 
un topónimo, un lugar o un sitio, tomado de forma aislada, es difícil de utilizar, 
mientras que si se integra en un conjunto del mismo tipo, o bien situado en su con-
texto histórico-geográfico, su significado se hace mucho más rico. Y para ello, se 
aludirá brevemente a los siguientes aspectos temáticos partiendo por supuesto de lo 
que acaba de exponerse, es decir la escala filológica, la escala relativa a la geografía, 
la escala arqueológica y la histórica2. En estrecha relación con lo planteado antes, 
cabe precisar que, si el punto de partida de este trabajo está en el vaciado y estudio 
de las fuentes árabes, este planteamiento inicial no puede ocultar la riqueza de las 
informaciones que podemos hallar en las fuentes cristianas3.

*  Este trabajo forma parte de las actuaciones del proyecto La interacción sociedad-medio 
ambiente en la cuenca del Guadalete en la Edad Media (GUADAMED), cofinanciado por la Unión 
Europea en el marco del Programa Operativo FEDER 2014-2020 y por la Consejería de Economía, 
Conocimiento, Empresas y Universidad de la Junta de Andalucía. Referencia del proyecto: 108201. 
El autor agradece el apoyo prestado por Enrique José Ruiz Pilares (Universidad de Cádiz).

1  Leer, por ejemplo, Gutiérrez Lloret, Sonia, «La arqueología en la historia del temprano 
al-Andalus: espacios sociales, cerámica e islamización», en Ph. Sénac (éd.), Villa 4. Histoire et archéo-
logie de l’Occident musulman (viie-xve siècle): al-Andalus, Maghreb, Sicile. Toulouse, Presses univer-
sitaires du Midi, 2012, pp. 43-51; Caetano Leitão, Marta Isabel, «O Povoamento Rural Islâmico 
no al-Andalus. Estado da Investigação». Anales de Arqueología Cordobesa, 29 (2018), pp. 293-309.

2  A partir del ejemplo del Garb al-Andalus («Occidente de al-Andalus»), véanse algunos ele-
mentos metodológicos en Meouak, Mohamed, «Observations sur la géographie historique et la topon-
ymie luso-arabes». Orientalia Lovaniensia Periodica, 30 (1999), pp. 73-75.

3  En este sentido, ver por ejemplo los estudios de Juan Abellán Pérez, Emilio Martín 
Gutiérrez y Juan Martínez Ruiz basados en fuentes cristianas y ampliamente citados en este trabajo.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

3

Una de las preguntas que podemos hacer al estudiar los topónimos de un 
área geográfica como la de la Cuenca del Guadalete es la del tamaño del espacio en 
cuestión4. En este sentido y según indican los textos árabes, hemos optado por con-
siderar todos los tipos de topónimos ahí mencionados: nombres de lugares, nom-
bres de ciudades, nombres de alquerías, nombres de ríos, etc. Se debe informar de 
que hay un cierto número de lugares identificados, pero para varios otros la ubica-
ción sigue siendo incierta o desconocida. De los más de sesenta topónimos hallados 
en la documentación escrita en árabe, existe un porcentaje de lugares que ha sido 
identificado/ubicado con relativa certeza, y esto puede considerarse como uno de 
los logros más destacables de nuestro estudio5.

Al hilo de lo comentado antes, también creemos útil resaltar lo siguiente: 
se trata de la dispersión de los datos textuales sobre la toponimia del área investi-
gada. De hecho, creemos que hay muy pocos textos árabes que dedicaron explícita-
mente varias de sus páginas a la historia de las distintas comarcas que conforman la 
misma Cuenca del Guadalete. A estas observaciones generales, es necesario recordar 
que un topónimo puede ser reconocido con una terminología diferente de un texto 
a otro, y esta situación, con el tiempo, puede dar lugar a errores de identificación. 

El método de trabajo empleado para la lectura y el examen de los textos es 
relativamente sencillo. Primero, a partir de nuestras propias investigaciones, y luego 
en base a algunos estudios realizados sobre la cuestión y los nombres de los lugares 
actuales, hemos intentado rastrear los topónimos en los escritos árabes examinados. 
Es obvio que este tipo de enfoque no siempre permite estar seguro del lugar sobre 
el que se trabaja. En otras palabras, hay que admitir que la necesidad de recurrir a 
la arqueología se hace indispensable.

Finalmente, y a modo de entrada en la materia, veamos cuáles son las prin-
cipales fases del estudio, así como sus límites. En los tres apartados que conforman 
el núcleo de este estudio preliminar, hablaremos en una primera etapa de algunas 
características de los textos árabes y su aportación a nuestro conocimiento de la 
toponimia de la Cuenca del Guadalete. En una segunda fase, abordaremos la cues-
tión compleja del vocabulario árabe relacionado con los diferentes modos de pobla-
miento en la zona. Y en última estancia, propondremos tres listas no exhaustivas de 
topónimos de la zona estudiada. Dichas nóminas toponímicas tendrán en cuenta 
los nombres de lugares identificados y ubicados en la región examinada, así como 
otros con identificaciones/ubicaciones inciertas / no seguras, en la inmediata peri-
feria y en los lindes con las actuales provincias de Sevilla y Málaga.

4  A modo de introducción sobre algunas características morfológicas y paisajísticas de la 
Cuenca del Guadalete, leer Martín Gutiérrez, Emilio, Paisajes, ganadería y medio ambiente en las 
comarcas gaditanas. Siglos xiii al xvi. Cádiz, Servicio de Publicaciones, 2015, pp. 120-123.

5  Es necesario señalar que nuestro trabajo se ha basado en el pormenorizado vaciado de 
una treintena de fuentes árabes. Luego, este estudio se ha beneficiado, entre otros y en ocasiones, de 
las aportaciones de Juan Abellán Pérez y Emilio Martín Gutiérrez.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

4

1. OBSERVACIONES GENERALES SOBRE LAS FUENTES ÁRABES 
Y LÍMITES DE SU APORTACIÓN

Bucear en las fuentes escritas en árabe constituye sin lugar a duda una labor 
de arqueología textual de la que se pueden obtener resultados de gran interés. Pero, 
no se volverá aquí sobre los datos actualizados y las conclusiones a las que han lle-
gado los investigadores, especialmente españoles, desde hace varios años. Gracias a 
una abundante documentación textual y de modo general, es posible plantear el pro-
blema del estudio de la ocupación del suelo, las estructuras del hábitat y la toponi-
mia. Creemos innecesario extendernos mucho sobre los diferentes géneros textuales 
árabes que pueden proporcionar la información solicitada. No obstante, resumire-
mos algunas de las principales características de la historiografía árabe peninsular 
a través de unos pocos ejemplos.

Los textos cronísticos (tārīj) son bastante numerosos y podemos citar al-
Muqtabis fī tārīj riŷāl al-Andalus, del cronista andalusí Ibn Ḥayyān (m. 1076), 
dedicado al final del emirato omeya con al-Ḥakam I (m. 822), ʽAbd al-Raḥmān II 
(m. 852), ʽAbd Allāh (m. 912) y al califato con buena parte del periodo de ʽAbd 
al-Raḥmān III (m. 961), y capaz de informar, por ejemplo, sobre algunos puntos 
concretos de la Cuenca del Guadalete. Otros textos útiles para comprender los 
problemas del territorio son los diccionarios biobibliográficos muy conocidos por 
arabistas e historiadores. Además de la información biográfica provista, estos reper-
torios ofrecen algunos detalles sobre ciertos sitios desconocidos por otras fuentes 
escritas. No nos olvidaremos del importante y decisivo corpus de textos geográficos. 
En efecto, daremos algunos ejemplos de escritores-geógrafos que brindan en canti-
dad relativamente sustancial información sobre topónimos conocidos y topónimos 
menores, conceptos de división territorial, redes de fortalezas, formas de hábitat, 
diseño de los paisajes, etc.6.

A continuación, se intentará tratar de la aportación del léxico árabe sobre 
el territorio y las formas de ocupación. Finalmente, se estudiarán algunos aspectos 
concretos de la división territorial a partir de varios términos de los cuales desta-
can el trío ḥiṣn, qarya y madīna como motores de poblamiento y a su vez de cierta 
cohesión social, económica y cultural7.

6  Sobre esta problemática compleja, véanse algunas observaciones historiográficas en Baz-
zana, André, Cressier, Patrice, Guichard, Pierre, Les châteaux ruraux d’al-Andalus. Histoire et 
archéologie des ḥuṣūn du sud-est de l’Espagne. Madrid, Casa de Velázquez, 1988, pp. 59-67, para el 
caso del Šarq al-Andalus («Levante de al-Andalus»).

7  Véanse algunos elementos metodológicos en Clément, François, «Nommer le territoire: 
le cas des sources arabes (Maghreb et Andalus)», en S. Boissellier (éd.), De l’espace aux territoires. La 
territorialité des processus sociaux et culturels au Moyen Âge. Turnhout, Brepols, 2010, pp. 387-390.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

5

1.1. Los diccionarios biobibliográficos del Occidente islámico medieval

Desde hace varias décadas, se ha puesto de relieve que estas fuentes escritas 
brindan información en ocasiones decisiva a la hora de identificar un topónimo o 
un lugar en particular. Estos textos, si son ricos en información topográfica, cultural 
y bibliográfica, tienen límites inherentes a su género. En efecto, su objetivo radica 
sobre todo en una acumulación de listas de datos biográfico-históricos sobre perso-
najes del mundo culto, principalmente sabios (̔ ulamāʼ), juristas ( fuqahāʼ) y litera-
tos (udabāʼ). Por lo tanto, a priori, no podemos esperar más de este corpus textual. 
Sin embargo, entre esta masa de datos diversos repartidos en varios diccionarios, 
hay un repertorio especialmente interesante a tener en cuenta para al-Andalus y es 
el Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus, del escritor Ibn al-Faraḍī (m. 1013).

A pesar de sus propias limitaciones, el corpus de textos biobibliográficos 
contiene una cantidad nada desdeñable de información sobre el territorio y la divi-
sión político-administrativa de varias zonas andalusíes: la terminología relativa a 
las diferentes estructuras de poblamiento es variada y numerosa, ya sea a través de 
los términos ḥiṣn, qarya, madīna, o incluso las relativas a entidades administrativas 
como a̔mal, ḥawz, ŷuzʼ o iqlīm. Dentro de este género historiográfico y además del 
libro de Ibn al-Faraḍī, hemos empleado, entre otras obras histórico-biográficas, los 
textos de al-Ruʽaynī (m. 1144), al-Ḍabbī (m. 1203), Ibn al-Abbār (m. 1260) e Ibn 
ʽAbd al-Malik al-Marrākušī (m. 1303-4). La aportación del corpus de fuentes bio-
gráficas ha sido disigual, de una obra a otra, pero sin lugar a duda constituyen un 
complemento documental valioso8.

1.2. Los textos cronísticos y las compilaciones histórico-literarias

Una de las primeras preguntas que deberíamos plantear se refiere a los textos 
relativos a la época omeya para ver si es posible acometer este estudio a través de las 
obras más antiguas. En este sentido, hay que volver a la crónica del historiador cor-
dobés Ibn Ḥayyān, que por suerte nos da varios datos sobre determinadas implan-
taciones humanas de la Cuenca del Guadalete. Efectivamente, en al-Muqtabis hay 
menciones de los ḥuṣūn de Šillibar/Šallabar, Lawra, Amrīqah o Aqūṭ. A pesar de 
esta relativa riqueza de información, observamos que la documentación de la época 
califal es algo limitada y nos vemos obligados a admitir que por sí sola no permite 
ninguna conclusión de calado en cuanto al hábitat o la organización político-admi-
nistrativa. A partir de entonces, ¿qué podemos esperar de los textos utilizados, que 
en su mayoría son posteriores al siglo xi? Entre las varias fuentes escritas posteriores 

8  Para el caso de al-Andalus, véase por ejemplo Ávila, María Luisa, «El género biográfico 
en al-Andalus», en M.L. Ávila y M. Marín (eds.), Biografías y género biográfico en el Occidente islá-
mico, en Estudios onomástico-biográficos de al-Andalus viii. Madrid, Consejo Superior de Investiga-
ciones Científicas, 1997, pp. 35-49.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

6

al siglo xi, citemos por ejemplo Ibn al-Jarrāṭ al-Išbīlī (m. 1185) y su Ijtiṣār iqtibās 
al-anwār; el libro llamado al-Mugrib fī ḥulà al-Magrib, de Ibn Sa̔ īd (m. 1286); el 
al-Anīs al-muṭrib bi-rawḍ al-qirṭās fī ajbār mulūk al-Magrib wa-tārīj madīnat Fās, del 
cronista norteafricano Ibn Abī Zarʽ (entre 1310 y 1320); o la obra anónima titulada 
Ajbār duwal mulūk al-ṭawāʼif. Por último, y no por ser menos importante, debemos 
recordar la aportación significativa de la fuente anónima tardía Ḏikr bilād al-Andalus 
(siglo xiv). Esta compilación histórico-geográfica ha proporcionado una cierta can-
tidad de detalles acerca de lugares como Galyāna, Balsāna, Šant Bāṭar, Ṭanbīl, etc.9.

1.3. Los libros de geografía y los diccionarios geográficos

No hace falta subrayar el enorme interés que alberga la literatura geográfica 
árabe por la descripción de los distintos modos de poblamiento de al-Andalus que 
brinda al investigador. Recordemos el voluminoso repertorio del sabio oriental Yāqūt 
al-Ḥamawī al-Rūmī (m. 1229) y el famoso diccionario geográfico de al-Ḥimyarī 
(m. 1494). Ambos textos han dejado algunos detalles interesantes sobre lugares 
como al-Qanāṭir/al-Qanāṭīr (El Puerto de Santa María) o Qalsāna (Calsena). Otro 
tipo de textos como los dos libros compuestos por el célebre geógrafo al-Idrīsī (m. 
1165 o 1180) nos traen diversos materiales que permiten matizar nuestro conoci-
miento de la región objeto de estudio. El primero, llamado Uns al-muhaŷ wa-rawḍ 
al-furaŷ, es una obra dedicada a las rutas y las distancias entre lugares de varias 
zonas andalusíes. Este último texto recoge por ejemplo los nombres de lugares de 
al- Ā̔ba, Bakkat Q.m.rāt yṬiribušāna. Además, cabe señalar que otro libro del geó-
grafo mencionado ha sido utilizado: la Nuzhat al-muštāq fī ijtirāq al-āfāq. En este 
texto, hallamos algunos datos sobre la fortaleza de Ibn al-Salīm, el embarcadero de 
Ṭiribušāna y otros topónimos10.

2. VOCABULARIO ÁRABE Y TOPONIMIA 
DE LA CUENCA DEL GUADALETE

Pretender analizar los modos de ocupación y las estructuras del territorio en 
época islámica supone disponer de una nomenclatura capaz de aplicarse a la reali-
dad, entendiendo por realidad la que imponen distintos tipos de huellas captadas a 
través del territorio; es decir, si la mención textual recogida por el historiador refleja 
la situación encontrada sobre el asentamiento por el arqueólogo, en particular para 
las estructuras construidas como ḥiṣn, qaṣr, marsà, etc. A través de estos términos 

9  Leer Viguera, María Jesús, «Fuentes de al-Andalus (siglos xi y xii). I: crónicas y obras 
geográficas». Codex Aquilarensis. Cuadernos de Investigación del Monasterio de Santa María la Real, 
13 (1998), pp. 12-27, sobre todo para el periodo comprendido entre los siglos xi y xii.

10  Consultar Viguera, «Fuentes de al-Andalus (siglos xi y xii)», pp. 27-31, principalmente 
para los periodos taifa, almorávide e inicios de la época almohade.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

7

y otros, es toda la cuestión del contenido semántico del vocabulario usado por los 
cronistas y geógrafos árabes que surge para el investigador. Además, cabe no olvi-
dar que este problema sigue siendo hoy objeto de numerosos debates, a veces de 
tono polémico.

Para intentar hacer comprensible nuestra labor, hemos dividido esta nomen-
clatura en cuatro epígrafes característicos de las modificaciones de la terminología 
relativa al paisaje de la Cuenca del Guadalete según textos árabes fechados entre 
los siglos x y xvi: geografía, división territorial, paisaje «natural» y paisaje «modi-
ficado». Sin embargo, trataremos por separado, y debido a su relativa importancia, 
términos recogidos en la última parte de este estudio, a saber, ḥiṣn, qaṣr, manzil, 
qarya, balda, madīna, ḥāḍira y qāʽida. De momento, veamos una lista de palabras 
concretas capaces de ayudarnos en nuestra aproximación al diseño de los territorios 
documentados para la Cuenca del Guadalete.

A la luz de las fuentes escritas en árabe, hemos hallado un primer grupo de 
voces que incluye los siguientes términos: balda (plural baldāt) con la idea básica 
de hábitat agrupado, cualquiera que sea la escala, desde el pueblo pasando por la 
pequeña ciudad hasta el campo. Luego tenemos una palabra que contiene la idea 
conjunta de unidad de tiempo y lugar: manzil (plural manāzil): «estación», «refugio», 
«posada»; otra voz como ḥāḍira (plural ḥawāḍir) puede equipararse a una especie 
de capital de una zona de tamaño medio con la idea de núcleo urbano importante. 
Otro grupo recoge términos como ŷabal (plural ŷibāl): «sierra», «monte», «mon-
taña»; ṣajra: «roca», «peña fortificada»; wādī (plural awdiya): «valle», «lecho de un 
río», «río»; nahr (plural anhār): «corriente», «río», «arroyo» y marsà (plural marāsī): 
«puerto natural», «embarcadero» y por extensión «puerto». Un último conjunto es 
el de las palabras que definen elementos concretos del paisaje «modificado» en su 
diseño: qaṣr (plural quṣūr) probablemente equivalente al castrum o «fortaleza-pala-
cio fortificado»; rataba: «estación», «escenario», rutba (plural rutab), «aduana»11.

Estos términos han sido extraídos de un conjunto de textos cuya composi-
ción, como hemos aludido, se extendió a lo largo de varios siglos. Entonces, ¿cómo 
interpretar esta terminología que ilustra una situación, en principio, admitida? Sin 
lugar a duda hubiera sido deseable discutir este vocabulario a la luz de las realidades 
materiales cubiertas por los topónimos. No obstante, al proceder de esta manera, 
queríamos sobre todo poner de relieve la variedad de términos que reflejan, de 
manera desigual ciertamente, el paisaje de la Cuenca del Guadalete. Este estudio, 
recordémoslo, es solo una aproximación y deberá ser seguido y completado, en la 

11  A modo de introducción detallada sobre estas cuestiones, véase un estado de la cues-
tión en Benhima, Yassir, «Approches du territoire. Tendances et perspectives de la recherche sur les 
territoires ruraux en Occident musulman médiéval», en S. Boissellier (éd.), De l’espace aux territoi-
res. La territorialité des processus sociaux et culturels au Moyen Âge. Turnhout, Brepols, 2010, pp. 357-
361; Martínez Enamorado, Virgilio, Al-Andalus desde la periferia. La formación de una sociedad 
musulmana en tierras malagueñas (siglos viii-x). Málaga, Servicio de Publicaciones-Centro de Edi-
ciones de la Diputación de Málaga, 2003, pp. 285-286, 287, sobre términos como ṣajra y ŷabal en 
zonas malagueñas.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

8

medida de lo posible, por nuevos estudios de microtoponimia en comparación con 
los datos arqueológicos. De hecho, la mayoría de estos términos plantean un pro-
blema de variación semántica apreciable según el contexto político, la zona geográ-
fica y el periodo histórico.

2.1. Ḥiṣn, qaṣr, qarya, madīna, etc., y los conceptos de territorio y pobla-
miento

Según los textos árabes que relatan la historia de la Cuenca del Guadalete, 
observamos que entre los términos más frecuentes vinculados a las formas de diseño 
del territorio se encuentran las voces ḥiṣn, qarya y madīna. Antes de entrar en el 
detalle, indiquemos que nuestro propósito es ver en qué medida los topónimos de 
la zona investigada y mencionados mediante los tres términos se integraron o no en 
una estructura administrativa, dentro de determinados entornos geoeconómicos. 
Estas voces y sus funciones han sido objeto de estudios desde la historia y la arqueo-
logía, que han intentado definir su significado y su función12.

A modo de comparación preliminar con otras áreas geográficas cercanas a 
la Cuenca del Guadalete, nos parece interesante mencionar estudios que han plan-
teado cuestiones similares a las nuestras, tanto desde un punto de vista de los mate-
riales originales como en lo que refiere a ciertos temas metodológicos.

En un contexto geográfico próximo a la Cuenca del Guadalete, creemos 
útil señalar la aportación especial de Virgilio Martínez Enamorado a la genésis de 
la «formación de una sociedad musulmana en tierras malagueñas». La obra, dedi-
cada a la historia del islam en áreas de Málaga, del siglo viii al siglo x, se apoya en 
un amplio abanico de fuentes textuales y materiales. El registro arqueológico y el 
uso de obras en árabe y textos cristianos permiten examinar numerosos aspectos de 
la historia regional malagueña. Sin perder de vista las características generales de lo 
que fue al-Andalus, el autor propone, entre otros puntos, un estudio pormenorizado 
de los modos de poblamiento, ocupación de los territorios y diseño de los paisajes. 
En conexión con nuestra investigación, destacamos el examen detallado de varios 
términos correspondientes a modos de ocupación de distintos espacios como ḥiṣn, 
qal̔ a, qaṣr, ma̔ qil, etc. Finalmente, y con toda precaución, se puede decir que la 
monografía en cuestión despliega un enorme esfuerzo para describir varios aspec-

12  A título de comparación con otras zonas de al-Andalus, véanse las observaciones de 
Benhima, «Approches du territoire», pp. 361-365, sobre la noción de ḥiṣn; Palacios Ontalva, José 
Santiago, «La fortificación islámica entorno a Toledo: terminología y toponimia», en J. Ben El Haj Sou-
lami & M. Bouchar (coord.), Al-Magreb y al-Ándalus en la Edad Media e inicios de la Edad Moderna. 
Homenaje al Profesor Mohamed Cherif. Tetuán, Publicaciones de la Asociación Tetuán Asmir-Asociación 
Marroquí de Estudios Andalusíes, 2021, pp. 61-65, 65-70, sobre los términos ḥiṣn, qarya y madīna.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
0

9

tos territoriales de lo que fueron las tierras malagueñas en un periodo crucial de la 
historia de al-Andalus13.

Para la vertiente occidental a la zona gaditana, en tierras onubenses exa-
minadas a la luz del registro arqueológico, contamos por ejemplo con un artículo 
algo incisivo de Alejandro García Sanjuán. En este trabajo, se pretende elaborar una 
revisión crítica de trabajos publicados sobre la zona de Huelva en los años 1990 e 
inicios de los años 2000 y vinculada al estudio del área mencionada desde el ini-
cio de la época andalusí hasta el siglo xiii. Este estudio aborda, entre otros temas 
relacionados con nuestro trabajo, la cuestión de espacios de poblamiento como el 
ḥiṣn, la qarya o la madīna. En el citado artículo se procede a una crítica de algunos 
puntos concretos como la carencia de «rigor científico» en lo que refiere al estudio 
de los textos árabes. Aquí, se critica una tendencia a analizar las fuentes árabes sin 
el necesario rigor historiográfico. Este último aspecto habría conllevado la produc-
ción de afirmaciones frágiles, elaboradas sin el correspondiente apoyo textual y 
documental. Según el autor, esta situación se debe al hecho de no haber tenido en 
cuenta algunas líneas de investigación y ciertas orientaciones metodológicas plan-
teadas por la arqueología andalusí durante las últimas décadas y conocidas bajo las 
fórmulas «arqueología extensiva», «arqueología urbana» y «arqueología hidráulica»14.

2.1.1. El ḥiṣn, un sistema de defensas y poblamiento de ámbito rural

El término ḥiṣn se usa a menudo con el sentido de «fortaleza». Pero debemos 
matizar esta afirmación según la región estudiada y la época considerada. Y parti-
remos de dos ejemplos: uno en el País Valenciano y otro en la zona sur/suroeste de 
al-Andalus. Según los estudios pioneros de André Bazzana, Patrice Cressier y Pierre 
Guichard, el ḥiṣn tal como existió en el Šarq al-Andalus («Levante de al-Andalus») 
aparece como una especie de refugio ubicado en altura o recinto construido. Pero 
también puede corresponder a una localidad permanente o hábitat temporal. Según 
algunas fuentes árabes es posible detectar otros significados como el hecho de ser-
vir como una especie de estructura representando la autoridad estatal, mientras que 
pocas veces se le ve, como en el Occidente cristiano, con una función verdadera-
mente «señorial». Otra conclusión a la que llegan los tres investigadores citados es la 
existencia, en determinados momentos de la época islámica, de barrios «castrales» 
formados por los ḥuṣūn y en torno a los cuales se aglutinaban las qurà («alquerías»)15.

Además de los elementos anteriores, existe otra cuestión a añadir al expe-
diente con el caso del sur/sureste de al-Andalus. Precisamente en este sentido, Manuel 

13  Leer Martínez Enamorado, Al-Andalus desde la periferia, pp. 13-23, en donde se 
exponen los principales ejes temáticos en torno a los cuales se elabora el estudio, denso y sugerente.

14  Consultar García Sanjuán, Alejandro, «La reciente investigación arqueológica sobre el 
territorio onubense durante el periodo andalusí: una revisión crítica». Arqueología y Territorio Medie-
val, 13 (2006), pp. 8-29.

15  Véase Bazzana, Cressier, Guichard, Les châteaux ruraux d’al-Andalus, pp. 67-69, 73.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

0

Acién Almansa piensa que el territorio andalusí omeya habría sido un «país de ḥuṣūn» 
según un complejo movimiento de islamización en el que el Estado omeya cordobés 
habría jugado el papel de motor. Una de sus teorías reside en que la islamización de 
al-Andalus se habría gestado tras largas luchas del poder central contra los grupos 
tribales árabes y bereberes por un lado, y por otro contra los medios locales de tipo 
«proto-feudal». En efecto, el sustrato hispano-visigodo habría sufrido una especie de 
presión por parte de la aristocracia árabe organizada según el modelo tribal con el 
objetivo de controlarla política y socialmente. De ello se seguiría que, desde el punto 
de vista de la organización social, los grupos «indígenas» tenderían a aproximarse a 
las sociedades tribales, mientras que estas últimas se integrarían en la aristocracia de 
tipo «feudal»16. Por lo tanto, uno puede preguntarse acerca de las funciones reales del 
ḥiṣn. ¿Polo de poder central, de poder territorial con un pequeño grupo de personas 
que ejercen autoridad sobre las qurà circundantes? O incluso ¿refugio para los habi-
tantes de estos pueblos contra las depredaciones de los ejércitos gubernamentales en 
el campo o los rebeldes en busca de botín? Una de las líneas de investigación que sin 
lugar a duda permitiría precisar las verdaderas funciones de los ḥuṣūn en el marco 
estatal sería ver quiénes son realmente los ʽummāl (singular ā̔mil) «gobernadores 
civiles» y los quwwād (singular qāʼid) «gobernadores militares» que se nombran al 
frente de estos recintos fortificados: ¿personajes «indígenas», funcionarios de origen 
árabe u de otros sectores de la sociedad? Esta perspectiva investigadora ayudaría, 
creemos, a comprender mejor el preciso nivel de control estatal sobre las provincias17.

En el caso de la Cuenca del Guadalete, hemos hallado unos veinte lugares 
que recibieron la denominación de ḥiṣn a momentos determinados de su historia 
como, por ejemplo, Gigonza, Jeliver, Espera, Grañina, Tempul, etc. El ḥiṣn, común-
mente traducido como «fortaleza», a veces «castillo», es un término genérico que 
designa cualquier obra arquitectónica utilizada para defender una porción de terri-
torio independientemente de su función y tamaño habitual. Usada en otros con-
textos, la palabra ḥiṣn no designa un «castillo», sino un simple recinto que contiene 
un punto de agua y sirve de refugio a los habitantes de una región concreta. En 
algunas circunstancias, lo que protegía un ḥiṣn solía ser un centro urbano/ciudad 
o un lugar estratégico. También el propio ḥiṣn podía ser un sitio económicamente 
importante que contenía recursos naturales valiosos. La función económica (y mili-
tar) sigue primando cuando el ḥiṣn se encuentra en la confluencia de ríos o cuando 
protege una importante vía de comunicación o acceso a estructuras de poblamiento 
ubicadas en áreas fronterizas. Si el sustantivo tiene un alcance muy general, el verbo 
ḥaṣṣana, que se basa en la misma raíz, significa «fortalecer», «consolidar» con fines 

16  Acién Almansa, Manuel, «Poblamiento y fortificación en el sur de al-Andalus. La for-
macion de un país de ḥuṣūn», en Actas del III Congreso de Arqueología Medieval Española. Ponencias. 
Madrid, Asociación Española de Arqueología Medieval, 1989, tomo i, pp. 135 y ss.

17  Véanse elementos de comparación con la región de Almería en Meouak, Mohamed, 
«Toponymie, peuplement et division du territoire dans la province d’Alméria à l’époque médiévale: l’apport 
des textes arabes». Mélanges de la Casa de Velázquez. Antiquité-Moyen Âge, xxxi/1 (1995), pp. 183-184.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

1

a menudo defensivos y militares: «construir», «edificar un recinto» (en la mayoría 
de las veces), pero también «guarnecer con soldados»18.

Además de lo expuesto antes, podemos añadir que el ḥiṣn puede designar 
una especie de núcleo urbano para subrayar su aspecto defensivo, como lo indican 
ciertas fuentes árabes donde se observa una ciudad transformándose en ḥiṣn, o al 
contrario. Sin embargo, este término se refiere pocas veces a un edificio fortificado 
integrado en el tejido urbano: por lo tanto, es improbable confundirlo con una 
estructura como la qaṣaba. Término de tipo defensivo y militar, ḥiṣn se contrapone 
a veces a qarya, que es más bien una designación económica (una especie de uni-
dad agrícola) cuyos habitantes son reconocidos a veces mediante la voz genérica de 
al-ʽimāra (≃ «espacio poblado», «poblamiento»), mientras que la población de un 
ḥiṣn se designa generalmente con la expresión ahl al-ḥiṣn (≃ «gente/población de la 
fortaleza»), de alcance bastante más vago. La destrucción de una qarya siempre va 
acompañada de la destrucción de sus cultivos, árboles, etc., hecho que se menciona 
de vez en cuando para una fortaleza y rara vez para un centro urbano. En otro orden 
de cosas, recordemos que ḥiṣn y ma̔ qil son casi sinónimos, aunque el segundo, de 
acuerdo con su etimología, evoca más bien la idea de un lugar en altura (≃ «tipo de 
refugio apenas fortificado»)19.

2.1.2. El qaṣr, otro ejemplo de sistema de defensas y poblamiento rural

En lo que refiere a la voz qaṣr, cabe recordar que el único lugar designado 
asi es Castellar de la Frontera (= al-qaṣr). La noticia tomada del cronista cordobés 
Ibn Ḥayyān no proporciona otra palabra explicativa que permita entender mejor 
la estuctura amurallada que materializa el qaṣr mencionado. Acerca de la palabra 
qaṣr, se puede decir brevemente que representaba en general una residencia forti-
ficada para uso de una guarnición más o menos importante y del gobernador del 
centro urbano, así como para los mandatarios y sus familias. Esta última observa-
ción plantea que en varios textos árabes, que a veces confunden los términos qaṣr y 
munya, el propio qaṣr puede asemejarse más bien a un palacete, una residencia de 
recreo, a veces con fines agrícolas20. 

Al parecer, en varias ciudades andalusíes, el qaṣr pasó a ser una estructura 
que solía controlar las entradas y las salidas de las urbes, a diferencia de una qaṣaba, 

18  Véase Clément, François, «La terminologie castrale dans les sources arabes du Moyen 
Âge: l’approche philologique», en Ph. Sénac (éd.), Le Maghreb, al-Andalus et la Méditerranée occiden-
tale (viii e-xiii e siècle). Toulouse, CNRS-Université de Toulouse le Mirail, 2007, pp. 245-247.

19  Véase por ejemplo Martínez Enamorado, Al-Andalus desde la periferia, pp. 249-265, 
284-285, sobre el ḥiṣn, la qal a̔ y el ma̔ qil en tierras malagueñas; Palacios Ontalva, «La fortifica-
ción islámica», pp. 61-65, 73, acerca de las nociones de ḥiṣn y ma̔ qil.

20  Acerca del qaṣr como estructura fortificada, leer Palacios Ontalva, «La fortificación 
islámica», pp. 78-80; Martínez Enamorado, Al-Andalus desde la periferia, pp. 280-283, en áreas 
de Málaga.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

2

que, aunque también podía hacerlo, casi nunca estuvo ubicada en el borde de la ciu-
dad. Sobre este último término, cabe recordar que los geógrafos e historiadores del 
Occidente islámico ponen de relieve que la qaṣaba representaba algo más que una 
simple fortificación en entornos urbanos. Entonces, y con las precauciones necesa-
rias, se puede pensar que a veces el qaṣr correspondía a un espacio que se equiparaba 
a una especie de capital, la sede institucional de un territorio e incluso un territorio 
bajo administración militar. Con el tiempo, en el Occidente islámico, los lugares 
fortificados de residencia del poder político en el interior de las urbes fueron desig-
nados también con el nombre de qaṣaba («alcazaba»)21.

Por último, recordemos brevemente que al parecer la voz qaṣr vendría del 
castellano, diminutivo del latín «castrum», para luego corresponder a «fortaleza» o 
«palacio fortificado». Construido a veces dentro de una ciudad, tal como lo hemos 
comentado, el qaṣr podía ser lo suficientemente grande como para contener por 
ejemplo las tumbas de todos los emires omeyas. También, esta misma estructura 
constructiva podía servir como residencia para invitados oficiales de paso: embaja-
dores, visitantes de prestigio, negociantes, etc.22

2.1.3. Breves aclaraciones sobre los términos manzil, qarya y balda

Si bien es cierto que para la Cuenca del Guadalete encontramos por lo menos 
un lugar designado por manzil, es importante admitir que la voz parece no haber 
sido usada en abundancia para materializar la noción de poblamiento en ámbito 
rural. Esta estructura podría equipararse, con todas las precauciones metodológicas, 
con una especie de «parador» institucional ubicado en los caminos de al-Andalus 
con la función de recibir y cobijar a la gente de paso. A su vez, también podía ser-
vir de polo de poblamiento provisional y ocasional, en áreas campesinas, e incluso 
como una especie de «refugio» o «posada»23.

A pesar de ello, sobre el término manzil (plural manāzil) y los valores expli-
cativos y semánticos que le acompañan, podemos decir de manera general que para 
el Occidente islámico, es más bien en Ifrīqiya donde mejor se ha estudiado este fenó-
meno. Por ejemplo, se plantea la supervivencia tras la conquista árabe de grandes 
propiedades estatales heredadas de las villas de época bizantina. Se trata del man-
zil como zona de producción agropastoral (principalmente cerealista y olivarera) y 
hábitat, donde vivían el propietario y los campesinos, libres o esclavos. Beneficiando 
esencialmente a miembros de la aristocracia árabe, estas grandes propiedades deca-
yeron innegablemente a partir de la era fatimí (siglo x), tras el reforzamiento de la 

21  Sobre este tema, véase Clément, «La terminologie castrale», pp. 248-249.
22  Al respecto, leer Dallière-Benelhadj, Valérie, «Le château en al-Andalus: un problème 

de terminologie», en A. Bazzana, P. Guichard, J.-M. Poisson (éds.), Castrum 1. Habitats fortifiés et 
organisation de l’espace en Méditerranée médiévale. Lyon, GIS-Maison de l’Orient, 1983, pp. 65-66.

23  Además de nuestra propia recogida de datos en las fuentes escritas en árabe, ver Pala-
cios ontalva, «La fortificación islámica», p. 78.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

3

presión fiscal contra las antiguas élites de la época aglabí (siglo ix)24. Para al-Anda-
lus, también se ha afirmado que las primeras élites árabes tendieron a reocupar las 
antiguas villae tardoantiguas. Los latifundios (ḍiyāʽ, singular ḍay̔ a) del periodo 
omeya se describen en algunas circunstancias como estructuras de asentamiento y 
producción agropastoral, explotadas por mano de obra servil o aparceros libres25.

A la hora de plantear la cuestión compleja del estatus y del papel de las qurà 
(plural de qarya > «alquerías») en la Cuenca del Guadalete, sería útil comentar que se 
ha podido establecer una lista de unos quince lugares que fueron designados como 
qarya en una época concreta de su historia, como, por ejemplo, Faysāna/Fīsānah-
Qaysāna/Qīsānah, Barīša, Bāṭariya, Ducha, Jarana, etc. También nos parece pri-
mordial no perder de vista que este modelo de poblamiento había sido implantado 
en la península Arábiga entre el final de la Ŷāhiliyya y los primeros tiempos del 
islam. En efecto, y aunque no la hemos encontrado en las fuentes escritas estudia-
das en nuestro trabajo, podemos tener una idea de su importancia a través de la fór-
mula umm al-qurà presente en el Corán, vi, 91 y xlii, 5 y que significa literalmente 
la «madre de las ciudades» (equivalente en griego clásico a «metrópolis») cuando se 
refiere a La Meca, además de la locución ahl al-qurà. Esta última expresión encierra 
un sentido algo peyorativo, ya que se refiere a la «gente de las ciudades» que rechazó 
la predicación del profeta del islam. Esta cita coránica es de gran interés, pero tiene 
cierto contenido simbólico que pretende celebrar un lugar sumamente sagrado: La 
Meca. Asimismo, podría ser un índice de la jerarquía de las primeras ciudades ára-
bes sometidas al islam, o incluso una ilustración de la islamización de ciertas regio-
nes del norte de África como fue el caso de Kairouan, que no era otra que la umm 
al-qurà, «metrópolis» o capital del territorio que la circundaba. Pero para compren-
der mejor el concepto, creemos que sería necesario conocer la organización socio-
económica de las comunidades rurales estructuradas en qarya y poder verificar su 
grado de independencia frente a las instituciones del poder central26.

Además de lo expuesto anteriormente, creemos importante recordar aquí 
que entre las funciones de las alquerías estaba la de proporcionar refugio y protec-
ción de forma temporal a grupos de individuos. Estos enclaves formaban como una 
serie de qurà, lugares de encuadramiento de poblaciones rurales bastante a menudo 
alejadas de los lugares del poder. También, se podría plantear que estos espacios 
castrales habían sido igualmente áreas de demarcaciones administrativas creadas y 

24  Sobre este tema, ver Bahri, Fathi, «Les ‘Adjam al-balad: une minorité sociale d’origine 
autochtone en Ifriqiyya aghlabide (iiie-ixe siècles)», en H. Bresc et C. Veauvy (eds.), Mutations d’ identité 
en Méditerranée. Moyen Âge et époque contemporaine. Paris, Éditions Bouchène, 2001, pp. 77-78, 79.

25  Sobre este último tema y para la época omeya, véase Acién Almansa, Manuel, «Con-
sideraciones sobre los Mozárabes de al-Andalus». Studia Histórica. Historia Medieval, 27 (2009), 
pp. 32-33, donde plantea que la ḍay̔ a podría ser la «explotación de un propietario» en oposición a la 
qarya, que sería más bien la «comunidad campesina» con posesión de tierras comunitarias.

26  Sobre este tema y a modo de comparación con la región de Almería, véase Meouak, 
«Toponymie, peuplement et division du territoire», pp. 184-186, con propuesta de contextualización de 
la voz qarya y datos sobre los territorios almerienses.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

4

organizadas por las autoridades locales/regionales que emanaban de los diferentes 
poderes estatales islámicos27.

En conexión con lo dicho antes, cabe resaltar que las alquerías no estaban 
constituidas solamente por estructuras defensivas y demás edificios (casas, calles, 
plazas, baños, etc.), sino también por tierras agrícolas o fincas. Dichas áreas podían 
estar conectadas a explotaciones llamadas ḍay̔ a («aldea»), maŷšar («cortijo»), jušš 
(«predio»), munya («almunia»), faddān («campos de tierra agrícola/semi-agricola»), 
etc. En otro sentido, la qarya también se diferencia de la madīna por su aspecto 
eminentemente rural y por no tener capacidad en materia estatal/institucional, de 
igual manera que se distingue del ḥiṣn al no tener un emplazamiento de aspecto 
defensivo ni albergar habitualmente tropas, a pesar de disponer de ciertas estruc-
turas fortificadas28.

En el marco de la toponimia y geografía, el término árabe balda suele equi-
pararse a un núcleo de poblamiento entre entorno urbano y medio rural. Con el 
fin de intentar afinar algo sus significados a la luz de la filología árabe, en este breve 
apartado, vamos a centrarnos en las definiciones tal y como aparecen en dos dic-
cionarios de lengua árabe medieval. El primero es el Muḥkam wa-l-muḥīṭ al-a̔ ẓam, 
del lexicógrafo Ibn Sīdah (siglo xi). Para este último, las voces balda y balad son las 
primeras entradas («entrada-fuente») del grupo de palabras clasificadas bajo la raíz 
{BLD}, con la explicación siguiente:

Al-balda y al-balad: toda área definida (qiṭʿ a mustaḥīza), que esté poblada o desierta; 
plural: bilād y buldān. Algunos dicen: un balad es una categoría de lugar (ğins 
al-makān), como Iraq y Siria; una balda es un elemento peculiar, como Bassorah 
y Damasco [...]. Balda y balad: terreno (turāb)29.

El segundo diccionario que podemos aprovechar es el Lisān al-̔ Arab, del 
filólogo Ibn Manẓūr (siglo xiv). En realidad, esta obra retoma algunas definiciones 
del Muḥkam completándolas como sigue: 

Al-balda o al-balad: cualquier lugar (mawḍiʽ) o área definida (qiṭ̔ a mustaḥīza), 
que esté poblada o desierta. [Según] al-Azharī: un balad es cualqier lugar terrestre 
definido (mawḍiʽ mustaḥīz min al-arḍ), que esté poblado o desierto, vacio o des-
poblado [de habitantes] o habitado; entonces, es un balad. Plural: bilād y buldān. 
Buldān: palabra que se usa para kuwar30.

27  Véase a modo de comparación Palacios ontalva, «La fortificación islámica», pp. 65-66.
28  Leer el trabajo de Martínez Castro, Antonio, «La alquería, unidad de poblamiento 

básico en el al-Andalus rural». Boletín de la Asociación Provincial de Museos Locales de Córdoba, 6 
(2005), pp. 113-116.

29  Véase Ibn Sīdah, al-Muḥkam wa-l-muḥīṭ al-a̔ ẓam. Edición de ̔ Abd al-Ḥamīd al-Hindāwī, 
Beirut, Dār al-Kutub al-ʽIlmiyya, 2000, 11 vols., ix, p. 342.

30  En Ibn Manẓūr, Lisān al-ʽArab. Edición de ʽAbd Allāh ʽAlī al-Kabīr et alii, El Cairo, 
Dār al-Ma̔ ārif, 1981, 6 vols., i, p. 340.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

5

Una vez ofrecidas estas informaciones lexicográficas, nos parece necesario 
hacer algún comentario que otro sobre el valor histórico de las explicaciones expues-
tas. Entre varias observaciones, podemos proponer una acerca de la carga semántica 
de estas voces estudiadas por autores especialistas en lengua árabe con fines muy 
concretos: investigar sobre las distintas formas morfológicas de la raíz en cuestión 
{BLD}. Este último elemento podría entrar en colisión con las apreciaciones que hacen 
por otra parte los geógrafos y los historiadores árabes cuando mencionan el término 
balda. Es decir, que si bien es cierto que las fuentes de tipo filológico dan, a veces, 
datos geohistóricos que ayudan a entender las explicaciones, estos mismos datos no 
tienen el mismo valor de lo que encontramos en los textos histórico-geográficos. A 
nuestro entender, el geográfo y el historiador (por ejemplo, Ibn Ḥayyān, al-Idrīsī o 
Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī) reflejan con más detalles y precisión los significados de 
la voz balda puesto que lo hacen tomando en cuenta los contextos histórico-geográ-
ficos y socioeconómicos de uso, abandono o continuidad de la palabra estudiada.

2.1.4. Madīna, ḥāḍira, qāʽida: ¿ciudad? / ¿centro urbano? ¿polo de poblamiento? ¿capital?

El fenómeno urbano en los distintos territorios de al-Andalus ha sido amplia-
mente estudiado, pero todavía falta por explicar algunos aspectos concretos (cone-
xiones institucionales entre la ciudad y el campo, papel de las comunidades urbanas 
en el desarrollo socioeconómico de los arrabales, etc.). Sin embargo, sobre la cues-
tión aquí mencionada y debido al enorme volumen de publicaciones aparecidas en 
las últimas décadas, solo podemos limitarnos a consideraciones muy generales. A 
pesar de lo dicho, se puede recordar que el concepto de «ciudad», «centro urbano», 
«poblamiento urbano» en los territorios andalusíes corresponde a menudo a un espa-
cio con características específicas que engloban entre otros aspectos la idea de «capi-
talidad» de una región que puede ir desde la simple comarca (̔ amal, ḥawz, iqlīm) a 
la provincia (kūra). Además de lo enunciado, creemos que nunca se debe perder de 
vista la genésis de la formación de la ciudad y cuáles son sus principales rasgos mor-
fológicos: mezquita, mercado, baños, cementerio, edificios gubernamentales, etc. 
Pero sobre los últimos temas apuntados existen numerosos trabajos que han tratado 
la problemática desde distintos ángulos como, por ejemplo, a través del registro tex-
tual y desde la cultura material31. En este sentido, habrá que completar el estudio de 
los topónimos de la Cuenca del Guadalete que recibieron el calificativo de madīna a 

31  En este sentido, véanse Carballeira Debasa, Ana María, «La ciudad en al-Andalus: 
estructura y funciones del espacio», en C.E. Prieto Entrialgo (ed.), El mundo urbano en la España 
cristiana y musulmana medieval (Serie Asturiensis Regni Territorium, Documentos y Estudios Sobre el 
Período Tardorromano y Medieval en el Noroeste Hispano, 7). Oviedo, 2013, pp. 77-83; Martínez 
Enamorado, Al-Andalus desde la periferia, pp. 267-278, acerca de la madīna en la región de Málaga, 
y los elementos aportados por Meouak, Mohamed, «Construction, destruction et passage à la chré-
tienté de la madīna dans al-Andalus d’après Ibn Sa̔ īd al-Maġribī (m. 1286)». Quaderni di Studi Arabi, 
14 (1996), pp. 61-63.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

6

lo largo de su historia: al-Buḥayra, Calsena, Casba/Casma, Balsāna, Ibn al-Salīm y 
el curioso caso de Lakkuh, más conocido como lugar donde corre el río Guadalete.

En las líneas siguientes, vamos a mencionar sitios que experimentaron cam-
bios en su designación por las fuentes escritas árabe-bereberes, y pasaron del esta-
tuto topográfico de «urbe» a «alquería» y simple «fortaleza». De hecho, se pueden 
citar de nuevo al menos dos lugares que fueron designados como «urbe» o de forma 
parecida: Calsena (madīna, ḥāḍira, qāʽida > qarya) es sin lugar a duda un ejemplo 
interesante puesto que antes de llegar a ser una «alquería» fue «ciudad» / «centro 
urbano» y «capital de comarca»; el sitio de Ibn al-Salīm, que se convirtío en forta-
leza (ḥiṣn) después de haber sido «ciudad» / «centro urbano» (madīna). Estos dos 
casos ponen de relieve la propia dificultad en definir correctamente la morfología 
de los lugares y así determinar el verdadero significado de los términos antes señala-
dos. Cabe recordar que las fuentes escritas brindan datos que corresponden a veces 
a circunstancias geohistóricas concretas: un lugar puede aparecer como madīna en 
un momento concreto de su historia y luego puede reaparecer como otra entidad 
de poblamiento: qarya o ḥiṣn. Solo el texto y el contexto pueden arrojar luz acerca 
de cómo entender cada término. Entonces, podemos observar que las voces seña-
ladas se usan indistintamente para referirse a un mismo topónimo. Por lo tanto, 
la arqueología, tal vez, nos permitiría tener una imagen más precisa de la realidad 
de las cosas. Por realidad entendemos, claro está, el hecho de sacar a la luz cierto 
número de evidencias materiales, verificadas si es posible en los textos, y que pro-
barían la posible existencia de estructuras de asentamiento en forma de «alquería» 
(qarya) y «ciudad» / «centro urbano» (madīna)32.

En relación con lo planteado, y para futuros estudios sobre la noción de 
madīna, quizás sería interesante preguntarse cómo algunos escritores árabes repre-
sentaban a estas ciudades e intentar comprender las funciones que les asignaban. A 
partir de entonces, la literatura geográfica, a menudo convocada como un simple 
auxiliar historiográfico, se convierte en un precioso testimonio porque permite cap-
tar lo que los geógrafos e historiadores consideran que deben informar sobre ellos. El 
objeto de estudio, sin embargo, cambia; no se trata tanto de vislumbrar qué es «la» 
ciudad, o incluso «las» ciudades según las fuentes históricas y geográficas, sino cuál 
es el discurso sobre las ciudades. Sin embargo, hay un serio problema metodológico: 
definir el lugar de las ciudades en la literatura araboislámica sigue siendo una tarea 
muy compleja puesto que muchas veces casi todo, si no todo, gira en torno a ellas: 
la ciudad es tanto el propio núcleo urbano como las tierras que domina y gestiona33.

Finalmente, para ḥāḍira y qāʽida, podemos adelantar que son dos voces 
que materializan un cierto tipo de estructuras que albergan posiblemente algunas 
funciones de capitalidad de una zona o comarca precisa. En ambos casos, las dos 

32  Acerca de estas cuestiones y a modo de comparación con la región de Almería, consul-
tar Meouak, «Toponymie, peuplement et division du territoire», pp. 185-186.

33  Leer, por ejemplo, Palacios Ontalva, «La fortificación islámica», pp. 61-65, sobre la 
madīna en al-Andalus.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

7

palabras contienen entre otros significados los de «centro», «polo» o «urbe». Para 
el primer elemento, se puede aventurar que ḥāḍira (plural ḥawāḍir) podría signifi-
car ocasionalmente la «ciudad» que desempeñaría un papel esencial en el desarrollo 
económico y político de cierta relevancia. En cuanto al segundo, además del sig-
nificado de «base», qāʽida (plural qawāʽid) alberga también la idea de «punto de 
partida», entendido como núcleo primitivo de una estructura urbana embrionaria 
y a partir de la cual se desorrallaría una serie de actividades concretas (economía, 
política, sociedad, cultura). No cabe duda de que solo las informaciones correcta-
mente conectadas a su contexto geohistórico podrán arrojar luz sobre los significa-
dos exactos de los términos examinados34.

3. LISTA NO EXHAUSTIVA DE TOPÓNIMOS DE LA CUENCA 
DEL GUADALETE Y SU PERIFERIA DOCUMENTADOS 

EN FUENTES ÁRABES

La presente nómina de topónimos e hidrónimos recoge los nombres de luga-
res ubicados en la Cuenca del Guadalete y algunos que se localizan en su periferia, 
sobre todo en las dos vertientes de las fronteras con las actuales provincias de Sevilla 
y Málaga. Dada la complejidad de este tipo de estudio, queda claro que hoy por hoy 
existe un cierto número de topónimos que siguen sin identificación clara ni ubicación 
segura35. Además, advertimos al lector que en esta lista no hemos registrado como 
entradas propias varios macrotopónimos conocidos por la investigación moderna 
como Medina Sidonia, Jerez de la Frontera, Arcos de la Frontera, Vejer de la Fron-
tera, Alcalá de los Gazules, etc., puesto que han sido objeto de diversas publicaciones.

3.1. Topónimos con identificación y/o ubicación definitiva/aproximativa 
en la Cuenca del Guadalete

*  Aqūṭ > Cot/Monteagudo, ḥiṣn («fortaleza»)36, entre la comarca de Morón y la 
zona de Sidonia

–  Una Crónica anónima, p. 66/p. 137: ḥiṣn Aqūṭ, «fortaleza de Cot/Monteagudo».

34  Hoy por hoy, no hemos encontrado ninguna referencia bibliográfica de corte topohis-
tórico para explicar en detalle estas dos voces.

35  Nota bene: en el listado siguiente, se ofrece el nombre de topónimos cuyas ubicaciones 
y/o identificaciones pueden ser objeto de revisiones, discusiones e incluso abandono. Además, en 
pocos casos, daremos referencias a fuentes árabes tardías (siglos xvi-xviii).

36  Consultar Pascual Barrea, Joaquín, «De *Mons Acvtvs al castillo de Cote (ḥiṣn Aqūṭ)». 
Archivo Hispalense, 239 (1995), pp. 18-21; Martín Gutiérrez, Emilio, «Análisis de la toponimia y 
aplicación al estudio del poblamiento: el alfoz de Jerez de la Frontera durante la Baja Edad Media». 
Historia, Instituciones, Documentos, 30 (2003), pp. 264-265.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

8

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, pp. 111, 112: ḥiṣn Aqūṭ, «fortaleza de Cot/Mon-
teagudo».

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 88/p. 77: ḥiṣn Aqūṭ, «fortaleza de Cot/Montea-
gudo».

*  Šagūnša > Gigonza, ḥiṣn («fortaleza»)37

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 119: a̔là tilka al-ḥuṣūn [...] Šagūnša, «encima de 
dichas fortalezas [...] Gigonza», p. 120: Šagūnša.

*  Ŷa̔ far, ŷabal («monte», «sierra»), próximo a Gigonza
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 119: ŷabal Ŷa̔ far, «monte/sierra de Ŷa̔ far».

*  Abū Malik, ṣajra («roca», «peña fortificada»), próximo a Gigonza
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 119: ṣajrat Abī Malik, «roca/peña fortificada de 

Abū Malik».

*  al-Qaṣr («castillo», «fortaleza») > Castellar de la Frontera38

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 87/p. 76: al-Qaṣr, «castillo/fortaleza [Castellar 
de la Frontera]».

*  Šillibar/Šallabar > Jeliver, ḥiṣn («fortaleza»)39, zona de Montellano
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 88/p. 77: ḥiṣn Šillibar, «fortaleza de Jeliver».
–  al-Ruʽaynī, Barnāmaŷ, n.o 112, p. 212: Šallabar.
–  Ibn Ŷubayr, Riḥla, p. 8: Šallabar.

*  al-Aṣnām («los ídolos»), ḥiṣn («fortaleza»), iqlīm («comarca»/«circunscripicón 
administrativa»)40, zona de Medina Sidonia

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 88/p. 77: ḥiṣn al-Aṣnām, «fortaleza de los ídolos».

37  Este topónimo no se cita expresamente como ḥiṣn, en singular. Abellán Pérez, Juan, 
El Cádiz islámico a través de sus textos. 2.a edición ampliada y corregida. Cádiz, Servicio de Publica-
ciones, 2005, p. 112; Alcina Segura, Jonatan, «Agua y arquitectura defensiva en la Edad Media. 
Los paisajes del agua de Tempul, Gigonza, Iro y Barbate (provincia de Cádiz)». Arqueología y Terri-
torio Medieval, 26 (2019), pp. 199-201; Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, 
pp. 97, 182; Fornell Muñoz, Alejandro, «Poblamiento romano en el valle del Guadalete (Cádiz)». 
Florentia Iliberritana, 15 (2004), pp. 99, 100.

38  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 68, 114; Martín Gutiérrez, Paisajes, ganade-
ría y medio ambiente, pp. 22, 53, 63, 74, 84, 95, 110, 139, 140, 187; Fornell Muñoz, «Poblamiento 
romano en el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 89.

39  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 36, 68, 115.
40  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 115. Sobre los aqālīm («comarcas» / «circunscrip-

ciones administrativas») de la provincia de Medina Sidonia, véase Toledo Jordán, José Manuel, 
«Unas notas para el estudio geográfico-administrativo del ‘Garb al-Andalus’: la cora de Sidonia». Estu-
dios de Historia y de Arqueología Medievales, v-vi (1985-1986), pp. 47-50, para al-Aṣnām, al-Buḥayra, 
Magīla y al-Manāra.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
1

9

–  Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān, i, p. 212: iqlīm al-Aṣnām bi-l-
Andalus min a̔ māl Šaḏūna, «comarca/circunscripción administrativa de 
al-Aṣnām entre los distritos de Medina Sidonia».

*  Asbaruh > Espera, ḥiṣn («fortaleza»)41, Sierra de Cádiz
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 88/p. 77: ḥiṣn Asbaruh, «fortaleza de Espera».

*  Barīša, qarya («alquería»)42, alrededores de Jerez de la Frontera
–  Ibn al-Faraḍī, Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus, n.o 304, p. 182: Tamīm b. A̔lāʼ b. Ā̔ṣim 

al-Tamīmī [...] nazala Šaḏūna bi-qarya yuqālu lahā Barīša, «Tamīm b. ʽAlāʼ 
b. Ā̔ṣim al-Tamīmī [...] residió en Medina Sidonia en una alquería llamada 
Barīša».

*  Bāṭariya > Paterna de Rivera, qarya («alquería»)43, área de Jerez de la Frontera
–  Ibn al-Faraḍī, Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus, n.o 972, p. 555: A̔lāʼ b. A̔dī, min ahl 

Šaḏūna, min sākinī Bāṭariya, «ʽAlāʼ b. ʽAdī, de la población de Medina 
Sidonia, entre los habitantes de Bāṭariya», n.o  1629, p. 940: Abū ʽUmar 
Yūsuf b. Wahbūn, min ahl Šaḏūna, min sākinī Bāṭariya, «Abū ʽUmar Yūsuf 
b. Wahbūn, de la población de Medina Sidonia, entre los habitantes de 
Bāṭariya».

*  Qarḏayra + Qardala > Cardela/¿Castillo de Fátima?, ḥiṣn («fortaleza»)44

–  Una Crónica anónima, p. 65/p. 136: min ḥuṣūnihim [...] Qarḏayra, «entre sus for-
talezas [...] Cardela».

–  Ibn Ḥazm, Ŷamhara, p. 501: Qarḏayra.
–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 384: min al-ḥuṣūn miṯl [...] Qardala, «entre 

las fortalezas como [...] Cardela».

*  Ašbaragīrra > Esparraguera, ḥiṣn («fortaleza»), zona de Medina Sidonia, o área 
de Puerto Real.

–  Una Crónica anónima, p. 65/p. 136: min ḥuṣūnihim [...] Ašbaragīrra, «entre sus 
fortalezas [...] Esparraguera».

–  Ibn Ḥazm, Ŷamhara, p. 501: Ašbaragīrra.

41  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p.115; Fornell Muñoz, «Poblamiento romano en 
el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 92.

42  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 49.
43  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 49, 50; Fornell Muñoz, «Poblamiento romano 

en el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 100.
44  Sobre esta fortaleza en las fuentes históricas escritas en árabe, véase Pérez Ordoñez, 

Alejandro, «Cardela, llave de la frontera occidental del reino nazarí de Granada. Estudio histórico-
artístico de la fortaleza de Cardela o Castillo de Fatima, en Ubrique (Cádiz)», en F. Toro Ceballos 
y J. Rodríguez Molina (eds.), V Estudios de frontera. Funciones de la red castral fronteriza. Homenaje 
a Don Juan Torres Fontes. Jaén, Diputación Provincial de Jaén, 2004, pp. 610-611; Martín Gutié-
rrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 54, 115, 118, 141, 145.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

0

*  al-Buḥayra + Buḥayr («estanque»), madīna («ciudad», «centro urbano»), iqlīm 
(«comarca»/«circunscripción administrativa»), zona de Jerez de la Frontera45

–  Ibn al-Faraḍī, Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus, n.o 36, p. 49: Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Qays, 
min ahl Šaḏūna, min sākinī al-Buḥayra, «Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Qays, de la 
población de Medina Sidonia, entre los habitantes de al-Buḥayra».

–  al-ʽUḏrī, Tarṣīʽ al-ajbār, p. 118: madīnat al-Buḥayra, «ciudad/centro urbano de 
al-Buḥayra».

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 537: iqlīm al-Buḥayra, «circunscripción adminis-
trativa de al-Buḥayra».

–  Ibn Gālib, Farḥat al-anfus, p. 294: [...] al-Buḥayra wa-hiya arḍ zar̔  wa-ḍar̔  
wa-natāŷ, «[...] al-Buḥayra tiene tierra de cultivos, ganadería y animales».

–  Ibn ʽIḏārī, al-Bayān, iv, p. 88: al-Buḥayra.
–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 314: al-Buḥayra, p. 342: Buḥayr.
–  Ibn Ā̔ṣim al-Garnāṭī, Ŷunnat al-riḍā, ii, p. 286: Buḥayr.
–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 68/ii, p. 73: al-Buḥayra [...] arḍ al-zar̔  wa-l-ḍar̔  wa-l-

naḥl wa-l-natāŷ, «al-Buḥayra [...] tierra de cultivos, ganadería, cría de abe-
jas y animales».

–  al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, i, pp. 257, 258: al-Buḥayra.
–  Maḥmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār, i, pp. 160, 161: iqlīm al-Buḥayra, «comarca/

circunscripción administrativa de al-Buḥayra».

*  al-Našma/al-Qašma + al-Tašma, qarya («alquería») > Casba/Casma46, área de 
Vejer de la Frontera

–  Ibn Ŷubayr, Riḥla, p. 8: qarya tu̔ rafu bi-qaryat Qašma min qurà madīnat Ibn 
al-Salīm, «alquería conocida como alquería de Qašma, entre las alquerías 
de la ciudad/centro urbano de Ibn al-Salīm».

–  al-Wanšarīsī, al-Mi̔ yār al-mu̔ rib, ix, p. 485: bi-mawḍi̔  al-Tašma, «en el lugar 
de al-Tašma»47.

*  al-Rutba («aduana», «punto de cobro del portazgo»)48

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 540: al-Rutba, «aduana»/«punto de cobro del por-
tazgo».

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 45/p. 79: al-Rutba, «aduana»/«punto de cobro del por-
tazgo» en la ruta de Algeciras a Sevilla de la provincia (kūra) de Aljarafe.

45  Martínez Ruiz, Juan, «Toponimia gaditana del siglo xiii», en Cádiz en el siglo xiii. Actas 
de las «Jornadas Conmemorativas del VII Centenario de la muerte de Alfonso X el Sabio». Cádiz, Servi-
cio de Publicaciones-Universidad de Cádiz, 1983, p. 102; Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 36, 
40, 46, 47, 81; Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 126, 127.

46  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 36.
47  Desafortunadamente, el contexto de la noticia no permite garantizar que se trate de 

al-Našma/al-Qašma. Por consiguiente, se debe considerar la pertenencia de este topónimo a la Cuenca 
del Guadalete como hipotética.

48  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 33, 34, con el término árabe al-Rataba.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

1

*  Bakkat/¿Birka? Q.m.rāt, qarya («alquería»), nahr («arroyo»)49, zona del Cortijo y Case-
río de Gallardo (área de Medina Sidonia-Jerez de la Frontera)/¿Guadibeque?

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 46/p. 79: Bakkat Q.m.rāt, en la ruta de Algeciras a 
Sevilla de la provincia (kūra) de Aljarafe.

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 536: Bakka, p. 540: nahr Bakka, «arroyo de Bakka».
–  Maḥmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār, i, p. 160: Bakka.

*  Faysāna/Fīsānah + Qaysāna/Qīsānah, qarya («alquería»)50, cerca del Ventorrillo 
de la Cabrala

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, pp. 540-541: qaryat Faysāna/Qaysāna, «alquería de 
Faysāna/Qaysāna».

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 46/p. 79: qaryat Fīsānah/Qīsānah, «alquería de Fīsānah/
Qīsānah», en la ruta de Algeciras a Sevilla de la provincia (kūra) de Aljarafe.

*  Balsāna, madīna («ciudad», «centro urbano»)51

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: «Entre las ciudades de Sidonia (wa-min 
mudun Šaḏūna) podemos citar Balsana (madīna), que es muy antigua; 
frente a ella se alza un gran cerro en cuya ladera meridional (al-ŷiha al-
qibliyya) se excavó una enorme cueva (gār a̔ẓīm) de la que mana un agua 
muy dulce (māʼ a̔ḏb) y en cuyo interior hay unos estrados construidos en 
la antigüedad; cuando los habitantes de esta comarca (ahl tilka al-nāḥiya) 
sienten algún temor se refugian allí y se hacen fuertes dentro con sus bie-
nes (bi-amwālihim), propiedades (amti̔ atihim) y provisiones (mawāšīhim)».

*  banī Bilāl, qarya («alquería»)52, zona de Algeciras
–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, ii, p. 326: qarya banī Bilāl min al-qurà al-mašhūra fī a̔mal 

al-Ŷazīra al-Jaḍrāʼ, «alquería de los banū Bilāl, entre las alquerías conocidas 
del distrito de Algeciras».

*  al-ŷabal al-wāsiṭ («el monte medio»/«la sierra media»), mawḍi̔  («lugar», «sitio»), 
área de Medina Sidonia

49  Véanse Abellán Pérez, Juan, «El despoblado de Beca». Estudios de Historia y de Arqueo-
logía Medievales, v-vi (1985-1986), pp. 361-364; Terés, Elías, Materiales para el estudio de la toponi-
mia hispanoárabe. Nómina fluvial. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1986, 
tomo i, pp. 71-72; Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 34.

50  Abellán Pérez, Juan y Cavilla Sánchez-Molero, Francisco, «Fīsāna Faysāna o 
Q.y.sāna, un despoblado altomedieval en la cora de Šaḏūna». Al-Andalus Magreb, i (1993), pp. 13-22, 
en las fuentes escritas y a partir de las cuales se afirma que Fīsāna/Faysāna/Q.y.sāna y Balsāna son 
«el mismo núcleo»; Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 34.

51  Abellán Pérez y Cavilla Sánchez-Molero, «Fīsāna Faysāna o Q.y.sāna», pp. 13-22, 
en las fuentes escritas y a partir de las cuales se afirma que Balsāna y Fīsāna/Faysāna/Q.y.sāna son 
«el mismo núcleo»; Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 33, 34, 82.

52  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 50.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

2

–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 339: wa-bi-qurb Šaḏūna mawḍi̔  yu̔ rafu bi-l-ŷabal 
al-wāsiṭ, wa-huwa ŷabal fīhi āṯār li-l-awwal, «y cerca de Medina Sidonia, 
un lugar conocido como “el monte medio”/“la sierra media”; es un monte/
una sierra en el/la que hay ruinas antiguas».

*  Būṣa/Būṭah, nahr («arroyo»)53, zona de Medina Sidonia
–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 356: nahr Būṣa, «arroyo de Būṣa».

*  Ṣaddīna54, territorio de Medina Sidonia
–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 356: wa-Ṣaddīna ayḍan min kūrat Šaḏūna bi-l-

Andalus, azaliyya qāʼima al-aswār bāqiyat al-āṯār, «y también Ṣaddīna de la 
provincia/territorio de Medina Sidonia en al-Andalus; es antigua con mura-
llas en pie y restos de ruinas».

*  Ḏuŷŷa > Ducha, qarya («alquería»)55, zona de Jerez de la Frontera
–  al-Ruʽaynī, Barnāmaŷ, n.o  112, p. 212: Abū Mūsà Ī̔sà b. A̔bd Allāh al-Lajmī 

al-Ḏuŷŷī, mansūb ilà Ḏuŷŷa, qarya min qurà Šarīš, «Abū Mūsà ʽĪsà b. ʽAbd 
Allāh al-Lajmī al-Ḏuŷŷī, en relación con Ḏuŷŷa, alquería entre las alque-
rías de Jerez».

–  Ibn al-Abbār, Tuḥfat al-qādim, n.o 109, p. 248: Ī̔sà al-Duŷŷī, Abū Mūsà Ī̔sà b. 
A̔bd Allāh al-Duŷŷī [...] wa-hiya qarya bi-Šarīš, «̔ Īsà al-Duŷŷī, Abū Mūsà 
ʽĪsà b. ʽAbd Allāh al-Duŷŷī [...] y es una alquería de Jerez»56.

–  Ibn ʽAbd al-Malik al-Marrākušī, al-Ḏayl wa-l-takmila, V/2, n.o 910, p. 497: sim-
ple mención de la nisba del sabio ʽĪsà b. ʽAbd Allāh al-Lajmī, Šarīšī Abū 
Mūsà al-Ḏuŷŷī.

*  Šarrāna + Šarāna > Jarana, qarya («alquería»)57, área de Jerez de la Frontera
–  Ibn Diḥya, al-Muṭrib, pp. 208-209: qarya min qurà Šarīš Šarrāna, «alquería entre 

las alquerías de Jerez [de] Jarana»58.
–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, i, p. 301: qaryat Šarāna, «alquería de Jarana», i, p. 307: 

qaryat Šarāna, min qurà madīnat Šarīš, «alquería de Jarana entre las alque-
rías de la ciudad/centro urbano de Jerez».

53  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 66.
54  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 86.
55  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 68, 158; Martín Gutiérrez, «Análisis de la 

toponimia», p. 262.
56  Nota bene: en esta noticia, el autor no menciona expresamente el nombre toponímico 

Duŷŷa/Ḏuŷŷa.
57  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 73; Martín Gutiérrez, «Análisis de la toponi-

mia», p. 263; Borrego Soto, Miguel Ángel, «La alquería de Jarana y los Banū l-Murjī». Al-Anda-
lus Magreb, 12 (2005), pp. 19-21.

58  El editor del texto árabe restituye el topónimo como Šarrāna. Sin embargo, creemos que 
la lectura Šarāna es más apropriada.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

3

*  al-Ḥāŷibiyya > La Coronada, mawḍi̔  («lugar», «sitio»)59, makān («lugar», «sitio»), 
zona de Algeciras

–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, i, p. 321: mawḍi̔  sahl ̔ alayhi ḥāŷib mušarraf [...] yu̔ rafu bi-l-
Ḥāŷibiyya, «lugar llano sobre el cual hay una cornisa almenada [...] cono-
cido como al-Ḥāŷibiyya».

–  al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-a̔ šà, v, p. 213: makān [...] yu̔ rafu bi-l-Ḥāŷibiyya, «lugar 
[...] conocido como al-ḤāŶibiyya».

*  al-Naqāʼ («lengua de arena»), makān («lugar», «sitio»)60, zona de Algeciras
–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, i, p. 321: wa-min mutanazzahātihā al-Naqā, «y entre sus 

lugares de recreo, está el de la “lengua de arena”».
–  al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-a̔ šà, v, p. 213: makān yu̔ rafu bi-l-Naqāʼ, «lugar/sitio cono-

cido como la “lengua de arena”».

*  wādī l- a̔sal, nahr («río de la miel»)61, zona de Algeciras
–  al-ʽUḏrī, Tarṣīʽ al-ajbār, p. 117: wādī l- A̔sal, «río de la miel».
–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 539: nahr al- A̔sal, «arroyo de la miel».
–  Ibn al-Abbār, Tuḥfat al-qādim, p. 68: wādī l- A̔sal, «río de la miel».
–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, i, p. 321: wa-nahruhā yu̔ rafu bi-wādī l- A̔sal, «y su arroyo 

es conocido como “río de la miel”».
–  al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-a̔ šà, v, p. 213: wa-nahruhā yu̔ rafu bi-wādī l- A̔sal, «y su 

arroyo es conocido como “río de la miel”».
–  al-Wanšarīsī, al-Mi̔ yār al-mu̔ rib, ix, pp. 262, 263: nahr wādī l- A̔sal min jāriŷ 

al-Jaḍrā ,̓ ḥarasahā Allāh, «arroyo del “río de la miel”, al exterior de Algeci-
ras, que Díos la proteja».

–  al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, iii, p. 317: wādī l- A̔sal, «río de la miel».

*  Lakkuh + Lakk + Lakka > Guadalete, nahr («arroyo»), wādī («río») + madīna 
(«ciudad», «centro urbano»)62.

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 46/p. 79: wādī Lakka, «río Guadalete».
–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, i, p. 302: nahr Lakkuh, «arroyo Guadalete».
–  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil, iv, p. 562: a̔là nahr Lakka min a̔ māl Šaḏūna, «sobre el 

arroyo del Guadalete de los distritos de Medina Sidonia».

59  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 40, 46.
60  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 40, 46.
61  Terés, Materiales para el estudio de la toponimia hispanoárabe, p. 192; Abellán Pérez, 

El Cádiz islámico, pp. 40, 46.
62  Nota bene: este hidrónimo ha sido objeto de un buen número de estudios y por este 

motivo, solo limitamos nuestra aportación a algunos datos hallados en las fuentes árabes. Martínez 
Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 102; Terés, Materiales para el estudio de la toponimia 
hispanoárabe, pp. 346-359; Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 34, 37, 50, 54, 57, 66, 78, 79, 81, 
89, 108, 139, 142. Sobre el topónimo como nombre de una «ciudad/centro urbano» en época islá-
mica, véase Fornell Muñoz, «Poblamiento romano en el valle del Guadalete (Cádiz)», pp. 98-99.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

4

–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 466: wādī Lakkuh, «río Guadalete», p. 511: 
madīna bi-l-Andalus min kūrat Šaḏūna, «ciudad/centro urbano de al-
Andalus, de la provincia de Medina Sidonia», qadīma min bunyān qayṣar 
Uktubyān, «es antigua entre las construcciones del cesar Augusto», wa-lahā 
ḥamma, «y tiene una fuente/baño termal».

–  ʽAbd al-Raḥmān b. Jaldūn, Tārīj, vii, p. 273: wād Lakk, «río Guadalete», vii, 
p. 274: basāʼiṭ wād Lakk, «tierras del río Guadalete».

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 64/ii, p. 70: wādī Lakk, «río Guadalete».
–  al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, i, p. 249: wādī Lakkuh, «río Guadalete», i, p. 258: wādī 

Lakka min kūrat Šaḏūna, «río Guadalete de la provincia de Medina Sido-
nia», iii, p. 24: wādī Lakkuh, «río Guadalete».

*  al-Qanāṭir + al-Qanāṭīr («los puentes») > El Puerto de Santa María, balda («núcleo 
de poblamiento rural/urbano»), ḥiṣn («fortaleza»), balad («localidad»)63

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, pp. 540, 573: al-Qanāṭir, «los puentes».
–  Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān, iv, p. 400: Qanāṭir al-Andalus, 

balda qurb Rūṭa, «los puentes de al-Andalus, núcleo de poblamiento rural/
urbano cercano a Rota».

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 326: al-Qanāṭir, «los puentes», p. 351: ḥiṣn 
al-Qanāṭir, «fortaleza de los puentes».

–  ʽAbd al-Raḥmān b. Jaldūn, Tārīj, vii, p. 260: al-Qanāṭīr, p. 273: ḥiṣn al-Qanāṭir, 
«fortaleza de los puentes».

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: «Además de sus fortalezas antes citadas 
(wa-min ḥuṣūnihā), también dependen de ella (Medina Sidonia) las fortale-
zas (wa-min ḥuṣūnihā) de Nablab, Šalūqa (ḥiṣn), Galyāna (ḥiṣn), al-Qanāṭīr 
(ḥiṣn), al-Aqwās (ḥiṣn) y más de setecientas alquerías (saba̔ mi̓ a qarya)».

–  Aḥmad b. Qāsim al-Ḥaŷarī, Riḥlat Afūqāy al-Andalusī, p. 41: fī balad yusammà 
Šant Mariyā, «en una localidad llamada Santa María».

–  Aḥmad b. al-Mahdī al-Gazzāl, Natīŷat al-iŷtihād, p. 221: madīnat Bunṭ 
Sanṭamariyya, «ciudad/centro urbano de El Puerto de Santa María».

*  Galyāna > Grañina/Grañinilla/Puerto Chico, ḥiṣn («fortaleza»)64

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 326: Galyāna.
–  ʽAbd al-Raḥmān b. Jaldūn, Tārīj, vii, p. 260: Galyāna.
–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: «Además de sus fortalezas antes citadas 

(wa-min ḥuṣūnihā), también dependen de ella (Medina Sidonia) las fortale-

63  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 104; Abellán Pérez, El 
Cádiz islámico, pp. 37, 38, 82, 140; Ruiz Gil, José Antonio, «El paisaje rural en torno a la alquería 
de Grañina: Pocito Chico (El Puerto de Santa María, Cádiz)», en E. Martín Gutiérrez (ed.), El pai-
saje rural en Andalucía occidental durante los siglos bajomedievales. Cádiz, Servicio de Publicaciones, 
2011, pp. 94-99, en la documentación escrita.

64  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 82; Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio 
ambiente, p. 92; Fornell Muñoz, «Poblamiento romano en el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 101.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

5

zas (wa-min ḥuṣūnihā) de Nablab, Šalūqa (ḥiṣn), Galyāna (ḥiṣn), al-Qanāṭīr 
(ḥiṣn), al-Aqwās (ḥiṣn) y más de setecientas alquerías (saba̔ mi̓ a qarya)».

*  Nablab, ḥiṣn («fortaleza»)65

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: «Además de sus fortalezas antes citadas 
(wa-min ḥuṣūnihā), también dependen de ella (Medina Sidonia) las fortale-
zas (wa-min ḥuṣūnihā) de Nablab, Šalūqa (ḥiṣn), Galyāna (ḥiṣn), al-Qanāṭīr 
(ḥiṣn), al-Aqwās (ḥiṣn) y más de setecientas alquerías (saba̔ mi̓ a qarya)».

*  al-Aqwās («las columnas»), ḥiṣn («fortaleza»)66

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: «Además de sus fortalezas antes citadas 
(wa-min ḥuṣūnihā), también dependen de ella (Medina Sidonia) las fortale-
zas (wa-min ḥuṣūnihā) de Nablab, Šalūqa (ḥiṣn), Galyāna (ḥiṣn), al-Qanāṭīr 
(ḥiṣn), al-Aqwās (ḥiṣn) y más de setecientas alquerías (saba̔ mi̓ a qarya)».

*  Būnas/Pūnas, qarya («alquería»)67, área de Jerez de la Frontera
–  Ibn al-Abbār, al-Takmila, n.o 453, p. 146: yu̔ rafu bi-l-Būnasī nisba ilà qaryat Būnas 

bi-l-bāʼ al-mu̔ ŷama, «es conocido como al-Būnasī, adjetivo de relación de 
la alquería de Būnas con la bāʼ marcada con un punto».

*  Šant Bayṭar + Šant Bāṭrā > Santi Petri - San Pedro, ḥalq («garganta», «boca de 
río»), fum(m) («boca»), kanīsa («iglesia»)68

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 540: ḥalq Šant Bayṭar, «boca del río Santi Petri», 
p. 729: kanīsat Šant Bayṭar, «iglesia de Santi Petri».

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 50/p. 83: ḥalq Šant Bāṭrā/«boca del río Santi Petri».
–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 448: al-kanīsa al-ma̔ rūfa bi-Šant Bayṭar, «la 

iglesia conocida como Santi Petri».
–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 65/ii, p. 71: wa-fī Šant Bayṭar kanīsa a̔ẓīma, «y en 

Santi Petri, hay una iglesia imponente».

*  Tānbul + Ṭanbīl + Tanbūl + Ṭubayl > Tempul, ḥiṣn («fortaleza»), qarya («alquería»)69, 
término municipal de San José del Valle

65  Este topónimo no se cita expresamente como ḥiṣn, en singular. Abellán Pérez, El 
Cádiz islámico, p. 82.

66  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 82; Fornell Muñoz, «Poblamiento romano en 
el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 64.

67  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 85.
68  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 33, 50, 51, 57, 60.
69  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 57, 153; Martín Gutiérrez, «Análisis de la 

toponimia», p. 297; Alcina Segura, «Agua y arquitectura defensiva en la Edad Media», pp. 197-199; 
Martín Gutiérrez, Emilio, «El agua en Tempul a finales de la Edad Media», en L.G. Lagostena 
Barrios (ed.), Lacus autem idem et stagnus, ubi inmensa aqua convenit. Estudios históricos sobre hume-
dales en la Bética (II). Cádiz, Editorial Didáctica Tecnológica S.L., 2016, pp. 71-75, en fuentes escri-
tas; Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 50, 54, 55, 56, 60, 88, 94, 141.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

6

–  Abū l-Jayr al-Išbīlī, ‘Umdat al-ṭabīb, i, n.o 3463, p. 405/ii, n.o 3463, p. 548: qarya 
tusammà Tānbul, «alquería llamada Tempul».

–  Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān, i, p. 212: ḥiṣn yu̔ rafu bi-Ṭubayl, 
«fortaleza conocida como Tempul».

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 384: min al-ḥuṣūn miṯl [...] Tanbūl, «entre las 
fortalezas como [...] Tempul».

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 66/ii, p. 72: ḥiṣn Ṭanbīl, «fortaleza de Tempul».

*  Jawlān > ¿Mesa del Esparragal?, qal̔ a («fortaleza»)70

–  Ibn al-Jarrāṭ al-Išbīlī, Ijtiṣār iqtibās al-anwār, p. 184: qal̔ at Jawlān, «fortaleza 
de Jawlān».

–  Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib, ii, p. 310: qal̔ at Jawlān, qal̔ a manī a̔ ka-l-māʼida munqaṭi̔ a, 
wa-lahā kurūm wa-basātīn wa-nahr ṣagīr [...], «fortaleza de Jawlān la cual 
es una fortaleza inexpugnable, como una mesa aislada y que tiene viñedos, 
huertas y un pequeño arroyo [...]».

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 214: qal̔ at Jawlān, «fortaleza de Jawlān».
–  al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, i, p. 295: wa-qal a̔t Jawlān mašhūra bayna al-Ŷazīra 

al-Jaḍrāʼ wa-Išbīliya, «y la fortaleza de Jawlān, conocida entre Algeciras y 
Sevilla».

*  Alqār > Algar, ḥiṣn («fortaleza»)71

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 384: min al-ḥuṣūn miṯl [...] Alqār, «entre las 
fortalezas como [...] Algar».

*  Sīṭīl > Setenil de las Bodegas, ḥiṣn («fortaleza»)72

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 384: min al-ḥuṣūn miṯl [...] Sīṭīl, «entre las 
fortalezas como [...] Setenil».

*  al-M.dūr/al-Mudawwar > Castillo de Aznalmara/Matrera (Pajarete, Almajar), 
ḥiṣn («fortaleza»)73, término municipal de Villamartín

70  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 105; Abellán Pérez, El Cádiz 
islámico, p. 37, en donde se plantea, con punto de interrogación, la hipotética identificación del lugar 
con Mesa del Esparragal.

71  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», pp. 102, 106, 108; Martín Gutié-
rrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 23, 110, 185.

72  Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 23, 114.
73  Según Pérez Ordoñez, Alejandro, «Arquitectura y urbanismo andalusíes en Benaocaz 

y sus despoblados de Archite y Aznalmara». Papeles de Historia, 6 (2010), p. 133, citando otros inves-
tigadores que resaltan que en Ibn Abī Zarʽ el topónimo aparecería con la grafía al-Marūr y podría 
corresponder al castillo de Aznalmara. En la edición empleada para nuestro trabajo, el texto pone 
al-M.dūr/al-Mudawwar. Por otra parte, Gutiérrez López, José María y Martínez Enamorado, 
Virgilio, «Matrera (Villamartín): una fortaleza en el alfoz de Arcos», en I Congreso de Historia de 
Arcos de la Frontera. Arcos de la Frontera, Ayuntamiento de Arcos de la Frontera, 2003, pp. 117-118, 
opinan que Matrera podría ser el al-M.dūr de las fuentes árabes y con ubicación en la zona de Arcos 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

7

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 384: ḥiṣn al-M.dūr/al-Mudawwar, «fortaleza 
de Aznalmara/Matrera».

*  Fart, munt («monte», «sierra») Montifarti74, zona de Arcos de la Frontera
–  Abū l-Jayr al-Išbīlī, ‘Umdat al-ṭabīb, i, n.o 3463, p. 405/ii, n.o 3463, p. 548: fī 

ŷabal yusammà munt Fart, «sobre el monte/la sierra llamado/a Montifarti».

*  ʽAsalūka > Alocaz, qarya («alquería»)75

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 541: qaryat A̔salūka, «alquería de Alocaz».

*  wādī l-qazzāzīn, «río de los sederos» > Guadalcacín/Guadalcazacín + Majaceite76, 
área de Jerez de la Frontera

–  Abū l-Jayr al-Išbīlī, ̔ Umdat al-ṭabīb, i, n.o 2228, p. 233/ii, n.o 2228, p. 340: wādī 
l-qazzāzīn bi- a̔mal Arkuš, «“río de los sederos” en el distrito de Arcos», i, 
n.o 3811, p. 447/ii, n.o 3811, p. 598: wa-bi-wād al-qazzāzīn li- a̔mal Arkuš, 
«y en el “río de los sederos” del distrito de Arcos».

*  Ṭiribušāna > Trebujena, marsà («embarcadero», «puerto»)77

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 541: marsà Ṭiribušāna, «embarcadero de Trebu-
jena», p. 561: Ṭiribušāna.

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 46/p. 79: el camino de Jerez a Sevilla tiene dos rutas 
(ṭarīqān): ruta del río (ṭarīq al-nahr): marsà Ṭiribušāna, «embarcadero de 
Trebujena».

*  Qalsāna + Qarsāna + Qalšāna + Ṭušāna + Galsāna > Calsena, madīna («ciudad», 
«centro urbano»), ḥāḍira («capital de región/comarca»), qaṣaba («alcazaba»), 
qāʽida («capital de zona/comarca»), qarya («alquería»)78, zona de Junta de 

de la Frontera; Pérez Ordoñez, Alejandro, «El castillo de Matrera en Villamartin (Cádiz). Una 
fortaleza de frontera». Almajar. Revista de Historia, Arqueología y Patrimonio de la Sierra de Cádiz, 
2 (2005), pp. 86-89. Véase Martín Gutiérrez, Paisajes, ganadería y medio ambiente, pp. 54, 115, 
117, 145, 191, sobre Aznalmara.

74  Martín Gutiérrez, «Análisis de la toponimia», p. 296.
75  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 33; Fornell Muñoz, «Poblamiento romano en 

el valle del Guadalete (Cádiz)», p. 94.
76  Terés, Materiales para el estudio de la toponimia hispanoárabe, pp. 221, 329.
77  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 33, 34.
78  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 41, 66, 67, 74, 81, 108, 109, 111, 114, 116, 117, 

125; Richarte García, María José y Aguilera Rodríguez, Laureano, «La ciudad de Qalsana (Junta 
de los Ríos, Arcos de la Frontera) desde una perspectiva histórico-arqueológica», en I Congreso de 
Historia de Arcos de la Frontera. Arcos de la Frontera, Ayuntamiento de Arcos de la Frontera, 2003, 
pp. 87-89, 97-98. Nota bene: el geógrafo al-Ḥimyarī (al-Rawḍ al-mi̔ ṭār fī jabar al-aqṭār. Edición de 
Iḥsān ̔ Abbās, Beirut, Maktabat Lubnān, 1975, p. 466) y el cronista Maḥmūd Maqdīš (Nuzhat al-anẓār 
fī a̔ŷāʼib al-tawārīj wa-l-ajbār. Edición de ʽAlī al-Zuwārī y Muḥammad Maḥfūẓ, Beirut, Dār al-
Garb al-Islāmī, 1988, 2 vols., i, p. 221) mencionan una qarya llamada Qalšāna y situada en Ifrīqiya.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

8

los ríos, Arcos de la Frontera, entre la confluencia de los ríos Guadalete y 
Majaceite

–  Una Crónica anónima, p. 47/p. 114: ḥāḍirat Qalsāna, «capital de región/comarca 
Calsena».

–  Ibn al-Faraḍī, Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus, n.o 624, p. 363: Ṭarūḍ b. Qāsim b. Abī 
l-Fatḥ, min ahl Šaḏūna, min sākinī Qalsāna, «Ṭarūḍ b. Qāsim b. Abī l-Fatḥ, 
de la población de Medina Sidonia y entre los habitantes de Calsena», 
n.o 715, p. 403: A̔bd Allāh b. Yūsuf al-Ballūṭī, min sākinī Šaḏūna, «̔ Abd 
Allāh b. Yūsuf al-Ballūṭī, entre los habitantes de Medina Sidonia», «juris-
consulto» (muftī) de Qalsāna, n.o 1073, p. 616: Abū Muḥammad Qāsim b. 
ʽAsākir estaba entre los «juristas» ( fuqahāʼ) de Qalsāna, n.o 1370, p. 782: 
Muḥammad b. Ā̔mir b. Muḥammad al-Jatʽī, min ahl Šaḏūnah, min sākinī 
Qalsāna, «Muḥammad b. Ā̔mir b. Muḥammad al-Jatʽī, de la población de 
Medina Sidonia y entre los habitantes de Calsena», p. 885: ḥāḍirat Qalsāna, 
«capital de la región/comarca [de] Calsena».

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 112: ḥāḍirat Qalsāna, «capital de la región/comarca 
[de] Calsena», p. 119: Qalsāna.

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 88/p. 77: ḥāḍirat Qalsāna, «capital de la región/
comarca de Calsena», p. 218/p. 167: madīnat Qalsāna qaṣaba kūrat Šaḏūna, 
«ciudad/centro urbano de Calsena, alcazaba de la provincia de Medina Sido-
nia», p. 237/p. 181: madīnat Qalsāna, «ciudad/centro urbano de Calsena».

–  al-ʽUḏrī, Tarṣīʽ al-ajbār, p. 117: ḥāḍirat Qalsāna, «capital de la región/comarca 
[de] Calsena».

–  Ibn ʽIḏārī, al-Bayān, ii, p. 197: madīnat Qalsāna allatī hiya qāʽidat al-kūra 
[Šaḏūna], «ciudad/centro urbano de Calsena la cual es capital de la zona/
comarca de la provincia [Medina Sidonia]».

–  Ajbār duwal mulūk al-ṭawāʼif, p. 294/Crónica anónima de los reyes de Taifas, 
p. 27: Qalsāna.

–  Ibn al-Jarrāṭ al-Išbīlī, Ijtiṣār iqtibās al-anwār, p. 183: Qalsāna: Abū l-Ḥazm Ṭawq 
b. Qāsim b. Abī l-Fatḥ min ahl Šaḏūna min sākinī Qalsāna, «Calsena: Abū 
l-Ḥazm Ṭawq b. Qāsim b. Abī l-Fatḥ, de la población de Medina Sidonia y 
entre los habitantes de Calsena».

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 536: Ṭušāna, p. 537: Galsāna.
–  al-Ḍabbī, Bugyat al-multamis, n.o 868, p. 315: Ṭūḍ b. Qāsim b. Abī l-Fatḥ, min 

ahl Šaḏūna, (min sākinī Qalsāna min kuwar Šaḏūna), «Ṭūḍ b. Qāsim b. Abī 
l-Fatḥ, de la población de Medina Sidonia, (entre los habitantes de Calsena 
de las comarcas de Medina Sidonia)»79.

–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 466: wa-Qalšāna ayḍan, bi-l-sīn wa-l-šīn fī 
l-Andalus min kūrat Šaḏūna wa-hiya madīna sahliyya a̔là wādī Lakkuh, 

79  La lectura del antropónimo Ṭūd debe ser corregida en Ṭarūd; la voz árabe kuwar (plural 
de kūra) puede tener también el significado de «provincias». En la noticia, se lee la voz árabe kuwar, 
que hemos traducido como «comarcas» en este caso concreto.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
2

9

«y también Calsena, con la “s” y la “š”; está en la provincia de Medina Sido-
nia; y ella es una ciudad plana/centro urbano plano sobre el río Lakkuh».

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 64/ii, p. 70: qaryat Qarsāna, «alquería de Calsena».
–  Maḥmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār, i, p. 160: Ṭušāna, i, p. 161: Galsāna.

*  Magīla, ḥuṣūn («fortalezas»), iqlīm («comarca»/«circunscripción administrativa»), 
zona de Medina Sidonia

–  Ibn ʽIḏārī, al-Bayān, ii, p. 197: ḥuṣūn Magīla, «las fortalezas de Magīla».
–  Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān, v, p. 163: iqlīm min a̔ māl Šaḏūna 

bi-l-Andalus fīhi qal̔ at Ward wa-fī arḍihi sa̔ a, «comarca/circunscripción 
administrativa de los distritos de Medina Sidonia donde está la fortaleza de 
Ward y en ella hay opulencia».

*  al-Manāra («almenara», «faro»), iqlīm («comarca», «circunscripción administra-
tiva»), área de Medina Sidonia.

–  Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān, i, p. 201: iqlīm al-Manāra bi-
l-Andalus qurb Šaḏūna, «comarca/circunscripción administrativa de 
al-Manāra en al-Andalus, cercana a Medina Sidonia».

*  Ibn al-Salīm, ḥiṣn («fortaleza»), madīna («ciudad», «centro urbano»), qalʽa 
(«fortaleza»)80, zona de Medina Sidonia.

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, pp. 536, 541: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/centro 
urbano de Ibn al-Salīm».

–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 46/p. 79: qal̔ at Ibn al-Salīm, «fortaleza de Ibn al-Salīm».
–  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil, iv, p. 564: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/centro urbano 

de Ibn al-Salīm».
–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 342: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/centro 

urbano de Ibn al-Salīm».
–  Ibn Ā̔ṣim al-Garnāṭī, Ŷunnat al-riḍā, ii, p. 286: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/

centro urbano de Ibn al-Salīm».
–  al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-mi̔ ṭār, p. 466: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/centro 

urbano de Ibn al-Salīm».
–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 64/ii, p. 71: «entre sus castillos (wa-min ḥuṣūnihā) está 

el de Ibn al-Salīm (ḥiṣn), de fundación moderna (wa-huwa ḥādiṯ al-waḍʽ) 
construido durante el Islam; posee una mezquita aljama (ŷāmi̔ ) y un baño 
grande (ḥammām a̔ẓīm)».

80  Borrego Soto, Miguel Ángel, «La ciudad andalusí de Šiḏūna (siglos viii-xi)». Al-Anda-
lus Magreb, 14 (2007), pp. 7-10, ofrece una discusión sobre si la propia Medina Sidonia y el topó-
nimo Ibn al-Salīm eran un mismo lugar; si hemos captado correctamente sus observaciones, el autor 
citado no cree posible que Medina Sidonia fuera Ibn al-Salīm.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

0

–  al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, ii, p. 306: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/centro urbano 
de Ibn al-Salīm»81.

–  Maḥmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār, i, p. 160: madīnat Ibn al-Salīm, «ciudad/
centro urbano de Ibn al-Salīm».

3.2. Topónimos con hipotética identificación y/o ubicación aproximativa 
en la Cuenca del Guadalete

*  Wasīm > ¿Gaucín?, faŷŷ («desfiladero», «puerto», «camino de montaña»)
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 87/p. 76: faŷŷ Wasīm, «desfiladero de Wasīm».

*  Munt, ŷabal («monte», «sierra»), ¿Cerro del Viento, situado junto a la Laguna de 
Medina Sidonia?

–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 541: ŷabal Munt, «monte de Munt».

*  al- Ā̔buh/al- Ā̔ba, qarya («alquería»)82, ¿Las Algámitas o el Cortijo de las Habas?
–  al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ, p. 45/p. 79: qaryat al-̔ Ābuh/al-̔ Āba, «alquería de al- Ā̔buh/

al- Ā̔ba», en la ruta de Algeciras a Sevilla.

3.3. Topónimos sin identificación y/o con ubicación insegura en la Cuenca 
del Guadalete

*  Lanqīlah, qarya («alquería»)83

–   Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, ii/1, p. 133: qaryat Lanqīlah, «alquería de Lanqīlah».

*  al-Kawr/¿al-Kuwar?84

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 68: ahl al-Kawr/¿al-Kuwar?, «gente/población de 
al-Kawr/¿al-Kuwar?».

*  Amrīqah/ʽAnrina, ḥiṣn («fortaleza»)85

–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 112: ḥiṣn Amrīqah/̔Anrina, «fortaleza de Amrīqah/
ʽAnrina».

81  En la nota 1 de la referencia a la fuente árabe, el editor afirma que «Ibn al-Salīm es el nom-
bre de la ciudad/centro urbano de Medina Sidonia» (madīnat Ibn al-Salīm: ism li-madīnat Šaḏūna).

82  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 34.
83  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 80.
84  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 105. Si fuera cierto la grafía en Kuwar, entonces, 

el término podría significar «provincias», «comarcas».
85  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, pp. 108, 110: el autor indica que ̔ Anrina correspon-

dería al poblado de Lebrija, sin proporcionar ninguna explicación, ni datos textuales adicionales.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

1

*  Lawra, ḥiṣn («fortaleza»)
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, iii, p. 121: ḥiṣn Lawra, «fortaleza de Lawra».

*  Sās
–  Ibn Ḥayyān, al-Muqtabis, v, p. 87/p. 76: ahl Sās, «gente/población de Sās».

*  Barīd, qarya («alquería»)86

–  al-ʽUḏrī, Tarṣīʽ al-ajbār, p. 117: qaryat Barīd, «alquería de Barīd».

*  Munt Šīt, ŷabal («monte», «sierra»)
–  al-ʽUḏrī, Tarṣīʽ al-ajbār, p. 118: al-ŷabal al-ma̔ rūf bi-Munt Šīt, «monte conocido 

como Munt Šīt».

*  al-Manzil («parador», «estación», «posada»), qarya («alquería»)
–  al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 541: al-Manzil wa-hiya qarya kabīra, ḏāt sūq 

ā̔mira wa-jalq kaṯīr, «al-Manzil, alquería grande con un zoco repleto y 
mucha gente».

*  ŷabal al-ṣūf («monte/sierra de la lana»)87

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 214: ŷabal al-ṣūf, «monte/sierra de la lana».

*  Abrīd, ŷabal («monte», «sierra»)88

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 352: ŷabal Abrīd, «monte/sierra de Abrīd».

*  a̔yn al-ṣajra («fuente de la roca»/«fuente de la peña fortificada»), ḥiṣn («fortaleza»)89

–  Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib, p. 362: ḥiṣn a̔yn al-ṣajra, «fortaleza de la fuente 
de la roca»/«fortaleza de la fuente de la peña fortificada».

*  Farṭāna, wādī («río»)90

–  Ḏikr bilād al-Andalus, i, p. 64/ii, p. 70: wādī Farṭāna, «río de Farṭāna».

86  El topónimo al-Barīd podría relacionarse con el término bereber abrīd (plural ibrīdān) 
que equivale a «camino», «ruta».

87  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 103.
88  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 102. El topónimo Abrīd podría 

corresponder a la voz bereber abrīd (plural ibrīdān) que significa «camino», «ruta».
89  Martínez Ruiz, «Toponimia gaditana del siglo xiii», p. 102.
90  Abellán Pérez, El Cádiz islámico, p. 81.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

2

4. CONCLUSIONES

En las páginas precedentes hemos tratado de identificar la realidad del pobla-
miento y paisaje del territorio de la Cuenca del Guadalete a la luz de varias fuentes 
árabes. Puede establecerse una primera valoración según dos ejes: el problema de la 
terminología árabe relativa a los modos de poblamiento y a la división geográfico-
administrativa, así como la necesidad de una intervención más amplia de la docu-
mentación arqueológica. En efecto, los datos textuales y arqueológicos deben estar 
íntimamente ligados porque de ellos depende nuestro conocimiento de los hechos 
relativos al territorio y sus asentamientos, tal como existieron. Decidimos utilizar 
un corpus de textos variados pero limitado para intentar un primer acercamiento 
a los problemas que se acaban de plantear. Sin embargo, se reconocerá que a veces 
todas estas fuentes son solo meramente alusivas y poco precisas. Sabemos que la 
correcta interpretación de las menciones textuales es fundamental y aquí, la filolo-
gía arropada a la historia y la geografía es de gran ayuda.

A la vista de lo expuesto, no se puede cuestionar la alta presencia de ḥuṣūn 
en la geografía de la Cuenca del Guadalete. En este mismo sentido, sería útil seña-
lar que el cronista tunecino tardío Maḥmūd Maqdīš (m. 1813) recuerda, por ejem-
plo, que en la macrozona de Calsena, Ibn al-Salīm y al-Buḥayra había «numerosas 
fortalezas parecidas a ciudades pobladas» (wa-ḥuṣūn kaṯīra ka-l-mudun [ ā̔mira])91.

En una perspectiva de continuidad cronológica, habrá que estudiar sin duda 
las fuentes cristianas relativas al reparto de tierras y casas dejadas a las nuevas pobla-
ciones que vinieron a asentarse. Gracias a este tipo de documentos, ricos en materia-
les microtoponímicos, sería posible reconstruir la estructura del poblamiento a una 
escala más precisa, para finales del periodo nazarí y ver así los cambios de la época 
cristiana. Es evidente, pues, que ḥiṣn, qarya y madīna aparecen como elementos 
estructurantes destacados de los territorios de la Cuenca del Guadalete. De hecho, 
unos veinte lugares fueron designados por el término ḥiṣn, una quincena de topó-
nimos por la palabra qarya y unos cuantos sitios con el nombre madīna.

La idea de considerar los núcleos de poblamiento como elementos agluti-
nantes de comunidades de individuos no es del todo nueva, pero nos gustaría plan-
tear una vez más el problema de la utilidad de la arqueología, que ya aporta, para 
determinados yacimientos, elementos de respuesta sobre la ocupación del territorio. 
En este sentido, correspondería a la misma arqueología ayudarnos a comprender 
mejor las funciones de los polos de poblamiento mencionados, así como los tiempos 
de su establecimiento durante la época islámica en la región estudiada. Formula-
remos un esbozo de hipótesis de investigación estudiando el papel de los asenta-
mientos considerados como mudun y su influencia en las qurà circundantes. Sobre 
este tema, señalemos que existía una cierta jerarquía de espacios controlados por la 
madīna. Finalmente, cabe recordar que algunas microzonas han sido objeto de tra-
bajos que combinan el uso de los métodos de análisis textual y arqueológico con el 

91  MaḤmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār, i, p. 160.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

3

fin de actualizar las modalidades de ocupación de los espacios, particularmente en 
la parte sudoriental de al-Andalus (Granada, Almería). Y, de hecho, somos conscien-
tes de que es en base a estas investigaciones que habrá que seguir indagando más en 
profundidad sobre las modalidades de ocupación de los lugares y el diseño de las 
comarcas de la Cuenca del Guadalete en época islámica. Estas observaciones podrán 
ser tomadas en cuenta para intentar determinar el grado de continuidad, transfor-
mación o abandono en los propios tipos de ocupación territorial por las comunida-
des de individuos, mediante un examen exhaustivo de las fuentes escritas en árabe, 
de la documentación cristiana y del registro arqueológico.

5. GLOSARIO BÁSICO DE VOCES RELACIONADAS 
CON LOS MODOS DE POBLAMIENTO Y DISEÑO 

DE LOS PAISAJES

En este apartado hemos clasificado las voces según el orden alfabético árabe. 
Sobre léxico árabe relacionado con los modos de poblamiento y diseño de los paisa-
jes en al-Andalus existe una abundante bibliografía. Por nuestra parte, nos hemos 
limitado a referir a algunos estudios capaces de arrojar luz sobre cuestiones lexico-
gráficas y semánticas.

balda
*  Dozy, Supplément, i, pp. 109-110: en la entrada {BLD} no se da ninguna defini-

ción relacionada con la noción de «núcleo de poblamiento rural/urbano».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 242: «balda ‘pueblo’– FCD 

62. ♦ Albelda (Huesca y Logroño), del áa. al-Balda ‘el pueblo’, APT 47. ♦ Bal-
dat Yawḍar dá. 1502 (Castellón) ‘el pueblo de Yawḍar’, hoy Ayódar, CBB 101».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 171:
«*  {BLD} balda: ‘cité’*».
*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 63: «albe(l)

da = elbelda: mot non-assimilé de GP 22 et 86, < arabe andalou al+balda < 
arabe classique baldah “ville (et ses alentours)”».

ŷabal
*  Dozy, Supplément, i, pp. 171-172: en la entrada {ŶBL} no se da ninguna defini-

ción relacionada con las nociones de «monte», «montaña», etc.
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 305: «Ŷabal ‘monte, sie-

rra’– FCD 89; P. Alc. gébel, gébbel, jébel ‘sierra, monte alto, serranía, mon-
taña, FCP 31. ♦ Gibraltar (Cádiz), dá. Ŷabal Ṭāriq ss. viii-xiv ‘el monte de 
Ṭāriq’, ID 177; HI 9, 74, 121; APT 108. ♦ Gibraleón (Huelva), dá. s. xii 
Ŷabal al-ʿ Uyūn, ID 174; APT 107. ♦ Ŷazū al-Ŷabal dá. 1232 (Mallorca) ‘el 
distrito de la sierra’, txt. cat. “Jazu de la Montania”, JBB 267; COD 203. 
Para Jabalcol véase Ŷibāl. Dual ♦ Gibiley, aldea (Huércal-Overa, Am), del 
áa. al-Ŷabalay ‘los dos cerros’, RP. Dim. ♦ “Aljubayalid” 1494, sierra (Coma-
res, Má), RC 1-3; del áa. alŶubayyalāt ‘las serretas’, RP».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

4

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 
246: «*{ǦBL} >*Ǧabal + Ǧibāl<, GL >Ǧablun< (syriaque), ZǦ >Ǧab(a)l<, 
AC >Ǧabal<, RC diminutif + jubayalid (lire jubayalit), AL geb(b)el + gibil 
“montagne”. gebel guati + gibil guatiin «colline»; gebel aqhal + gibil cohal 
“Sierra Morena” (géographie, pluriel faux); Geblalfath “Gibraltar” (géogra-
phie); haric a jebel + hurrac “garde forestier”. IQ >Ǧabal fārū< «Gibralfaro» 
(géographie); >ṣaḥb al+Ǧabal< “le Seigneur de la Montagne” (sobriquet du 
rebelle ʕAbdulmuʔmin au commencement de sa révolte contre les Almora-
vides). AL gebeli + in, VA >Ǧabalī + īn< «montagnard; sauvage”. >Ǧibillah 
+ āt< “disposition naturelle”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 356: «gebe/
al = gabal “montagne”: mot technique non-assimilé chez GP 94, < ǧabal».

ḥiṣn
*  Dozy, Supplément, i, p. 297: «redoute, village entourée d’une muraille».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 258: «ḥiṣn ‘fortaleza’— FCD 

129; P. Alc. híçan ‘fortaleza, castillo’, huçáyan ‘castillo pequeño’, FCP 46. 
♦ Iznalloz (Granada), dá. Ḥiṣn al-Lawz ‘castillo de los almendros’, s. xvi 
“Aznalloz, Haznalloz”, APT 113, SLB 50. ♦ Aznalcázar (Sevilla), dá. s. xii 
Ḥiṣn al-Qaṣar ‘la fortaleza del palacio’, ID 174. Dim. ♦ Alocén (Guadalajara), 
Aljocén (Cádiz), Aljucén (Badajoz), del áa. al-Ḥuṣayn ‘la pequeña fortaleza’, y 
♦ Alozaina (Málaga), del áa. al-Ḥuṣayna ‘la pequeña fortaleza’, APT 65, 72».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 
347: «*{ḤṢN} ḥiṣn: “forteresse”*».

ḥāḍira
*  Dozy, Supplément, i, p. 299: «grande ville, capitale, résidence».
*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 

348: «*{ḤḌR} ḥāḍira: “cité”, “ville”, “ville capitale”*».

ṣajra
*  Dozy, Supplément, i, p. 821: «rocher; ‘rocas de monte’; péninsule, Alc. (‘peñis-

cola casi isla’)».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 291: «ṣajra ‘peña’— FCD 

303; P. Alc. çáḳra ‘peña’, FCP 116. ♦ Zafra, hacienda (Alcalá de Guadaíra, 
Sv), dá. 1285 Ḥiṣn Aʿyn al-Ṣajra ‘el castillo de la fuente de la peña’, ETA 
354-5. ♦ Zájara, peña (Cuevas del Almanzora, Am), del áa. [al-] Ṣajra ‘la 
peña’, RP. ♦ Peña Zafra (Fortuna, Mu), del mismo origen, topónimo tau-
tológico ‘la peña de la peña’, CHC 215-6. Dim. ♦ Zujaira (Pinos Puente, 
Gr), dá. Qaryat al-Ṣujayra ‘la alquería de la peñuela’, s. xvi “Çoaira”, SLB 
79. ♦ Al-Ṣujayrāt dá. ss. xiii-xiv (Ricote, Mu) ‘las peñuelas’, HI 144 nota 1».

*  Hernández Jiménez, «Estudios de geografía histórica española», pp. 113-126, con-
tabiliza una veintena de topónimos derivados de la voz árabe ṣajr/ṣajar en 
zonas de Cuenca, Guadalajara, Cáceres o Jaén (Zafra, Çafra, Çafara, etc.).



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

5

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
p. 756: «*{ṢḪR(L)} GL + >ṣuḫūrun< (registre haut), VA >ṣaḫrah + ṣiḫār / 
ṣaḫar / ṣuḫūr<, IQ >ṣaḫar nom d’unité +ah 2 ṣaḫratayn + ṣuḫūr<, ZǦ et IA 
>ṣaḫrah<, AL çáḳ(a)ra + ciḳár “roc(her), pierre énorme”; çáḳra fal bahár + 
çaḳár / çoḳór “rocher au milieu de la mer”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 483: «safara 
(portugais) “rocher; terrain pierreux”: < arabe andalou ṣaḫra < arabe classi-
que ṣaḫrah et, pour la deuxième acception, peut-être le féminin roman d’un 
attributif arabe andalou ṣaḫri à suffixe atone».

faŷŷ
*  Dozy, Supplément, ii, p. 242: «colline, hauteur, tertre».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes I», p. 250: «faŷŷ ‘desfiladero, cerro, 

collado’— FCA 572; FCD 390; P. Alc. fech, fegg ‘cabezo, cerro, otero; puerto 
de monte’, FCP 151. ♦ Fajalauza, puerta norte del Albaicín (Granada), dá. 
1482 Faŷŷ al-Lawza ‘cerro o collado del almendro’, 1505 “Afajaleuza”, SLA 
79; SLG 37 plano; HAB 185n4. ♦ Faŷŷ al-Ḥaḍarī dá. 1330 (Guadix, Gr), 
‘el cerro de al-Ḥaḍarī’, txt. cast. “Asomada del Hadari”, GPA 329; GPB. ♦ 
“Alfeig” (Castellón), 1414, del áa. al-Faŷŷ ‘el collado’, CBB 238. Unidad 
( faŷŷa ‘desfiladero, cerro’: forma no recogida por los diccionarios). ♦ “Facha-
tazeytun” 1547-8 (Los Ogíjares, Gr), EMR 73; del áa. Faŷŷat al-Zaytūn 
‘cerro o collado de los olivos’, RP».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 
946: «*{FǦǦ} i. VA >faǧǧ + fuǧūǧ<, IQ >faǧ<, AC >faǧǧ<, AL fegg = fech 
+ fujúg/ch, diminutif fuyéyech + gít “col, défilé; hauteur”. feggí + fegiín “de 
col”. Voir {FǦʔ/H} et {ṬRBL} ii. Variante phonétique de {FǦʔ}, avec un 
sémanthème basique de “écartement (des jambes, des parois d’un défilé), 
etc.”. ii. SG >fuǧūǧ< “refuges souterrains”. Probablement < roman andalou 
*/FÓŚOŚ/, contaminé par {FǦǦ} i*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 324: «ence-
jarse (murcien) “s’enfuir au milieu des rochers”: mot hybridé avec préfixation 
et suffixation sur ceje “coupure dans une montagne”, variante phonétique de 
*feje < arabe andalou faǧǧ < arabe classique faǧǧ “col, défilé”».

qarya
*  Dozy, Supplément, ii, p. 342: «sol, terrain, village».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes I», p. 281: «qarīya ‘alquería, pue-

blecito’— variante andalusí de qarya; FCD 426; P. Alc. Caría ‘aldea’ FCP 
166. ♦ Carialfaquí (Nívar, Gr), dá. Qaryat al-Faqīh ‘la alquería del alfaquí’, 
ss. xv-xvi “Cariatalfaqui”, SLB 27-8. ♦ “Cariat Almarge” 1274-1314 (Ori-
huela), RO 6-7; del áa. Qarīyat al-Marŷ ‘la alquería del almarjal’, RP. Dim. 
♦ L’Alcoraia (Alicante), ♦ La Alcoraya (Caudete, Ab) y ♦ La Graya (Yeste, 
Ab), todos del áa. al-Qurayya ‘la pequeña alquería’, RPT 148».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 
1028: «*{QRY} i. VA >naqrī qarayt qary/qira al+mā fī< “ramasser l’eau”; 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

6

>yaqrī qarā qiran qārī k<, IQ >qārī< “offrir l’hospitalité”. GL >qaryatun< 
(registre haut), IH 334 >qariyyatun + qarāyā<, 64 VA >qar(iy)yah + quran<, 
IQ >qariyyah + qura<, IA, ZǦ et AC >qariyyah<, AL caria + cora “village”. 
IH 236 >qarawiyyun< “de Kairouan”; IQ >qarawī<, AL caravi + in “villa-
geois”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 80: «alcaria 
(portugais), alqueria (castillan, alcara dans LHP 28 n’étant qu’une erreur 
graphique), alca(i)ria = alqueiria (castillan de Salamanque), alqueria (cata-
lan) et auqueria (baléare) “village”: < arabe andalou al+qariyya < arabe clas-
sique qaryah. Dérivé: catalán: alquería».

qaṣr
*  Dozy, Supplément, ii, p. 356: «salle, chambre supérieure, caserne, village entouré 

d’une muraille».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes I», p. 281: «qaṣar ‘palacio, alcá-

zar’— FCA 627; FCD 430; P. Alc. cáçar ‘alcázar, casa real, corte’ FCP 167. 
♦ Aznalcázar (Sevilla), dá. s. xii Ḥiṣn al-Qaṣar ‘la fortaleza del palacio’, ID 
174. ♦ Alcázares (Murcia), dá. s. xiii al-Qaṣr, QM 410; RPI 333. ♦ “Rafal 
Matalcaçar Albayez” 1269 (Geas y Truyols, Mu), del áa. Raḥal Matāʿ [al-]
Qaṣr al-Bayyāz ‘el cortijo del alcázar21 del halconero’, RPI 336-8. Dual ♦ 
Alcazarén (Valladolid), dá. s. x al-Qaṣarayn ‘los dos palacios’, ETA 173. Dim. 
♦ Alcocer (Alicante, Guadalajara, Valencia), del áa. al-Quṣayr ‘el pequeño 
alcázar’, APT 53-4; CBB 81. ♦ Alcozáyar, barranco (Alboloduy, Am), dá. 
s. xii al-Quṣayr ‘el pequeño alcázar’, ID 201; RP».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
pp. 1037-1038: «*{QṢR} ii. GL >qaṣrun< (registre haut), IH 239 >al+qaṣru< 
(registre haut), VA et IQ >qaṣ(a)r + quṣūr<, ZǦ >qaṣr<, AC >qaṣar + quṣūr<, 
AL cacar + cocor / cucur “palace”. GL >qaṣriyatun< (registre semi-correct), 
VA >qaṣriyyah + qaṣārī<, IQ, ZǦ et FǦ >qaṣriyyah< “bassine, cuvette”; DS 
“pot à fleurs”. < Araméen rabbinique et syriaque qasṭǝrā < bas-grec κάστρα 
< latin castra*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 71: «alca-
cer (portugais, avec les variantes anciennes alcacar(el) et alcarcer), alcazar 
(castillan, aragonais et galicien), alcasser (catalan) et français tardif alcazar 
“palais; château; gaillard d’arrière”, < arabe andalou al+qaṣr < arabe classi-
que qaṣr, d’où aussi l’italien cassero (italien) avec les mêmes sens, et le sicilien 
casseru “rue principale, quartier”, < araméen qasṭǝrā < latin castra. Dérivés: 
castillan: alcazareno; portugais: alcacarenho, alcacereiro, alcacereno et alca-
cerense. Cf. alcacema».

qal̔ a
*  Dozy, Supplément, ii, pp. 396-397: «château, citadelle, forteresse».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 280: «qalāʿa ‘castillo, 

peñón’— pron. andalusí del ár. qalʿa; RPS 175; FCD 438. ♦ Calatayud 
(Zaragoza), dá. s. xi Qalʿat Ayyūb ‘el castillo de Ayyūb’, P. Alc. Caláâtayúb, 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

7

UD 22; FCP 170. ♦ Calatrava (Ciudad Real), dá. s. xi Qalʿat Rabāḥ ‘el cas-
tillo de Rabāḥ’, UD 21. ♦ Alcalá (Ab, Cz, Cs, Cu, Hu, Jn, Md, Sv, Te, Za), 
del áa. al-Qalāʿa ‘el castillo’, APT 51. Dual ♦ L’Alcalatén (Alcora, Cs), 1224 
“Alcalatem”, 1478 dá. al-Qalʿatayn ‘los dos castillos’, CBB 78; CBC 255. 
Dim. ♦ Alcolea (Am, Cr, Có, Gu, Hu, Sv, To), del áa. al-Qulayʿ a ‘el casti-
llejo’, APT 54. ♦ La Alcolaya, barranco (Iznalloz, Gr), del mismo origen, RP».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
p. 1055: «*{QLʕ} IH 367 >al+qalʕatu< (registre haut) “nom d’un lieu près de 
Fès”; VA >qal(a)ʕah + āt<, IA >qalāʕah<, AC >qalʕah<; ZǦ et AC >qalāʕah< 
“Alcala (géographie)”; IH 367 >qalʕatu rabāḥ< (registre haut) “Calatrava 
(géographie)”; AL Calaatayub “Calatayud (géographie)”. calaatayubi “de C.”. 
IW I: 575.5 >raṣāṣ qalaʕī< “étain”.120 LZ >qalīʕu ʔl+mrkb + qulūʕ< (registre 
semi-correct), GL >qilāʕun = qalīʕun< (registre haut et registre semi-correct), 
VA >qilāʕ + qulūʕ<, ZǦ >qilāʕ<, AL quilaa + aqloa “voile d’un vaisseau”*».

madīna
*  Dozy, Supplément, ii, p. 575: «capitale d’un district, d’une province, d’une île, 

d’un royaume».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 266: «madīna ‘ciudad’– FCD 

495; P. Alc. midína ‘ciudad, villa cercada’, FCP 190. ♦ Medinaceli (Soria), 
dá. s. xi Madīnat Sālim ‘la ciudad de Sālim’, UD 22. ♦ Minateda (Hellín, 
Ab), dá. s. xi Madīnat Iyih ‘la ciudad de Iyih’, s. xiii “Medina Tea”, RPD 
186-188. ♦ Almedina, puerta de la ciudad (Lisboa y Coímbra) y La Alme-
dina, arrabal (Torrox, Má), DLA 49; TRX 43. Dim. ♦ Almudaina (Alicante), 
1278 “Almudayna”, del áa. al-Mudayna ‘la pequeña ciudad, la ciudadela’, 
CBB 93. ♦ Almudema (Caravaca, Mu), 1545 “Almudema”, del mismo ori-
gen, RPH 55-6».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
pp.  1185-1186: «*{MDN} VA >nimaddan tamdīn k< “civiliser; urbani-
ser”. >yatmaddan atmaddan tamaddun< “se civiliser; devenir urbain”. GL 
>madīnatun + madāyinun< (registre semi-correct), VA >madīnah + madāʔin 
/ mudun<, IQ >madīnah + madāyin / mudun<, IA >madīnah + mudun<, 
ZǦ et AC + >mudun<, AL midína + medéin / mudún, diminutif mudé-
yena + ít “ville, cité”; Midína “Médina (géographie, nom de plusieurs villes 
d’Espagne)”; GL >al+mudunu ʔl+samāwiyyatu< (registre haut) “les cités 
célestes”; >min ahl ʔl+madīnat< “citoyen”; IQ >madīnat ruġūn< “Saragosse”; 
>Ḫuṭṭat al+madīnah< “préfecture de la police”. ḪA īni 2 >madīnī< “urbain”; 
AL midíni + ín “de Médine; habitant d’une ville”. VA >madanī = madīnī< 
“qui se couvre la tête”; 16 MT >madīnī<, IH 365 >ʔbn al+madīniyyi< 
“Médinois”. Voir {ʔSKNDR}, {BRZ}, {ḪṬṬ}, {RBʕ}, {ṢḤB} et {MĠR} I. 
< Araméen rabbinique et syriaque mǝdīn/ttā “ville siège d’un juge”, dérive 
de {DYN}, q.v.*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 153: «alme-
dina (portugais et murcien) “quartiers de villes entourées des murailles”: < 
arabe andalou al+ma/idina < arabe classique madīnah».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

8

marsà
*  Dozy, Supplément, i, p. 529: «mouiller, jeter l’ancre».
* Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes i», p. 271: «marsà ‘puerto’– FCD 

208; P. Alc. marçá ‘puerto de mar’, FCP 77. ♦ Marsà lŠaŷara dá. s. xii (Cádiz) 
‘el puerto del árbol, o de la higuera’, cerca de Gibraltar, ID 177. ♦ Marsà 
Suhayl dá. s. xiii (Málaga) ‘el puerto de Fuengirola’, HI 180».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, p. 533: 
«*{RSW} VA >narsī arsayt irsā mursī mursā<, IH 171 >arsati ʔl+safīnatu< 
(registre haut) “mouiller, jeter l’ancre”; AL narcí arcéit “arriver au port; lester 
un navire”. VA >rawāsī< “montagnes immobiles”. >marsà/ā + marāsī<, IH 
171 >al+marsà< “ancre”; GL >marsàn< (registre haut), AL marçá + maráci, + 
AC >marāsī< “port, mouillage”. IH 171 >qāribun mursin = safīnatun mur-
siyatun< (registre haut) “vaisseau à l’ancre”. Il s’agit d’une autre extension 
de l’élément biconsonantique pan-sémitique {rš} “être ferme” (cf. {RSḤ}, 
{RSL} I et {RSM}), témoignée dans le sémitique de l’Ouest, comme en rab-
binique rǝšē “avoir pouvoir” et en sudarabique épigraphique >rs1y< “acca-
bler”, mais l’acception nautique semble s’être développée en Arabie du Sud, 
pays de marins, cf. guèze arsäy/wä “mouiller”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 417: «marsa 
(portugais, rare et non-assimilé) “vallée inondée par la mer”».

manzil
*  Dozy, Supplément, ii, pp. 661, 662: «petit village, campement bédouin; quartier 

d’un village; logis; une journée de chemin; sorte d’auberge gratuite».
*  De Epalza, «Al topónimo Guardamar», p. 214, sobre manzil, «posada».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes I», p. 270: «manzil ‘vivienda, 

casa’— FCD 526; P. Alc. ménzel, ménzil ‘morada, posada’, FCP 201. ♦ 
Mislata (Valencia), dá. ss. xiii-xiv Manzil Aʿṭā’ ‘la morada de Aʿṭā’’, 1238 
“Mezlata”, CBB 178; HI 53. ♦ Massalfassar (Valencia), 1240 “Mençelaçen, 
Maçalfaçen”, del áa. Manzil Ḥasan ‘la casa de Ḥasan’, CBB 174. ♦ “Mezlatay” 
(La Alberca, Mu), dá. Manzil Ṭay’ ‘la residencia de los Ṭay’’, 1267 “Mezla-
tahy”, NFH I, 188; CDM III 94».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
p. 1257: «*{NZL} IQ >nuzūl<, AL nyzila + nezeil “logement (gratuit)”. IQ 
>nuzūl< “soldats campés”. VA >nazīl + ah / āt< “hôte; logeur”. >nāzil + īn 
/ nuzzāl< “vil, méprisable”. VA et IQ >nāzilah + nawāzil< “cause, procès 
légal”; BD 24r >nāzilatan< “malheur”. IQ >inzāl< “obligation de loger les 
soldats”. GL >manzilun<(registre haut), VA et MT >manzil + manāzil<, IQ 
>manzal< “logis, logement”. GL >manzilatun< (registre haut), VA et MT 
>manzilah<, AL menzila “poste, position; tour”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 411: «man-
zana (castillan) “flot, pâté de maisons”: ne semble pas être une métonymie 
du nom des pommes, mais plutôt un emprunt à l’arabe andalou manzala < 
arabe classique manzilah “relais; établissement”».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
3

9

nahr
*  Dozy, Supplément, ii, p. 728: «canal, conduit d’eau en métal»”.
*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 

p.  1293: «*{NHR} GL >nahrun + anhārun< (registre haut), VA >nahr 
+ anhār<, + IQ et AC >nahār<, AL nahr + anhar “fleuve”; MT >nahr< 
“fleuve; prise d’eau d’un moulin”; GL >nahrun muṯmirun< (registre semi-
correct) “une vallée fertile”; >anhāru ʔl+māʔi< “courants d’eau”; IW I: 
358.16 >al+nahru ʔl+ʔaʕḎạm< “le Guadalquivir”. VA >nahrī< “(poisson) 
de rivière”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 169: «alnahr 
= el nahre: mot technique astronomique non-assimilé, identifié par Kunitzsch 
1959: 99-101 avec Eridane, < arabe al+nahr “le fleuve”».

wādī
*  Terés, Materiales para el estudio de la toponimia hispanoárabe, pp. 29-37, 41-50, 

ofrece varios elementos de léxico andalusí conectados con la voz árabe wādī.
*  Dozy, Supplément, ii, p. 793: «ruisseau d’eau vive, oasis».
*  Pocklington, «Lexemas toponímicos andalusíes I», p. 304: «wād ‘río, valle’– 

variante andalusí de wādī; FCD 560-1; P. Alc. guíd ‘río, valle’. ♦ Al-Wād 
al-Yābis dá. 1232 (Mallorca) ‘el río seco’, JBB 253; ETA 230. ♦ Guadala-
jara, dá. s. xii Wādī l-Ḥiŷāra ‘el río de las piedras’, s. xiii “Fluvio Lapidum, 
el río de las piedras, esta es Guadalfaiara”, ETA 307-12. ♦ Guadalquivir, 
río (Córdoba), dá. s. X al-Wādī l-Kabīr ‘el río grande’, ETA 399-402. ♦ 
“Guid Abrahem” 1505 (Granada), HAB 191-6; del áa. Wād Ibrāhīm ‘el río 
de Abrahán’, RP».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire du faisceau dialectal arabe andalou, 
p. 1339: «*{WDY} VA >diyah + āt< “pluie”, IQ, ZǦ et IA >diyyah<, + IH 
228 >diyyāt< “prix du sang (payé par le meurtrier)”. IH 340 et GL >wādī / 
wādin + awdiyatun< (registre haut), VA >wād(ī) + awdiyah<, IQ >wād(i/ī)<, 
ZǦ >wād(ī) = wīd + awdiyyah<, + AŠ 44/5/3 et IZ 11/5/3 >widān< “fleuve”, 
AC >wā/īd + awdiyā<, AL guad + avdía, diminutif vdéyed + ít “fleuve; 
vallée”; natlá aâle al guíd “remonter le cours d’un fleuve”; nahbát aâle a.g. 
“descendre le cours d’un fleuve”; máxmaâ al avdía “confluence des fleu-
ves”; Guíd alquibír, IQ >wādi< “le Guadalquivir”; MT >al+wādī aʕnī nahr 
tāǧuh = nahr wādī tāǧuh< “le Tage”; AL Guíd alhijára “Guadalajara (géo-
graphie)”; guid anár “la vallée de Josaphat”; IH 323 >wādiyāru< “le Gua-
diaro”; 249 >wādilaw< “le Oued Law”; 303 >wādiyāšu<, NQ mg 16/0/2 
>wadyāš<, ZǦ >wādī aš<, AL Guidix = Guidiix “Guadix (géographie)”; 19 
MT >al+wādiyāšī<, AL guidíxi “de G.”*».

*  Corriente, Pereira, Vicente, Dictionnaire des emprunts ibéro-romans, p. 361: «guada-
lajareño (castillan): attributif à suffixation romane du nom de la ville de Gua-
dalajara, < arabe andalou wád al+ḥaǧára < arabe classique wādī+ʔl+ḥiǧārah 
“fleuve des pierres”.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

0

guada(l)mecí = guadameci(l/m) = guadamazil = guadamescí = guadamací = guadama/
ecil = guadamecín, guadamaciería, guadamacilero et guadamassil(er): voir 
godomecil.

guadianés (castillan) “attributif du nom préroman du fleuve Guadiana”, < arabe 
andalou wádi ána.

guadijeño (castillan) “attributif du nom ancien (< latin Acci) de la ville de Guadix”, 
< arabe andalou wád íš».

Recibido: 9 de octubre de 2022; aceptado: 22 de noviembre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

1

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Fuentes árabes

ʽAbd al-RaḤmān b. Jaldūn, Tārīj Ibn Jaldūn. Edición de Jalīl Šaḥāda y revisión de Suhayl Zakkār, 
Beirut, Dār al-Fikr, 2000-2001, 8 vols.

Abū l-Jayr al-Išbīlī, ʽUmdat al-ṭabīb fī ma̔ rifat al-nabāt li-kull labīb. Edición, notas y traducción 
castellana de Joaquín Bustamante, Federico Corriente, Mohand Tilmatine, Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 2004-2010, 3 vols.

AḤmad b. al-Mahdī al-Gazzāl, Natīŷat al-iŷtihād fī l-muhādana wa-l-ŷihād. Riḥlat al-Gazzāl 
wa-sifāratuhu ilà l-Andalus. Edición de Ismāʽīl al-ʽArabī, Argel, Dīwān al-maṭbūʽāt al-
Ŷāmiʽiyya, 1984.

AḤmad b. Qāsim al-ḤaŶarī, Riḥlat Afūqāy al-Andalusī. Mujtaṣar riḥlat al-Šihāb ilà liqāʼ al-aḥbāb, 
1611-1613. Edición de Muḥammad Razzūq, Abu Dabi, Dār al-Suwīdī li-l-Našr wa-l-Tawzīʽ 
‒ Beirut, al-Mu a̓ssasa al-ʽArabiyya li-l-Dirāsāt wa-l-Našr, 2004.

Ajbār duwal mulūk al-ṭawāʼif [parte dedicada a los reinos de Taifas], en Ibn ʽIḏārī, al-Bayān al-
muġrib, tome troisième, Histoire de l’Espagne musulmane au xie siècle. Edición de Évariste 
Lévi-Provençal, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1930, pp. 289-316; traducción de 
Felipe Maíllo Salgado, Crónica anónima de los reyes de Taifas. Madrid, Ediciones Akal, 1992.

Una Crónica anónima de A̔bd al-Raḥmān III al-Nāṣir. Edición y traducción de Évariste Lévi-
Provençal y Emilio García Gómez, Madrid-Granada, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1950.

Al-Ḍabbī, Bugyat al-multamis fī tārīj riŷāl ahl al-Andalus. Edición de Francisco Codera y Julián 
Ribera, Madrid, Josephum de Rojas impr., 1885.

Ḏikr bilād al-Andalus li-mu a̓llif maŷhūl. Edición y traducción de Luis Molina, Una Descripción anó-
nima de al-Andalus. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1983, 2 vols.

Al-Ḥimyarī, al-Rawḍ al-miʽṭār fī jabar al-aqṭār. Edición de Iḥsān ̔ Abbās, Beirut, Maktabat Lubnān, 
1975.

Ibn al-Abbār, Tuḥfat al-qādim. Edición de Iḥsān ʽAbbās, Beirut, Dār al-Garb al-Islāmī, 1986.

Ibn al-Abbār, al-Takmila li-kitāb al-ṣila. Edición de ʽAbd al-Salām al-Harrās, Beirut, Dār al-Fikr, 
1995, 4 vols.

Ibn ʽAbd al-Malik al-Marrākušī, al-Ḏayl wa-l-takmila li-kitābay al-mawṣūl wa-l-ṣila. Edición 
de Iḥsān ʽAbbās, Beirut, Dār al-Ṯaqāfa, 1965, vol. v.

Ibn Abī Zar ,̔ al-Anīs al-muṭrib bi-rawḍ al-qirṭās fī ajbār mulūk al-Magrib wa-tārīj madīnat Fās. 
Edición de Rabat, Dār al-Manṣūr li-l-Ṭibāʽa wa-l-Wirāqa, 1973.

Ibn Ā̔ṣim al-GarnāṬī, Ŷunnat al-riḍā fī l-taslīm li-mā qaddara Allāh wa-qaḍà. Edición de Ṣalāḥ 
Ŷarrār, Amman, Dār al-Bašīr, 1989, 3 vols.

Ibn al-AṬīr, al-Kāmil fī l-tārīj. Edición de Beirut, Dār Ṣādir, 1979-1982, 13 vols.

Ibn DiḤya, al-Muṭrib min aš ā̔r ahl al-Magrib. Edición de Ibrāhīm al-Abyārī et alii, Beirut, Dār 
al-ʽIlm li-l-Ŷamīʽ li-l-Ṭibāʽa wa-l-Našr wa-l-Tawzī ,̔ 1955.

Ibn al-FaraḎī, Tārīj ʽulamāʼ al-Andalus. Edición de Baššār ʽAwwād Ma̔ rūf, Túnez, Dār al-Garb 
al-Islāmī, 2008, 2 vols.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

2

Ibn Gālib, Farḥat al-anfus. Edición de Luṭfī ʽAbd al-Badī ,̔ «Naṣṣ andalusī ŷadīd: qiṭʽa min Kitāb 
Farḥat al-anfus li-Ibn Gālib ̔ an kuwar al-Andalus wa-mudunihā ba̔ d al-arba̔ mi a̓”. Maŷallat 
Ma̔ had al-Majṭūṭāt al- A̔rabiyya, I/1 (1955), pp. 272-310.

Ibn Ḥayyān, Crónica de los emires Alhakam I y A̔bdarrahman II entre los años 796 y 847 [Almuqtabis 
II-1]. Traducción de Maḥmūd ʽAlī Makkī y Federico Corriente, Zaragoza, Instituto de 
Estudios Islámicos y del Oriente Próximo, 2001.

Ibn Ḥayyān, Kitāb al-Muqtabis fī taʼrīj riŷāl al-Andalus. Edición de Melchor Martínez Antuña, 
Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1937.

Ibn Ḥayyān, al-Muqtabas (al-ŷuzʼ al-jāmis). Edición de Pedro Chalmeta, Federico Corriente, 
Maḥmūd Ṣubḥ, Madrid, Instituto Hispano-Árabe de Cultura – Rabat, Facultad de 
Letras, 1979; traducción de María Jesús Viguera y Federico Corriente, Crónica del califa 
A̔bdarraḥmān III an-Nāṣir entre los años 912 y 942 (al-Muqtabis V). Zaragoza, Anubar 
Ediciones, 1981.

Ibn Ḥazm, Ŷamharat ansāb al- A̔rab. Edición de ̔ Abd al-Salām M. Hārūn, El Cairo, Dār al-Ma̔ ārif, 
1962.

Ibn ʽIḎārī, al-Bayān al-mugrib fī ajbār al-Andalus wa-l-Magrib li-Ibn ʽIḏārī al-Marrākušī. Edición 
de Georges S. Colin y Évariste Lévi-Provençal, Leiden, E.J. Brill, 1948-1951, vol. II [en 
base a la edición de Reinhart Dozy, Leiden, 1848-1851].

Ibn ʽIḎārī, al-Bayān al-mugrib fī ajbār al-Andalus wa-l-Magrib li-Ibn ʽIḏārī al-Marrākušī. Edición 
de Iḥsān ʽAbbās, Beirut, Dār al-Ṯaqāfa, 1983, vol. iv.

Ibn al-JarrāṬ al-Išbīlī, Ijtiṣār iqtibās al-anwār, en Al-Andalus en el Kitāb iqtibās al-anwār y en el 
Ijtiṣār iqtibās al-anwār. Edición de Emilio Molina López y Jacinto Bosch Vilà, Madrid, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1990, pp. 99-199.

Ibn Manẓūr, Lisān al- A̔rab. Edición de ʽAbd Allāh ʽAlī al-Kabīr et alii, El Cairo, Dār al-Ma̔ ārif, 
1981, 6 vols.

Ibn Sa̔ īd, al-Mugrib fī ḥulà al-Magrib. Edición de Šawqī Ḍayf, El Cairo, Dār al-Ma̔ ārif, 1953-1955, 
2 vols.

Ibn Sīdah, al-Muḥkam wa-l-muḥīṭ al-a̔ ẓam. Edición de ʽAbd al-Ḥamīd al-Hindāwī, Beirut, Dār 
al-Kutub al-ʽIlmiyya, 2000, 11 vols.

Ibn Ŷubayr, Riḥlat Ibn Ŷubayr. Edición de Beirut, Dār Ṣādir, s.d.

Al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq fī ijtirāq al-āfāq. Edición de Enrico Cerulli et alii, Napoli, Istituto 
Universitario Orientale di Napoli–Roma, Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente, 
1970-1984.

Al-Idrīsī, Uns al-muhaŷ wa-rawḍ al-furaŷ. Edición y traducción de Jassim Abid Mizal, Los caminos 
de al-Andalus en el siglo xii. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1989.

MaḤmūd Maqdīš, Nuzhat al-anẓār fī ʽaŷāʼib al-tawārīj wa-l-ajbār. Edición de ʽAlī al-Zuwārī y 
Muḥammad Maḥfūẓ, Beirut, Dār al-Garb al-Islāmī, 1988, 2 vols.

Al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb min guṣn al-Andalus al-raṭīb wa-ḏikr wazīrihā Lisān al-Dīn Ibn al-Jaṭīb. 
Edición de Iḥsān ʽAbbās, Beirut, Dār Ṣādir, 1968, 8 vols.

Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-a̔ šà fī ṣināʽat al-inšāʼ. Edición de Nabīl Jālid al-Jaṭīb, Beirut, Dār al-Kutub 
al-ʽIlmiyya, 2012, 15 vols.

Al-Ru a̔ynī, Barnāmaŷ šuyūj al-Ru̔ aynī. Edición de Ibrāhīm Šabbūḥ, Damasco, Wizārat al-Ṯaqāfa 
wa-l-Iršād al-Qawmī, 1962.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

3

Al-ʽUḎrī, Nuṣūṣ ʽan al-Andalus min kitāb Tarṣīʽ al-ajbār wa-tanwīʽ al-āṯār wa-l-bustān fī garāʼib 
al-buldān wa-l-masālik ilà ŷamīʽ al-mamālik. Edición de ̔ Abd al-ʽAzīz al-Ahwānī, Madrid, 
Manšūrāt Ma̔ had al-Dirāsāt al-Islāmiyya fī Madrīd, 1965.

Al-Wanšarīsī, al-Miʽyār al-mu̔ rib wa-l-ŷāmiʽ al-mugrib ʽan fatāwī ahl Ifrīqiya wa-l-Andalus wa-l-
Magrib. Edición de Muḥammad Ḥaŷŷī, Rabat, Wizārat al-Awqāf wa-l-Šuʼūn al-Islāmiyya, 
1981, 13 vols.

Yāqūt al-Ḥamawī al-Rūmī, Mu̔ ŷam al-buldān. Edición de Beirut, Dār Ṣādir, s.d., 5 vols.

Bibliografía

Abellán Pérez, Juan, «El despoblado de Beca». Estudios de Historia y de Arqueología Medievales, 
v-vi (1985-1986), pp. 361-367.

Abellán Pérez, Juan, El Cádiz islámico a través de sus textos. 2.a edición ampliada y corregida. Cádiz, 
Servicio de Publicaciones, 2005.

Abellán Pérez, Juan y Cavilla Sánchez-Molero, Francisco, «Fīsāna Faysāna o Q.y.sāna, un 
despoblado altomedieval en la cora de Šaḏūna». Al-Andalus Magreb, i (1993), pp. 13-49.

Acién Almansa, Manuel, «Poblamiento y fortificación en el sur de al-Andalus. La formacion de 
un país de ḥuṣūn», en Actas del III Congreso de Arqueología Medieval Española. Ponencias. 
Madrid, Asociación Española de Arqueología Medieval, 1989, tomo i, pp. 135-150.

Acién Almansa, Manuel, «Consideraciones sobre los Mozárabes de al-Andalus». Studia Histórica. 
Historia Medieval, 27 (2009), pp. 23-36.

Alcina Segura, Jonatan, «Agua y arquitectura defensiva en la Edad Media. Los paisajes del agua de 
Tempul, Gigonza, Iro y Barbate (provincia de Cádiz)». Arqueología y Territorio Medieval, 
26 (2019), pp. 191-212.

Ávila, María Luisa, «El género biográfico en al-Andalus», en M.L. Ávila y M. Marín (eds.), Biografías y 
género biográfico en el Occidente islámico, en Estudios onomástico-biográficos de al-Andalus viii. 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1997, pp. 35-51.

Bahri, Fathi, «Les ‘Adjam al-balad: une minorité sociale d’origine autochtone en Ifriqiyya aghlabide 
(iiie-ixe siècles)», en H. Bresc et C. Veauvy (eds.), Mutations d’ identité en Méditerranée. Moyen 
Âge et époque contemporaine. Paris, Éditions Bouchène, 2001, pp. 67-84.

Bazzana, André, Cressier, Patrice y Guichard, Pierre, Les châteaux ruraux d’al-Andalus. Histoire 
et archéologie des ḥuṣūn du sud-est de l’Espagne. Madrid, Casa de Velázquez, 1988.

Benhima, Yassir, «Approches du territoire. Tendances et perspectives de la recherche sur les territoires 
ruraux en Occident musulman médiéval», en S. Boissellier (éd.), De l’espace aux territoires. 
La territorialité des processus sociaux et culturels au Moyen Âge. Turnhout, Brepols, 2010, 
pp. 357-385.

Borrego Soto, Miguel Ángel, «La alquería de Jarana y los Banū l-Murjī». Al-Andalus Magreb, 12 
(2005), pp. 19-38.

Borrego Soto, Miguel Ángel, «La ciudad andalusí de Šiḏūna (siglos viii-xi)». Al-Andalus Magreb, 
14 (2007), pp. 5-18.

Caetano Leitão, Marta Isabel, «O Povoamento Rural Islâmico no al-Andalus. Estado da Investi-
gação». Anales de Arqueología Cordobesa, 29 (2018), pp. 293-318.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

4

Carballeira Debasa, Ana María, «La ciudad en al-Andalus: estructura y funciones del espacio», en 
C.E. Prieto Entrialgo (ed.), El mundo urbano en la España cristiana y musulmana medieval, 
Serie Asturiensis Regni Territorium, Documentos y Estudios sobre el Período Tardorromano 
y Medieval en el Noroeste Hispano (vol. 7), Oviedo, 2013, pp. 75-92.

Clément, François, «La terminologie castrale dans les sources arabes du Moyen Âge: l’approche 
philologique», en Ph. Sénac (éd.), Le Maghreb, al-Andalus et la Méditerranée occidentale 
(viii e-xiii e siècle). Toulouse, CNRS-Université de Toulouse le Mirail, 2007, pp. 237-251.

Clément, François, «Nommer le territoire: le cas des sources arabes (Maghreb et Andalus)», en S. 
Boissellier (éd.), De l’espace aux territoires. La territorialité des processus sociaux et culturels 
au Moyen Âge. Turnhout, Brepols, 2010, pp. 387-400.

Corriente, Federico, Pereira, Christophe, Vicente, Ángeles, Dictionnaire du faisceau dialectal 
arabe andalou. Perspectives phraséologiques et étymologiques. Berlin-Boston, De Gruyter, 2017.

Corriente, Federico, Pereira, Christophe, Vicente, Ángeles, Dictionnaire des emprunts ibéro-
romans. Emprunts à l’arabe et au Monde Islamique. Berlin-Boston, De Gruyter, 2019.

Dallière-Benelhadj, Valérie, «Le château en al-Andalus: un problème de terminologie», en A. Baz-
zana, P. Guichard, J.-M. Poisson (éds.), Castrum 1. Habitats fortifiés et organisation de l’espace 
en Méditerranée médiévale. Lyon, GIS-Maison de l’Orient, 1983, pp. 63-67.

De Epalza, Míkel, «Al topónimo Guardamar (“Rio de las Dunas”), Valdemoro (“Rio Amargo”) y 
Mesleón (“Posada de las Fuentes”): tres topónimos árabes romanceados». Revista del Instituto 
de Estudios Alicantinos, época ii, xxix (1980), pp. 205-214.

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes. Leiden, E.J. Brill, 1881, 2 vols.

Fornell Muñoz, Alejandro, «Poblamiento romano en el valle del Guadalete (Cádiz)». Florentia 
Iliberritana, 15 (2004), pp. 73-113.

García Sanjuán, Alejandro, «La reciente investigación arqueológica sobre el territorio onubense 
durante el periodo andalusí: una revisión crítica». Arqueología y Territorio Medieval, 13 
(2006), pp. 7-31.

Gutiérrez Lloret, Sonia, «La arqueología en la historia del temprano al-Andalus: espacios sociales, 
cerámica e islamización», en Ph. Sénac (éd.), Villa 4. Histoire et archéologie de l’Occident 
musulman (viie-xve siècle): al-Andalus, Maghreb, Sicile. Toulouse, Presses universitaires du 
Midi, 2012, pp. 33-66.

Gutiérrez López, José María y Martínez Enamorado, Virgilio, «Matrera (Villamartín): una 
fortaleza en el alfoz de Arcos», en I Congreso de Historia de Arcos de la Frontera. Arcos de la 
Frontera, Ayuntamiento de Arcos de la Frontera, 2003, pp. 103-129.

Hernández Jiménez, Félix, «Estudios de geografía histórica española: V. Sobre el topónimo “Zafra”». 
Al-Andalus, vii/1 (1942), pp. 113-126.

Martín Gutiérrez, Emilio, «Análisis de la toponimia y aplicación al estudio del poblamiento: el 
alfoz de Jerez de la Frontera durante la Baja Edad Media». Historia, Instituciones, Docu-
mentos, 30 (2003), pp. 257-300.

Martín Gutiérrez, Emilio, Paisajes, ganadería y medio ambiente en las comarcas gaditanas. Siglos 
xiii al xvi. Cádiz, Servicio de Publicaciones, 2015.

Martín Gutiérrez, Emilio, «El agua en Tempul a finales de la Edad Media», en L.G. Lagostena 
Barrios (ed.), Lacus autem idem et stagnus, ubi inmensa aqua convenit. Estudios históricos 
sobre humedales en la Bética (ii). Cádiz, Editorial Didáctica Tecnológica S.L., 2016, pp. 67-84.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

5

Martínez Castro, Antonio, «La alquería, unidad de poblamiento básico en el al-Andalus rural». 
Boletín de la Asociación Provincial de Museos Locales de Córdoba, 6 (2005), pp. 113-127.

Martínez Enamorado, Virgilio, Al-Andalus desde la periferia. La formación de una sociedad mu-
sulmana en tierras malagueñas (siglos viii-x). Málaga, Servicio de Publicaciones-Centro de 
Ediciones de la Diputación de Málaga, 2003.

Martínez Ruiz, Juan, «Toponimia gaditana del siglo xiii», en Cádiz en el siglo xiii. Actas de las 
«Jornadas Conmemorativas del VII Centenario de la muerte de Alfonso X el Sabio». Cádiz, 
Servicio de Publicaciones-Universidad de Cádiz, 1983, pp. 93-121.

Meouak, Mohamed, «Toponymie, peuplement et division du territoire dans la province d’Alméria à 
l’époque médiévale: l’apport des textes arabes». Mélanges de la Casa de Velázquez. Antiquité-
Moyen Âge, xxxi/1 (1995), pp. 173-222.

Meouak, Mohamed, «Construction, destruction et passage à la chrétienté de la madīna dans al-Andalus 
d’après Ibn Sa̔ īd al-Maġribī (m. 1286)». Quaderni di Studi Arabi, 14 (1996), pp. 59-76.

Meouak, Mohamed, «Observations sur la géographie historique et la toponymie luso-arabes». Orientalia 
Lovaniensia Periodica, 30 (1999), pp. 73-81.

Palacios Ontalva, José Santiago, «La fortificación islámica entorno a Toledo: terminología y toponimia», 
en J. Ben El Haj Soulami & M. Bouchar (coord.), Al-Magreb y al-Ándalus en la Edad Media 
e inicios de la Edad Moderna. Homenaje al Profesor Mohamed Cherif. Tetuán, Publicaciones de 
la Asociación Tetuán Asmir-Asociación Marroquí de Estudios Andalusíes, 2021, pp. 59-84.

Pascual Barrea, Joaquín, «De *Mons Acvtvs al castillo de Cote (ḥiṣn Aqūṭ)». Archivo Hispalense, 
239 (1995), pp. 11-27.

Pérez Ordoñez, Alejandro, «Cardela, llave de la frontera occidental del reino nazarí de Granada. 
Estudio histórico-artístico de la fortaleza de Cardela o Castillo de Fatima, en Ubrique 
(Cádiz)», en F. Toro Ceballos y J. Rodríguez Molina (eds.), V Estudios de frontera. Funciones 
de la red castral fronteriza. Homenaje a Don Juan Torres Fontes. Jaén, Diputación Provincial 
de Jaén, 2004, pp. 607-616.

Pérez Ordoñez, Alejandro, «El castillo de Matrera en Villamartin (Cádiz). Una fortaleza de 
frontera». Almajar. Revista de Historia, Arqueología y Patrimonio de la Sierra de Cádiz, 2 
(2005), pp. 83-92.

Pérez Ordoñez, Alejandro, «Arquitectura y urbanismo andalusíes en Benaocaz y sus despoblados 
de Archite y Aznalmara». Papeles de Historia, 6 (2010), pp. 123-143.

Pocklington, Robert, «Lexemas toponímicos andalusíes i». Alhadra, 2 (2016), pp. 233-320.

Richarte García, María José y Aguilera Rodríguez, Laureano, «La ciudad de Qalsana (Junta 
de los Ríos, Arcos de la Frontera) desde una perspectiva histórico-arqueológica», en I Con-
greso de Historia de Arcos de la Frontera. Arcos de la Frontera, Ayuntamiento de Arcos de 
la Frontera, 2003, pp. 87-101.

Ruiz Gil, José Antonio, «El paisaje rural entorno a la alquería de Grañina: Pocito Chico (El Puerto 
de Santa María, Cádiz)», en E. Martín Gutiérrez (ed.), El paisaje rural en Andalucía occi-
dental durante los siglos bajomedievales. Cádiz, Servicio de Publicaciones, 2011, pp. 91-106.

Terés, Elías, Materiales para el estudio de la toponimia hispanoárabe. Nómina fluvial. Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1986, tomo i.

Toledo Jordán, José Manuel, «Unas notas para el estudio geográfico-administrativo del ‘Garb 
al-Andalus’: la cora de Sidonia». Estudios de Historia y de Arqueología Medievales, v-vi 
(1985-1986), pp. 43-51.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
01

-2
46

2
4

6

Viguera, María Jesús, «Fuentes de al-Andalus (siglos xi y xii). I: crónicas y obras geográficas». 
Codex Aquilarensis. Cuadernos de Investigación del Monasterio de Santa María la Real, 13 
(1998), pp. 10-32.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
4

7

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.08
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 247-271; ISSN: e-2530-8378

«MAMMÓN EN LA FRONTERA»: LA CODICIA 
Y LA AVARICIA EN LA CRONÍSTICA CASTELLANA 

SOBRE LA GUERRA DE GRANADA

Antonio José Merino Ramos
Universidad de Valladolid

E-mail: antoniojose.merino@uva.es
https://orcid.org/0000-0002-2935-5521

Resumen

La avaricia y la codicia constituyen un tema recurrente en la cronística castellana, en especial 
en el «ciclo» bajomedieval sobre los Reyes Católicos y la Guerra de Granada (1482-1492). 
El análisis de este conjunto cronístico revela el doble rasero de los autores y sobre todo el 
uso arbitrario de la acusación de codicia, recurso que solo parece emplearse para remarcar 
la vileza de ciertos personajes históricos o, en determinados casos, para apuntalar el tono 
providencialista del relato asociando los reveses de la guerra a los pecados de los combatientes.
Palabras clave: Castilla, siglo xv, Reyes Católicos, avaricia, codicia, Guerra de Granada, 
historiografía medieval, crónicas.

“MAMMON AT THE FRONTIER”: 
GREED AND AVARICE IN THE CASTILIAN 

CHRONICLES ABOUT THE WAR OF GRANADA

Abstract

Greed and Avarice represents a recurring topic in the castilian chronicles, specially in the 
late medieval cycle about the Catholic Monarchs and the War of Granada (1482-1492). A 
detailed analysis of this set of chronicles reveals the double standards of the authors and, 
above all, the arbitrary use of the accusation of greed, a resource that is only used to high-
light the vileness of certain historical figures and, in another cases, when it is necessary to 
shore up the tone providentialist of the story associating the setbacks of war to the sins of 
the combatants.
Keywords: Castile, 15th century, Catholic Monarchs, War of Granada, avarice, greed, 
medieval historiography, chronicles.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.08
mailto:antoniojose.merino%40uva.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2935-5521


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
4

8

0. INTRODUCCIÓN

El presente trabajo se plantea como un acercamiento al estudio del discurso 
historiográfico castellano en la Baja Edad Media. Se centra, específicamente, en el 
modo en que se muestran los pecados de la avaricia y la codicia1 en la cronística 
desarrollada a instancias de los Reyes Católicos a propósito de la Guerra de Gra-
nada y tiene como finalidad resolver ciertas preguntas sobre este particular: ¿qué 
entendían los autores de las crónicas por codicia y avaricia? ¿Cuándo consideraban 
que se incurría en alguno de estos pecados relacionados con la avidez humana y 
cuándo no? Y, lo más importante, ¿qué propósito cumple la acusación de avaricia 
(o codicia) en la narración de los acontecimientos que nos propone esta tradición 
historiográfica? El análisis de las fuentes que se va a efectuar en las próximas pági-
nas pondrá en evidencia que el concepto de avaricia (y codicia) que manejaban los 
cronistas bajomedievales no dista demasiado del que tenemos en la actualidad; asi-
mismo, pondrá de manifiesto que, pese a lo anterior, los autores no dispensan el 
mismo trato a todos los personajes y colectivos que se vieron impelidos por el afán 
material en el transcurso de la guerra, restringiendo el uso de la acusación de codi-
cia a situaciones muy concretas. Los casos en los que la avaricia no es contemplada 
como una motivación de peso serán los primeros en los que se pondrá el foco, mien-
tras que los pasajes que se refieren de forma explícita a los pecados de la avaricia y 
la codicia serán abordados en un segundo punto, a fin de desglosar toda la casuís-
tica que contiene los textos.

A propósito de las fuentes, van a ser analizadas las cuatro obras que confor-
man el conjunto cronístico del reinado de los Reyes Católicos: los Anales de la Guerra 
de Granada del cronista real Alonso de Palencia2, la Crónica de los Reyes Católicos de 
Mosén Diego de Valera3, la Chronica de los muy altos y esclarecidos Reyes Catholicos 
Don Fernando y Doña Isabel del apologeta Hernando del Pulgar4 y la Historia de los 

1  Es preciso hacer una aclaración respecto al binomio avaricia-codicia. Si acudimos a la 
última edición del Diccionario de la lengua española, nos encontramos con que el término «avaricia» 
viene definido como «afán desmedido de poseer y adquirir riquezas para atesorarlas», mientras que la 
principal acepción del concepto «codicia» es «afán excesivo de riquezas». Como se puede apreciar, a 
día de hoy apenas si hay diferencia entre el significado de un término y de otro, y ya en la Baja Edad 
Media tendían a confundirse, ya que si bien en aquellos entonces se decía que la «codicia» era espe-
cíficamente el anhelo de obtener las riquezas o los bienes que poseía otra persona, también es cierto 
que la codicia se consideraba una forma de «avaricia». Por esta razón, de aquí en adelante se utiliza-
rán indistintamente, como si fueran sinónimos.

2  Palencia, Alonso de, Guerra de Granada, R.G. Peinado Santaella, ed. y estudio. Gra-
nada, Universidad de Granada, 1998.

3  Valera, Diego, Crónica de los Reyes Católicos. Madrid, J. de M. Carriazo, ed. y estudio, 
Junta para Ampliación de Estudios-Centro de Estudios Históricos (Revista de Filología Española, 
Anejo viii), 1927.

4  Pulgar, Fernando, Crónica de los Reyes Católicos. Granada, J. de M. Carriazo, ed. y estu-
dio, Editorial Universidad de Granada, 2008.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
4

9

Reyes Católicos Don Fernando y Doña Isabel del bachiller Andrés Bernáldez5. Junto 
con este conjunto cronístico procedente del ámbito regio, también se va a valorar 
una quinta obra, en este caso de corte nobiliario: la crónica anónima Historia de los 
Hechos del Marqués de Cádiz6.

La razón por la que se han seleccionado las primeras cuatro fuentes tiene que 
ver con el hecho de que dichos textos fueron compuestos total o parcialmente en la 
época en la que se desarrollan los acontecimientos que narran (la Guerra de Gra-
nada), por autores que pertenecían o al menos mantenían una estrecha relación con 
la Corte y los monarcas, al servicio de los cuales trabajaban; es decir, estas obras han 
sido escogidas porque se asume que todas y cada una de ellas, pese a sus diferencias 
y matices, sirven de vehículo para la propaganda y la visión de los acontecimientos 
que buscaban proyectar los Reyes Católicos en aquel contexto. Por otra parte, se ha 
decidido incluir la Historia de los Hechos del Marques de Cádiz, obra elaborada a ins-
tancias de la Casa de los Ponce de León y con objeto de exaltar la figura de Rodrigo 
Ponce de León, no solo porque se ajusta al marco cronológico escogido, sino tam-
bién porque la obra en cuestión comparte ideales y concepciones sobre la guerra 
con las obras generadas en el entorno cortesano inmediato de los Reyes Católicos. 
De manera concreta, las nociones sobre codicia y avaricia son similares, lo que nos 
habla de una cultura política compartida entre monarquía y élite nobiliaria, más 
allá de los intereses particulares de los cronistas7.

Dejando a un lado las fuentes, es preciso señalar que el tema de la avaricia 
y/o la codicia no ha sido estudiado con especial profundidad por parte de la histo-
riografía, sobre todo en relación con las obras castellanas de la segunda mitad del 
siglo xv. Se ha comprobado que la mayoría de los artículos que tratan específica-
mente el tema de la avaricia lo hacen desde el punto de vista de la Historia del Arte 
y los Estudios de Literatura, poniéndose el foco, sobre todo, en la representación 
iconográfica de este y otros vicios8. Bien es verdad que se pueden encontrar trabajos 
que abordan la cuestión de los Siete Pecados Capitales y que prestan especial aten-

5  Bernáldez, Andrés, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos. Madrid, M. Gómez-
Moreno y J. de M. Carriazo, ed. y estudio, Real Academia de la Historia, 1962.

6  Carriazo Rubio, Juan Luis, Historia de los hechos del Marqués de Cádiz. Estudio pre-
liminar, edición e índices de Juan Luis Carriazo Rubio. Granada, Universidad de Granada, 2003.

7  En palabras de Fernando Gómez Redondo, la Historia de los Hechos del Marqués de Cádiz 
«constituye un fiel reflejo de la ideología política de los Reyes Católicos»: Gómez Redondo, Fer-
nando, Historia de la Prosa de los Reyes Católicos: el umbral del Renacimiento. Madrid, Editorial Cáte-
dra, 2012, p. 408.

8  Cáliz Montes, Jessica, «Representación de los pecados capitales en El Libro del Buen 
Amor». Cartaphilus: Revista de Investigación y Crítica Estética, n.o 10 (2012), pp. 21-27; Oyola, Eliezer, 
Los pecados capitales en la literatura medieval española. Barcelona, Puvill, 1979; Poza Yaqüe, Marta, 
«La Avaricia». Revista Digital de Iconografía Medieval, vol.  ii, n.o 4 (2010), pp. 9-19; Rodríguez 
Barral, Paulino, «Reflexiones sobre el castigo de la avaricia y la lujuria a propósito de su represen-
tación en la escultura románica catalano-aragonesa». Codex Aquilarensis. Cuadernos de Investigación 
del Monasterio de Santa María la Real, n.o 21 (2005), pp. 6-28; Vila-Belda Martí, Faustina, Ima-
gen y Palabra. Los pecados más frecuentes en la iconografía de Castilla medieval (siglos xi al xv). Madrid, 
Universidad Autónoma de Madrid, 2016.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

0

ción al tema de la percepción medieval del llamado «vicio de Mammón»9 (aunque 
sin centrarse en exclusiva en este particular), pero resultan bastante escasos10. Toda-
vía son menos frecuentes los trabajos que versan sobre el modo en que se presenta 
la avaricia en la producción historiográfica medieval. Para profundizar en este tema 
es preciso recurrir a estudios sobre cronística que tocan el tema de forma tangen-
cial, como pueden ser el trabajo de Carmen Benítez Guerrero11 acerca de la imagen 
del rey en las crónicas y el artículo que Rafael Gerardo Peinado Santaella publicó 
en el libro colectivo Las Tomas: Antropología Histórica de la ocupación territorial del 
reino de Granada12. En conclusión, de momento no hay ningún estudio monográ-
fico sobre el concepto de avaricia-codicia que opera en las fuentes historiográficas 
bajomedievales, por lo que es preciso abordar este particular cuanto antes.

1. GAJES DEL OFICIO: LA NORMALIZACIÓN DE LAS CONDUCTAS 
PREDATORIAS Y LA JUSTIFICACIÓN DE LOS ABUSOS

En este primer punto se va a prestar atención a aquellos episodios de las cró-
nicas que dejan entrever, en contra de los deseos de los propios cronistas, la avidez 
de los personajes involucrados. Nos referimos a aquellos pasajes de los textos que 
invitan a pensar, o bien que el autor correspondiente no percibe como pecaminosa 
una acción que en el presente resultaría reprobable, o bien que hay un esfuerzo cons-
ciente por maquillar las intenciones de los protagonistas para que la avaricia material 
no resulte, al menos, tan evidente. En estos casos, es frecuente que las acciones aco-
metidas por los personajes se relacionen con propósitos moralmente puros (la devo-
ción a Dios o el deber para con los monarcas) o al menos con impulsos censurables, 

9  El nombre Mammón, correspondiente a un demonio judeocristiano, es empleado como 
sinónimo de avaricia material desde tiempos bíblicos: «No os hagáis tesoros en la tierra, donde la 
polilla y el orín corrompen y donde ladrones minan y hurtan, sino haceos tesoros en el cielo, donde 
ni la polilla ni el orín corrompen, y donde ladrones no minan ni hurtan. [...] Ninguno puede servir 
a dos señores; porque o aborrecerá al uno y amará al otro, o estimará al uno y menospreciará al otro. 
No podéis servir a Dios y a Mammón» (Mateo, 6:19-20, 24).

10  Alvira Cabrer, Martín, «Sehnor, per les nostres peccatz. Guerra y Pecado en la Edad 
Media», en Carrasco Manchado, Ana Isabel y Rábade Obradó, María del Pilar (coords.), Pecar 
en la Edad Media. Madrid, Sílex Ediciones, 2008, pp. 97-212; Casagrande, Carla y Vecchio, Sil-
vana, Historie des péchés capitaux aun Moyen Age. Paris, Aubier, 2003; Quintanilla Raso, María 
Concepción, «Nobilitas Virtutis Causa. De la virtud al pecado en la nobleza», en Carrasco Man-
chado, Ana Isabel y Rábade Obradó, María del Pilar (coords.), Pecar en la Edad Media. Madrid, 
Sílex Ediciones, 2008, pp. 149-184.

11  Benítez Guerrero, Carmen, La imagen del rey en la cronística castellana. Madrid, Edi-
ciones La Ergástula, 2013.

12  El artículo en cuestión es Peinado Santaella, Rafael Gerardo, «Christo pelea por sus 
castellanos: el imaginario cristiano de la guerra de Granada», en González Alcantud, José Antonio y 
Barrios Aguilera, Manuel (eds.), Las tomas: Antropología histórica de la ocupación territorial del reino 
de Granada. Granada, Biblioteca de Etnología, 2000, pp. 453-524.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

1

pero considerablemente menos graves a ojos de los contemporáneos (como el orgu-
llo, que no era del todo reprochable si los implicados eran miembros de la nobleza).

Todos los rasgos enunciados se pueden encontrar en los pasajes que tocan 
el tema de los saqueos y las cabalgadas fronterizas. Estas prácticas resultaban tan 
habituales en la Frontera, incluso en las épocas de tregua, que no se hacía necesario 
indagar en los motivos de estas acciones13. Los cronistas, por lo general, se limitan 
a mencionar de pasada las ansias de botín de los militares, cuando no directamente 
las obvian. Se ha observado que antes prefieren destacar otra serie de motivaciones 
que hacían más presentables estas acciones. En varias ocasiones, estas operaciones se 
achacan a cuestiones de carácter estratégico; nos dicen los autores que estaban orien-
tadas, sobre todo, a desgastar al enemigo provocando el máximo daño posible en 
sus tierras para facilitar el avance de las tropas a posteriori o impedir que los adver-
sarios se fortalecieran. También se aprecia que los cronistas aprovechan la menor 
oportunidad de responsabilizar a los propios musulmanes de los choques fronteri-
zos, haciéndonos ver que buena parte de los asaltos perpetrados por los cristianos 
se organizaban a modo de represalia; como ejemplo ilustrativo, basta con adjuntar 
un fragmento del capítulo que Diego de Valera dedica a la quema de Villaluenga 
(1481): «E como así se fiziesen daños los unos a los otros en todo lo que pudiesen, 
estando el marqués en su cibdad de Arcos, los moros le llevaron sus azémilas e aze-
mileros, vaqueros e ganaderos. E como desto el marqués oviese gran sentímiento, 
determinó de quemar la villa de Villaluenga»14.

Para la mayoría de estos autores parece importante recalcar que las opera-
ciones fronterizas que emprendían los señores y capitanes andaluces, muchas veces 
por su cuenta y riesgo, perseguían fines concretos más allá de los estrictamente mate-
riales, aunque sin negar por completo estos últimos. Tan solo Alonso de Palencia 
aborda con absoluta naturalidad (sin aspavientos ni justificaciones) aquellos episo-
dios bélicos en los que salta a la vista que lo único que importaba era el beneficio 
económico, como se aprecia en el Libro V de su crónica, donde introduce una anéc-

13  Para saber más acerca de las cabalgadas fronterizas y por qué resultaban tan atractivas 
para los combatientes: Marchena Fernández, Juan y Romero Cabot, Ramón, «El origen de la 
hueste y de la institución militar indianas en la guerra de Granada», en Torres Ramírez, Bibiano 
y Hernández Palomo, José Jesús (coords.), Andalucía y America en el siglo xvi, actas de las II jorna-
das de Andalucía y America, vol. 1. Actas realizadas en la Universidad de Santa María de la Rábida en 
marzo de 1982. Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Escuela de Estudios Hispa-
noamericanos, 1982, pp. 91-112. El tema de las tácticas y las prácticas depredatorias en la frontera 
castellano-granadina durante la Baja Edad Media se trata de manera pormenorizada en Etxebe-
rría Gallestegi, Ekaitz, «Dead horse, man-at-arms lost: cavalry and battle tactics in 15th century 
Castile». Journal of Medieval Iberian Studies, vol. 12, n.o 1 (2020), pp. 106-123, y en García Fitz, 
Francisco, «Las guerras de cada día en la Castilla del siglo xiv». Edad Media: revista de historia, n.o 8 
(2007), pp. 145-181. También puede resultar interesante Muñoz Gómez, Víctor, «Narrativa cronís-
tica, guerra de conquista y liderazgo militar en el contexto de la expansión atlántica hispana: la expe-
riencia de las islas Canarias». Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, vol. 22, n.o 2 
(2022), pp. 451-480, y Etxeberria Gallastegi, Ekaitz, Fazer la guerra. Estrategia y táctica militar 
en la Castilla del siglo xv. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2022.

14  Valera, Crónica de los Reyes Católicos, p. 135.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

2

dota sin importancia aparente acerca de un grupo de gaditanos que, aprovechando 
la escasa vigilancia de la costa marroquí, se embarcaron con la intención de arrasar 
alguna aldea costera y llevarse consigo un buen cargamento de cautivos15. A dife-
rencia de los otros cronistas, que buscan transmitir que la validez de un combate 
depende de las buenas intenciones de los combatientes16 (esto se abordará más ade-
lante), Palencia parece sugerirnos que lo que hace legítima la violencia no es tanto la 
intención noble del que agrede como la condición infame de las personas sobre las 
que se ejerce (desde esta óptica, en la Guerra de Granada casi cualquier abuso era 
válido porque los enemigos eran musulmanes, enemigos de la fe católica). Conviene 
señalar también que el propio autor expresa que, al menos en la Frontera, este tipo 
de violencia respondía a costumbres observadas desde muy antiguo por andaluces 
y granadinos y validadas por los monarcas de ambos reinos17.

Dicho esto, hay que señalar que incluso en aquellos casos en los que realmente 
se esfuerzan en convencernos de que las operaciones perseguían objetivos estratégi-
cos y de que las capturas no representaban sino una suerte de beneficio colateral o 
accesorio, los autores nos deleitan con descripciones pormenorizadas de los botines 
obtenidos. Esto bien se podría explicar por la aspiración de todo cronista de cap-
tar la atención del lector mediante imágenes cautivadoras. No obstante, también se 
podría interpretar que, más allá de esto, los autores ofrecen un alto nivel de detalle 
al describir las presas de guerra porque entendían que el valor del botín ponía en 
evidencia hasta qué punto había sido exitosa una misión. Esto último parece des-
prenderse de los comentarios finales que ofrece Valera respecto al episodio antes 
mencionado, el del asalto a Villaluenga: «E quando el marqués llegó, començose a 
robar el lugar, en el qual hallaron muchas joyas e preseas de casa de grand valor, e 
muchos ganados de vacas e bueys, ovejas y cabras»18.

Llegados a este punto, hay que aclarar que no se están teniendo en cuenta 
los pasajes que narran las talas organizadas por la Corona. Estas operaciones, a dife-
rencia de los asaltos improvisados por los caudillos fronterizos durante el mismo 
período, sí que se revelan como acciones de guerra conducentes al debilitamiento 
del enemigo; no hay más que fijarse en los comentarios de Palencia en relación con 
la tala que se llevó a cabo en tiempos de las Cortes de Tarazona (1484):

Mientras en las Cortes [...] examinaba (Don Fernando) las peticiones de los pro-
curadores y proveía con arreglo a las leyes del reino, Doña Isabel llegó a Toledo 
y allí dispuso que antes de su llegada a Andalucía se destinara un fuerte contin-

15  Palencia, Guerra de Granada, p. 210.
16  En palabras de Hernando del Pulgar, las guerras solo debían iniciarse «salvo por la fe e 

por la seguridad»; véase Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 6.
17  Palencia, Guerra de Granada, p. 28.
18  Valera, Crónica de los Reyes Católicos, p. 135. A propósito de esta cuestión conviene des-

tacar también las palabras de Alonso de Palencia respecto a la presa obtenida en la Batalla de Lucena 
(1483); según él, en aquella contienda hasta el corregidor de Santaella Luis de Godoy, que llegó tarde 
a la batalla, «no volvió de vacío, sino con despojos considerables del número total de cautivos». Véase 
Palencia, Guerra de Granada, p. 77.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

3

gente de tropas á la tala de las vegas de Granada y de Málaga, para que la carestía 
de alimentos pusiese en más aprieto á los enemigos, ya castigados con larga esca-
sez, pues si con la pasada se los reducía á la última penuria, se les podría combatir 
mucho más pronto19.

Volviendo al tema del tratamiento que reciben los asaltos fronterizos en las 
fuentes cronísticas, resulta interesante señalar que también es bastante frecuente que 
los autores afirmen que la iniciativa que demostraban los caballeros y nobles fron-
teros nacía del afán de estos individuos de alta cuna de demostrar ante sus pares 
sus aptitudes para la guerra, su arrojo y su fuerza; en otras ocasiones, este com-
portamiento atrevido se achaca también a un profundo deseo de ganar renombre 
mediante heroicas hazañas. Muestra de ello son los fragmentos en los que se des-
cribe una escena donde un caudillo logra alentar a la tropa apelando al sentido del 
honor y al orgullo personal de sus subalternos, como dando a entender que a estos 
últimos realmente les movía un sincero deseo de mantener a toda costa (y a ser posi-
ble acrecentar) la reputación y no dar lugar a que su nombre quedase mancillado 
por un acto de cobardía. Tómese como ejemplo de esto la narración de la toma de 
Zalea (1485) que nos ofrece Fernando del Pulgar:

Aquel moro [...] traxo seguridat e palabra que daría la entrada (en Zalea); e asentó 
con él la noche y el lugar do él velaua, por donde echaría vn cordel para subir el 
escala. El clauero, vista la çertinidat que aquel moro fazía, e asymismo la utilidat 
que se siguía a la çibdad de Alhama si aquella villa de Çalea se oviese, e conside-
rando a quánta flaqueza de ánimo le sería ymputado si dexase perder aquella villa 
que con tanta confiança se le ofreçía, ynformóse primero quánta era la gente que la 
guardaua, e puso escuchas por los caminos algunas noches, por ver si entraua gente 
nueva en la fortaleza. Espiadas todas las cosas [...], esforçó la gente de su capitanía, 
diziéndoles que ninguna loable fazaña podía ser digna de memoria do no ynter-
viniese osadía de varones que aventurasen la vida por ganar honrra. E con estos e 
semejantes esfuerços que les fizo, les quitó la duda, e les puso tal ánimo para aco-
meter cualquier fazaña20.

No es de extrañar que los cronistas atribuyan la inclinación al combate de los 
combatientes fronterizos, en especial la de los nobles, a una marcada preocupación 
por conservar el buen nombre y ganar prestigio social. A fin de cuentas, sabemos 
que a los individuos que eran educados dentro de la esfera nobiliaria se les inculcaba 
desde la infancia que debían seguir estrictas pautas de comportamiento y hacer gala 
de los rasgos considerados privativos del grupo al que pertenecían, definido preci-
samente por constituir el brazo armado del reino. En el seno de este estamento, 
actitudes como el orgullo (al menos en ciertas circunstancias) no eran censurables 
como en otros ámbitos sociales, sino consustanciales a su condición; por otra parte, 
su destacado protagonismo en los asuntos militares era lo que legitimaba su pree-

19  Palencia, Guerra de Granada, pp. 114-115.
20  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 202.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

4

minencia y su elevada posición social, haciendo de la violencia su forma de vida y 
la lucha contra los enemigos del reino (en especial contra el islam) su razón de ser21. 
Amilanarse ante el peligro o rehuir la lucha se consideraba indigno de estos perso-
najes, de ahí que a menudo se relacione la belicosidad nobiliaria con la obsesión de 
sus miembros por cumplir con las altas expectativas sociales y estar a la altura de 
sus pares (y de los referentes caballerescos que podían encontrar en la literatura de 
ficción, sapiencial e histórica).

En cualquier caso, en lo que realmente insisten los cronistas es en la aseve-
ración de que la nobleza de Castilla acudió en masa a la frontera granadina, ante 
todo, porque se sentía impelida por un marcado sentido del deber, y no tanto por 
el afán de notoriedad o una «profunda enemiga» como la que exhibían los «moros», 
retratados como «voltarios e muy livianos en sus fechos»22 en contraposición a los 
cristianos. Un ejemplo claro de esto lo encontramos en la obra del anónimo autor 
de la Historia de los Hechos del Marqués de Cádiz, quien afirma, respecto a su bio-
grafiado, que no luchaba contra los granadinos sino por «seruir a Dios y a la Corona 
Real»23. En relación con esto, conviene señalar que es precisamente esta doble obe-
diencia al Todopoderoso y a los monarcas lo que los cronistas esgrimen para expli-
car, asimismo, que acudiesen nobles de distintos lugares a la conquista de Granada.

Esto último no hace sino incidir en la idea de que las crónicas no solo exal-
tan al grupo dominante, sino también que se encuentran imbuidas por ciertas ideas 
procedentes de la tradición historiográfica hispana, particularmente por la noción 
de «Cruzada» y de «Reconquista», entendida esta última como la convicción de que 
los españoles, y en particular los castellanos (herederos del ideal neogoticista que 
habían impulsado siglos atrás los asturleoneses), estaban en su derecho de combatir 
a los musulmanes para recuperar las tierras que una vez les habían pertenecido24. 
Esto salta a la vista, tanto como que los cronistas quieren hacernos ver la interven-

21  Para más información respecto al concepto de nobleza en la Edad Media y el código de 
valores por el que se regían los miembros del grupo estamental dominante, consúltese Quintani-
lla Raso, «Nobilitas Virtutis Causa», pp. 149-151, 160-165.

22  Bernáldez, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos, pp. 177.
23  Carriazo Rubio, Historia de los hechos del Marqués de Cádiz, p. 215.
24  Para más información sobre el desarrollo del ideal de «Reconquista» y el uso que se le 

ha dado a este polémico concepto, véase De Ayala Martínez, Carlos, «Pelayo y Covadonga: la for-
mación del discurso reconquistador», en De Ayala Martínez, Carlos, Ferreira Fernández, Isa-
bel Cristina y Palacios Ontalva, José Santiago (coords.), La Reconquista: Ideología y justificación de 
la Guerra Santa peninsular. Madrid, Ediciones La Ergástula, 2019, pp. 17-52. Asimismo, para com-
prender la importancia que ha tenido el concepto de «Reconquista» en la construcción de la identi-
dad nacional española durante los siglos xix y xx, conviene acudir a García Sanjuán, Alejandro, 
«Rejecting al-Andalus, exalting the Reconquista: historical memory in contemporany Spain». Jour-
nal of Medieval Iberian Studies, vol. 10, n.o 1 (2018), pp. 127-145. Por último, para saber más acerca 
de cómo se insertan los principios de la «recuperación de España» y de Cruzada en el discurso de 
los reyes de Castilla, resulta recomendable acudir a Muñoz Gómez, Víctor, «El ideal militar hispá-
nico: una propuesta sobre transferencias socioculturales y literarias de la Castilla medieval a la con-
quista española de América». Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 
n.o 29 (2019), pp. 323-354.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

5

ción de la Corona y de una parte considerable de la nobleza castellana en la gue-
rra como un esfuerzo colectivo, conducente en este caso al cumplimiento de una 
misión providencial que era, a un tiempo, una guerra santa, legítima y justa. Esto 
es lo que se desprende al menos del discurso que Alonso de Palencia le atribuye, en 
cierto pasaje, a Don Fernando:

(Y dijo) Que tanto al Soldán como á los demás mahometanos eran notorias la vio-
lencia y perfidia de que se valieron un tiempo los árabes para ocupar las Españas 
[...]. Y territorios ocupados injustamente podían con justicia ser recuperados por 
sus señores legítimos, [...] como los reyes de España en el transcurso de los tiem-
pos, (quienes) imitando el esfuerzo del primer defensor Pelayo, habían restituido 
á la fe católica todas las demás regiones de la Península, excepto el reino de Gra-
nada, [...] último refugio de los moros granadinos25.

Ciertamente, los planteamientos ideológicos de la Reconquista influyeron de 
manera notable en la historiografía del período, como demuestra el hecho de que, en 
las diferentes crónicas, el narrador omita o tergiverse ciertos detalles incómodos de 
la Historia y se esfuerce en «maquillar» las motivaciones y conductas más cuestio-
nables de los protagonistas del relato a fin de sostener este discurso histórico. Esta 
tendenciosidad a la que nos referimos salta a la vista, sobre todo, cuando se hallan 
pistas que ponen de manifiesto que los cronistas, pese a todo, eran conscientes de 
que aquello que realmente perseguían los nobles al implicarse en la lucha contra 
los granadinos, más allá de una potencial recompensa espiritual, era la posibilidad 
de obtener mercedes y privilegios de los soberanos que promovían las campañas.

Por una parte, autores como el anónimo escritor de la Historia de los Hechos 
del Marqués de Cádiz nos dan a entender que, para los hombres de la época, era cues-
tión asumida que cualquier servicio a la Corona iba seguido (o debía ir seguido) de 
una justa contrapartida: «Y así pareçe que quien bien y lealmente syrue a los reyes, 
buen galardón la dan»26. Afirmación semejante hace Hernando del Pulgar cuando 
nos relata el sitio de Baza (1489): «E por çierto la presençia del prínçipe mucho haze 
en las batallas, asy para poner ánimo a los suyos, como para que el esforçado no 
quede sin ser galardonado, e el flaco no quede syn ser conosçido»27. Nótese además 
como este último autor nos informa de que, de la misma forma que la obediencia y 
la valentía tenían su recompensa, la cobardía y la falta de constancia encontraban 
su castigo en la desaprobación del rey (que podía incluso degradar) y el desdén de 
los pares.

Por otro lado, hay momentos en los que no solo es posible observar que los 
autores tenían asumido que la recompensa material y las promesas de promoción 
social sirvieron de acicate a los combatientes, sino que además lo tenían comple-
tamente naturalizado. A primera vista, puede parecer que esto se contradice con 

25  Palencia, Guerra de Granada, p. 397.
26  Carriazo Rubio, Historia de los hechos del Marqués de Cádiz, pp. 188-189.
27  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 407.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

6

su discurso ideológico, pero lo cierto es que encaja con la idea, tan profundamente 
arraigada entonces, de que los señores de vasallos debían, para garantizar el fun-
cionamiento del sistema y la perpetuación del entramado de vínculos interperso-
nales en que se sustentaba, responder a las muestras de fidelidad de sus subalternos 
con una generosidad proporcional al servicio ofrecido28. Por consiguiente, no debe 
extrañarnos que los autores se refieran con total normalidad a esta práctica, que 
den muestras de considerar una virtud que los reyes cultivaran la liberalidad para 
fomentar la colaboración de los súbditos29, y que no les escandalizara lo más mínimo 
el hecho de que los nobles se comportasen como si la Corona tuviese la obligación 
ineludible de retribuirles sus esfuerzos, como en aquella ocasión en la que el Conde 
de Cabra y el Alcaide los Donceles, tras la batalla de Lucena (1483) «deseosos de 
obtener los honores debidos por el triunfo alcanzado con la prisión de Boabdil [...], 
marcharon juntos á Vitoria á pedirle (al rey) recompensa del servicio, ó al menos, 
un honor equivalente»30.

Precisamente porque la liberalidad real se percibe como algo positivo, las 
crónicas incluyen tantos episodios en los que se destaca el carácter desprendido de 
los Reyes Católicos. Se trata de un elemento propagandístico, de modo que no solo 
se nos muestra al rey y a la reina recompensando la fidelidad de sus vasallos, sino 
también haciendo gala de su generosidad con los súbditos más necesitados: «E enbió 
el rey [...] cristianos, que estavan cabtivos e redimidos, a la reina su muger, a Cór-
dova [...]; e mandólos aposentar, e mandóles dar limosna, a cada uno un florín de 
oro»31. Esta esplendidez debía, en cualquier caso, tener sus límites, ya que los reyes 
estuvieron envueltos en costosos conflictos militares desde su llegada al poder32. La 
campaña de Granada, particularmente, consumió buena parte de los recursos de 
la Corona, como admite el propio Hernando del Pulgar: «ninguna conquista de 
tierras ni de reynos se lee donde se requiriesen tantas cosas [...], como en esta con-
quista del reyno de Granada»33.

28  En palabras del investigador Gonzalo Pontón, para los autores de la época «tan impor-
tante como la gesta es el reconocimiento que se le tributa, pues constituye una parte valiosa de lo 
que podríamos denominar el patrimonio simbólico de la casa nobiliaria» y además «acredita la gene-
rosidad regia y contribuye a afirmar los vínculos entre la monarquía y la nobleza»: Pontón Guijón, 
Gonzalo, Escrituras Históricas. Relaciones, memoriales y crónicas de la Guerra de Granada. Bellaterra, 
Universitat Autònoma de Barcelona, 2002.

29  Para más información acerca de esta idea y de cómo se ha tratado en la historiografía en 
épocas anteriores al reinado de los Reyes Católicos (más concretamente, a comienzos del siglo xiv), 
véase Benítez Guerrero, La imagen del rey en la cronística castellana, pp. 89-96.

30  Palencia, Guerra de Granada, p. 105.
31  Bernáldez, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos, p. 177.
32  Para hacerse una idea aproximada de los inmensos gastos a los que tuvieron que hacer 

frente los monarcas y los medios que tuvieron que emplear para disponer de efectivo, véase Ladero 
Quesada, Miguel Ángel, «Ejército, logística y financiación en la guerra de Granada», en Ladero 
Quesada, Miguel Ángel (ed.), La incorporación de Granada a la Corona de Castilla. Actas del sympo-
sium conmemorativo realizadas entre el día 2 y el 5 de diciembre de 1991. Granada, Diputación Pro-
vincial de Granada, 1993, pp. 702-708.

33  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 410.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

7

Por consiguiente, los reyes eran, a un tiempo, generosos e insaciables, ya 
que nunca cejaron en su empeño de mostrarse espléndidos en público, pero tam-
poco renunciaron a ninguna oportunidad de obtener dinero con el que compensar 
sus elevadas pérdidas. Los cronistas no tratan de ocultar este hecho, más que nada 
porque entendían que el incremento fiscal respondía a la necesidad de costear la 
invasión del reino de Granada, la cual consideraban irremediable por tratarse de la 
santa empresa que Dios había encomendado al reino en su conjunto. Además, par-
tían de la base de que los soberanos estaban en su derecho de exigir a los pecheros 
este tipo de sacrificios en aras de la victoria34.

A la vista de todo lo anterior, podemos afirmar que los autores, en la mayo-
ría de las ocasiones, no contemplan el interés material como un factor determinante 
o, cuando menos, digno de mención. Esto bien podría deberse a que estos cronistas 
realmente estaban convencidos de que las acciones emprendidas por los dirigentes y 
militares castellanos en el marco de la guerra contra el reino de Granada, ante todo, 
obedecieron a intereses esencialmente estratégicos y que las expectativas de obtener 
botín, aunque funcionaron como un poderoso acicate, estuvieron mayormente subor-
dinadas a los planes de campaña. Todo parece indicar, además, que en el momento 
de la elaboración de las crónicas ciertas conductas relacionadas con la guerra contra 
los granadinos estaban tan profundamente enraizadas que ya ni se cuestionaban: 
los hábitos predatorios de los combatientes fronterizos, que organizaban de conti-
nuo asaltos a las villas y aldeas musulmanas que se encontraban allende el limes; la 
tendencia de los nobles castellanos a exigir altas retribuciones y mercedes hasta por 
el más mínimo servicio, al considerar que la Corona estaba obligada a satisfacer las 
demandas del «brazo ejecutor» del reino; y, por supuesto, la práctica de los reyes 
castellanos de incrementar los impuestos siempre que estallaba una guerra abierta 
con Granada y se podía argumentar que eran necesarios para costear la guerra con-
tra los enemigos de Cristo. Por otra parte, el hecho de mencionar abiertamente los 
intereses materiales que impulsaban a los combatientes cristianos, y en especial a 
los caudillos, podía llegar a ser problemático o incluso comprometedor para los cro-
nistas. Como se verá a continuación, la acusación de codicia era vista como uno de 
los reproches más graves que un historiador podía hacer contra alguien, siendo este 
el motivo por el que su uso está muy restringido en los textos, en los que se emplea 
tan solo en situaciones contadas y como un recurso con propósitos muy concretos.

34  Un ejemplo especialmente ilustrativo a este respecto se puede encontrar en Bernáldez, 
Memorias del Reinado de los Reyes Católicos, pp. 212-213.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

8

2. LA AVIDEZ DEL MALVADO: LA ACUSACIÓN DE AVARICIA 
COMO RECURSO PARA DIFAMAR Y EXPLICAR 

LOS ACONTECIMIENTOS

Como se ha comprobado, la avaricia rara vez se contempla como un móvil de 
peso, aun cuando todo parece indicar que el afán materialista jugó un papel impor-
tante en el transcurso de la contienda castellano-granadina. Da la impresión de que 
a los autores les resulta incómodo imaginar la posibilidad de que los protagonistas 
de su historia pudieran haber actuado espoleados por la avaritia, uno de los peores 
vicios en los que, según los pensadores cristianos del momento, podía incurrir una 
persona35. Con todo, hay pasajes en los que sí se habla de manera clara de la rapa-
cidad de los implicados, e incluso se recalca lo pecaminoso de su actuación. En las 
siguientes páginas se comprobará que estos pasajes se corresponden con aquellas 
situaciones lamentables o deshonrosas de la guerra que se prestan a construir una 
imagen negativa de aquellos colectivos o personajes a los que los cronistas no les 
importa (e incluso les interesa) difamar.

Uno de esos colectivos a los que la cronística no teme acusar de codicioso 
es aquel constituido por los combatientes de menor rango social, es decir, peones 
y jinetes villanos. Cabe decir que esto encaja a la perfección con la imagen general 
que se transmite de los soldados de extracción más baja, a menudo descritos como 
despiadados, cobardes e indisciplinados. Desde luego, los cronistas no debían tener 
un buen concepto de ellos, pues no solo les atribuyen estas características tan poco 
virtuosas, sino que además los culpan de los alborotos que en ocasiones ocurrían en 
los campamentos. Según Hernando del Pulgar, por causa de estos soldados plebeyos 
y de sus problemáticas tendencias, era necesario el establecimiento de ordenanzas y 
la asignación de justicias en los campamentos para impedir que ninguno de aque-
llos soldados «sacase arma contra otro, ni andoviesen en el real ladroniçios, ni otros 
excesos de los que en las grandes huestes suelen acaesçer»36. Por su parte, Alonso de 
Palencia nos hace ver que, en ciertas ocasiones, los cabecillas debían dispensar cas-
tigos ejemplares para refrenar los ímpetus de los combatientes más desesperados y 
prevenir de ese modo que volvieran a desobedecer las órdenes37.

La imagen que se desprende de pasajes como este, es decir, la de unos com-
batientes de bajo rango que actúan como auténticos oportunistas, por momentos 
resulta exagerada, aunque no carece de fundamento. Si bien los cronistas, por lo 
general, no se molestan en explicar este comportamiento y prefieren zanjar el asunto 
arguyendo que estas gentes son de naturaleza vil, ocasionalmente ofrecen detalles que 
dejan entrever que los soldados de a pie pasaban necesidad con frecuencia y que no 
siempre recibían las soldadas a su debido tiempo a causa de problemas de financia-

35  Véase el apartado «Introducción al pecado de la avaricia», en Vila-Belda Martí, Ima-
gen y Palabra, pp. 25-29.

36  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 310.
37  Palencia, Guerra de Granada, p. 243.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
5

9

ción o de logística: «... como para pagar a las tropas no bastaban ni con mucho las 
rentas reales, había que recurrir á los pechos, principalmente por la imposibilidad 
de sostener la guarnición de Alhama [...] si dos o tres veces al año no la entraba un 
convoy custodiado...»38. Los estudios actuales corroboran precisamente este hecho, 
que la necesidad que acuciaba a muchos de los soldados del ejército en la frontera 
llegaba a tal extremo que no les quedaba más remedio que saquear para asegurarse 
la subsistencia39.

La frontera era un lugar peligroso e inestable, aquejado además por una 
inveterada falta de recursos provocada por las sucesivas talas, de modo que es fácil 
imaginar la precariedad de la vida de los soldados que estaban destinados allí, y aún 
más la de aquellos andaluces y granadinos que residían permanentemente en el límite 
y estaban expuestos a los ataques continuos de los señores fronterizos y, sobre todo, 
los asaltantes almogávares, para los que el despojo del enemigo no constituía una 
simple actividad económica complementaria, sino la fuente de su sustento40. Todo 
parece indicar que los autores conocían esta realidad y, sin embargo, no empatiza-
ban con el peonaje; para ellos, una propensión a la desobediencia y al exceso como 
aquella solo podía ser fruto de un ansia pecaminosa.

Con todo, a pesar de los daños y perjuicios que, según las fuentes, provocaba 
la inclinación a la codicia del peonaje, en los textos tampoco se trata de ocultar que 
algunos caudillos sacaban provecho de los anhelos de sus soldados, canalizándolos 
en su propio beneficio. Así, nos encontramos con episodios en los que se nos pre-
senta al caudillo de turno avivando los ánimos de los soldados bajo su mando pro-
metiéndoles (o mejor dicho, recordándoles) que obtendrían provecho del despojo de 
los enemigos y de la venta de los cautivos si se mantenían firmes y luchaban hasta 
alcanzar la victoria. Tampoco son escasos los fragmentos que nos relatan asaltos a 
plazas fuertes en los que se comunicaba a los soldados que tenían licencia para «entrar 
a sacomano» con objeto de que combatiesen con más bríos y actuasen como una 
fuerza arrolladora e imparable; por ejemplo, tenemos el relato de Diego de Valera de 
la conquista de Alhama (1482) por parte de las fuerzas de Rodrigo Ponce de León: 
«E mandó luego pregonar (Don Rodrigo), porque la gente más alegre fuese, que la 
cibdad se dava a sacomano para que cada uno tomase para sí lo que pudiese ganar, 
mandando que todos se aparejasen para el combate»41.

38  Palencia, Guerra de Granada, p. 116. Véase también la referencia a los recibos que les 
fueron entregados a los soldados de la guarnición de Alhama que se encontraban desde hacía tiempo 
a la espera de recibir el pago, en Palencia, Guerra de Granada, pp. 80-81.

39  Así lo indican los investigadores Juan Marchena y Ramón Romero; véase Marchena 
Fernández y Romero Cabot, El origen de la hueste y de la institución militar indiana, p. 102.

40  En relación con las dificultades que acarreaba la vida de frontera, la cuestión de la vio-
lencia cotidiana y la figura del almogávar en este contexto, véase González Jiménez, Manuel, «La 
frontera entre Andalucía y Granada: realidades bélicas, socio-económicas y culturales», en Ladero 
Quesada, Miguel Ángel (ed.), La incorporación de Granada a la Corona de Castilla. Actas del sympo-
sium conmemorativo realizadas entre el día 2 y el 5 de diciembre de 1991. Granada, Diputación Pro-
vincial de Granada, 1993, pp. 111-114, 117-120.

41  Valera, Crónica de los Reyes Católicos, p. 139.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

0

De esta manera, se subraya el materialismo de los militares de a pie que 
acompañaron al soberano castellano y a sus insignes lugartenientes a la Guerra de 
Granada, al tiempo que se remarca el compromiso del caudillo con la causa. En 
general, da la impresión de que los autores pretenden contraponer la grandeza de la 
clase dominante a la vileza de los plebeyos con intención de justificar la posición pri-
vilegiada de los primeros (esto es especialmente cierto en el caso de Diego de Valera, 
quien se vuelca más que ningún otro cronista en la exaltación del cuerpo nobiliario), 
además de remarcar que la guerra es una actividad exclusiva de la nobleza. Cier-
tamente, tal parece el propósito de los cronistas, sobre todo al reparar en que res-
tan importancia a los comportamientos más cuestionables de los aristócratas y que 
hacen pasar por virtuosas acciones que, de estar protagonizadas por un simple ple-
beyo, probablemente serían tachadas de erráticas e, incluso, de pecaminosas. Con 
todo, esta predilección por la nobleza tenía sus límites, los que marcaba su com-
promiso con el proyecto político de los reyes, bajo el auspicio de los cuales fueron 
escritas estas crónicas42.

La producción cronística redactada a instancias de los Reyes Católicos ante 
todo busca transmitir una visión de la Historia acorde a un ideario político defi-
nido por la defensa del centralismo y de una autoridad monárquica fuerte frente a 
los derechos señoriales; en consecuencia, resulta lógico que no se dispense ningún 
trato de favor a aquellos aristócratas que, buscando su propio beneficio, cometie-
ron graves faltas de deslealtad e irresponsabilidad que causaron, o a punto estuvie-
ron de causar, un grave perjuicio a la Corona en el transcurso de la guerra. No sin 
razón, cuando los autores tratan casos que involucran un abuso de poder o un acto 
de absoluta rebeldía, parecen sentirse libres de manifestar que los responsables se 
vieron impulsados por vicios tales como la desidia, la soberbia y, sobre todo, la ava-
ricia43. A fin de cuentas, no se podía justificar que los notables del reino quebranta-
sen la ley ocupando las propiedades administradas por los concejos de las ciudades 
y «faciendo particular de uno lo que era común de todos»44; que los grandes de 
Castilla hiciesen peligrar la paz del rey combatiendo entre ellos con mayor denuedo 
que frente a los infieles; o que los cabecillas de una hueste protagonizasen trifulcas 
por una tajada mayor del botín, como ocurrió en la villa de Alhama justo después 
de que se levantara el cerco establecido por Mulay Hacén a comienzos de mayo de 
1482, según nos cuenta, entre otros45, Fernando del Pulgar:

42  La Historia de los Hechos del Marqués de Cádiz es una excepción, pues no fue redactada 
a instancias de la corona, sino a petición de la Casa de los Ponce de León, como ya se ha indicado. 
En cualquier caso, se debe insistir en que las ideas que atraviesan este texto se alejan más bien poco 
de los planteamientos sobre los que se construye el relato «oficial» de la cronística regia.

43  La envidia es una falta que a veces también se atribuye a quienes, en lugar de ayudar a 
los reyes y a sus principales colaboradores, ponen trabas, como se aprecia en Palencia, Guerra de 
Granada, p. 103.

44  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 141.
45  La crónica de Palencia también recoge aquel altercado, aunque señala que se inició 

cuando los superiores tomaron una parte del botín mayor del que les correspondía: Palencia, Gue-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

1

Como aquellas gentes que tomaron la çibdad de Alhama salieron della con los des-
pojos que allí ovieron, ovo gran debate entrellos e los que vinieron a los socorrer, 
los quales demandavan parte del despojo que se ovo de los moros al tiempo de la 
entrada [...]. E alegavan perteneçerles, pues por el socorro que ellos avían fecho se 
avía ganado.
E los caballeros que tomaron la çibdat dezían que a ellos perteneçia todo, e que 
los caballeros que los vinieron a socorrer no devían aver parte, por quanto dezían 
que ellos eran los que con grandes trabajos e peligros vinieron a ganar aquella çib-
dat [...]. E que [...] las otras gentes que vinieron a socorrer no avían trabajado [...], 
salvo solamente [...] venir syn peligro fasta aquel lugar por los socorrer...
... Sobre esta materia los vnos e los otros, tentados gravemente de la codiçia [...], 
estauan en tanta discordia, que se aparejauan a las armas46.

En definitiva, los cronistas consideraban lo bastante grave la acusación de 
codicia como para reservarla a aquellos que entorpecían la consecución de los pla-
nes de los reyes. No debería resultarnos extraño, por lo tanto, que se detecte en estas 
mismas obras un uso frecuente de dicho recurso para infamar, de forma conjunta, 
a las gentes de los territorios y países vecinos que históricamente habían represen-
tado un quebradero de cabeza para la Corona. En este sentido, destaca la crónica 
de Alonso de Palencia, autor visiblemente xenófobo que llega al extremo de afirmar, 
por ejemplo, que las gentes de Galicia (conocidas por ser sediciosas y difícilmente 
manejables por parte del poder central47), cuando «carecían de recursos, despojaban 
de los suyos á sus convecinos ó atentaban contra su vida entre el encarnizado fragor 
de las facciones, huyendo luego á esconderse en la espesura de las selvas»48, o que 
los venecianos y genoveses eran tan codiciosos que no dudaban en ofrecer su ayuda 
a los aliados de los granadinos a cambio de sustanciosas ganancias49.

Los demás autores no afrentan con tanta ligereza a sus correligionarios forá-
neos con tales acusaciones, pero todos coinciden con el autor palentino en que la 
avaricia y la inclinación al robo son rasgos característicos, junto con otras graves 
faltas, de los musulmanes. En las fuentes bajomedievales, los habitantes del reino 
nazarí de Granada en particular, y los musulmanes en general, son descritos como 
personas capaces de las mayores atrocidades para proteger su forma de vida y sus 
posesiones; véase como ejemplo el capítulo de la crónica de Diego de Valera en que 
se narra el sangriento alzamiento (con descuartizamientos incluidos) que protago-
nizaron los musulmanes sometidos de la villa de Gaucín en el 1487 con el pretexto 
de que los arrendadores castellanos «les demandavan más de lo que avían de aver»50.

rra de Granada, p. 37. Por su parte, Andrés Bernáldez se limita a mencionar el suceso, sin especifi-
car la causa: Bernáldez, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos, p. 119.

46  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, pp. 16-18.
47  Barros Guimerans, Carlos, «¡Viva el Rey! Rey imaginario y revuelta en la Galicia bajo-

medieval». Studia Historica. Historia Medieval, n.o 12 (1994), pp. 83-101.
48  Palencia, Guerra de Granada, p. 256.
49  Ibidem, p. 134.
50  Valera, Crónica de los Reyes Católicos, pp. 259-260.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

2

Hay que añadir que los cronistas no tratan de «maquillar» las verdaderas 
intenciones que impulsaban a los capitanes granadinos a participar en cabalgadas 
y organizar partidas de asalto, como a menudo ocurre cuando el relato se centra en 
las correrías perpetradas por los fronteros castellanos. No es que se refieran explícita-
mente a los intereses puramente materiales, pero no tratan de justificar sus acciones, 
que es lo que hacen cuando se refieren a las correrías organizadas por los oficiales 
de su propio bando. Este trato diferencial pone de manifiesto la fuerte animadver-
sión que los cronistas albergaban hacia el enemigo granadino, un sentimiento de 
rechazo que habría que relacionar con la imagen tan distorsionada que tenían del 
colectivo musulmán, y refuerza la impresión de que los granadinos, como parte del 
demonizado colectivo islámico, constituyen el principal blanco de los ataques de 
los cronistas51.

Atendiendo a lo anterior, es posible concluir que los autores presentan cierta 
predisposición a generalizar, a atribuir a todos los miembros de un colectivo los mis-
mos vicios o, a la inversa, a considerar igual de virtuosos a todos los de un mismo 
grupo. Claro está, se pueden encontrar excepciones a la regla: los elogios dedicados 
al caudillo nazarí que se muestra misericordioso o las críticas dirigidas a los nobles 
castellanos que decepcionaron con comportamientos impropios de su condición. 
Estos son solo algunos ejemplos que prueban que los autores, aunque más prestos a 
condenar a unos que a otros, no dudaban en encomiar a un enemigo si era excep-
cionalmente virtuoso, o condenar a un aliado si no actuaba según un determinado 
código de conducta. 

Con todo, hay personajes centrales que parecen intocables. Nos referimos, 
cómo no, a los Reyes Católicos, descritos no solo como máximos responsables de 
los triunfos castellanos de finales del siglo xv, sino también como los más intacha-
bles soberanos de la cristiandad del momento. Tanto es así que los cronistas jamás 
expresan el menor atisbo de duda acerca de las buenas intenciones y la idoneidad 
para las tareas de gobierno de sus excelsos señores (con la excepción de Palencia52); 
omiten toda sospecha de que les movieran anhelos materiales o una insana ambi-
ción. Muy por el contrario, nos transmiten que «Su Alteza (el rey Fernando) y la muy 
esclareçida sennora reyna [...], amos juntamente, fueron elegidos y enbiados por la 
mano de Dios para esecutar su justiçia y ensalçar la santa fe cathólica»53, que todos 

51  Sobre el concepto que tenían los castellanos de su eterno adversario, véase Peinado San-
taella, «Christo pelea por sus castellanos», pp. 511-514.

52  Alonso de Palencia se muestra más crítico con Fernando el Católico; sin llegar a cues-
tionarlo, señala sin miramientos que algunas derrotas, como el primer intento de asedio a la villa de 
Loja (1482), se debieron a su tozudez y a su orgullo. Véase el siguiente pasaje: Palencia, Guerra de 
Granada, pp. 45-47.

53  Estas líneas corresponden a la carta de un supuesto sabio transcrita por el autor anó-
nimo de la Historia de los hechos del Marqués de Cádiz en el capítulo xxxi, la cual llama la atención 
por contener la profecía del «Rey Encubierto»: Carriazo Rubio, Historia de los hechos del Marqués 
de Cádiz, p. 245. Acerca de esta y otras profecías mencionadas por el autor anónimo, se recomienda 
leer el capítulo 8 («Profecía y mesianismo en la Historia del Marqués de Cádiz») del Estudio Preli-
minar que Juan Luis Carriazo Rubio incorpora en esta edición de la Historia.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

3

sus actos estuvieron encaminados al cumplimiento de la sagrada misión y que los 
que realmente actuaron movidos por motivos despreciables fueron los que conjura-
ron contra ellos. Esto último también se aplica a los reyes cristianos que se enfren-
taron con los Reyes Católicos por la supremacía, como se puede apreciar en algunas 
comparaciones tendenciosas que evidencian una notable hipocresía por parte de los 
autores. Tómese como ejemplo la crónica de Hernando del Pulgar, donde se llega a 
afirmar que el monarca de Francia Carlos VIII era tan mezquino e interesado que 
«ninguna cosa facía aviendo respecto a las cosas pasadas, ni a las por venir, saluo 
lo que a la ora le ocurría e venía bien». Esto comenta el cronista a propósito de las 
ansias del francés de dominar el reino de Navarra, por cuyo control también com-
petían los Reyes Católicos, a quienes excusa diciendo que a ellos lo que les movía 
era un sincero deseo de garantizar la paz54.

Dejando a un lado esta cuestión, hay que subrayar que los cronistas no solo 
remiten a la avaricia-codicia cuando quieren difamar o desacreditar a un personaje 
o colectivo; en ocasiones también se presenta como la causa última de cierto tipo 
de acontecimientos. En todos los textos existe al menos un pasaje en el que el autor 
correspondiente achaca los contratiempos de la guerra (o uno en concreto) a la avi-
dez de los involucrados, basándose en unos planteamientos providencialistas: Dios 
interviene en la Tierra para asegurarse de que los acontecimientos conduzcan, en 
última instancia, al triunfo definitivo de sus seguidores sobre los enemigos de la 
Santa Fe Católica, pero también para castigar a aquellos de los suyos que actúan 
por motivos equivocados o pecaminosos. En otras palabras, los cronistas pretenden 
convencernos de que el Todopoderoso era quien decidía el resultado de los grandes 
acontecimientos, en particular de las batallas, atendiendo a las intenciones de los 
involucrados; desde este punto de vista, las derrotas cristianas no se plantean como 
una consecuencia de los errores tácticos o de la mala fortuna, sino como un escar-
miento que Dios lleva a cabo valiéndose de los enemigos de los cristianos como ins-
trumento de su justa ira55.

Con todo, el providencialismo es más acentuado en unos autores que en 
otros, como se aprecia en el relato del «Desastre de la Axarquía», el traumático suceso 
ocurrido en la parte oriental de la serranía malagueña en marzo de 1483: una impro-
visada hueste de caballeros y milicias concejiles dirigida por el Marqués de Cádiz, el 
Adelantado de Andalucía y otros aristócratas andaluces trató de coger por sorpresa 
a los granadinos de aquella región, solo para encontrarse con la más amarga de las 
derrotas y verse forzados a emprender una huida vergonzosa. En aquel desbarato, los 

54  Las comparaciones entre el rey de Francia y los reyes de Castilla son especialmente ilus-
trativas en el capítulo cxlii de la crónica de Hernando del Pulgar: Pulgar, Crónica de los Reyes 
Católicos, pp. 51-54.

55  Acerca del discurso providencialista presente en la historiografía castellana bajomedie-
val, el papel que tuvo en los procesos de legitimación del poder establecido y su repercusión en la 
primera cronística indiana, véase Hamlin, Cinthia María, «Pareció ser cosa hecha por mano de la 
divina providencia: el discurso providencialista, un caso de continuidad y desvío desde la crónica 
real a la indiana». Revista de Poética Medieval, n.o 26 (2012), pp. 359-375.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

4

andaluces perdieron alrededor de 2000 hombres, entre muertos y cautivos, de modo 
que no resulta extraño que los cronistas, todos ellos coetáneos a los hechos, dediquen 
bastantes líneas a narrar y tratar de explicar tan oscuro capítulo de su Historia. Al 
tratarse de un desastre monumental imposible de enmascarar y difícil de encajar en 
el relato triunfalista que buscan transmitir, algunos de los cronistas se vieron impe-
lidos a declarar en sus escritos que, al menos en aquella ocasión, la mayor parte de 
la hueste sí que actuó movida por la codicia, despertando así la ira de Dios, que los 
castigó propiciando una sangrienta derrota frente a los infieles. Esta es, exactamente, 
la versión de los hechos que nos ofrece Andrés Bernáldez (que, no olvidemos, era un 
clérigo leído especialmente influido por autores como san Agustín):

Este desbarato hizieron muy pocos moros [...], e paresció que Nuestro Señor lo con-
sintió, porque es cierto que la mayor parte de la gente iva con intención de robar 
e mercadear más no de servir a Dios, como fué provado e confesado por muchos 
dellos mesmos, que no llevaban la intención que los buenos cristianos han de lle-
var a la pelea e batalla de los infieles, que es ir confesados e comulgados e fecho 
testamento, e con intención de pelear e vencer a los enemigos en favor de la sancta 
fe católica. E ovo muy pocos que tal intención llevasen, e por la mayor parte ivan 
todos puestos en codicia de aver por robo tales cosas e alhajas como las de Alhama, 
diziendo que muchos fueron ricos en Alhama, e muchos llevaron encomiendas de 
sus amigos para comprar, de las cavalgadas que avían de hacer, esclavos, esclavas 
e ropas de seda, como si hecho lo tuvieran; e pensavan, sin temor a Dios Nuestro 
Señor, executar el mal propósito que llevaban; e quiso, –por castigar los malos–, 
que recebiesen pena los buenos...56.

Esta es la disertación más extensa y detallada sobre el «Desastre de la Axar-
quía» y sus causas que se puede encontrar en el ciclo cronístico de la Guerra de Gra-
nada, aunque no la única. Cada uno de los cronistas da su propia versión de los hechos 
y ofrece su particular explicación del resultado, aunque casi todos coinciden en con-
siderar la avaricia de los combatientes como un factor determinante. Así, nos encon-
tramos con que, en el caso de la obra del autor anónimo de la Historia de los Hechos 
del Marqués de Cádiz, el relato no difiere en lo esencial del que nos ofrece el Bachiller 
Bernáldez. Al igual que este, el autor anónimo sugiere que la ruina de los cristianos 
fue sin duda un castigo divino, propiciado según él por el hecho de que las tropas 
encararon la operación emponzoñados, no por un único vicio, sino por varios peca-
dos, todos ellos capitales: «Lo qual todo se deue creer que aconteçió por los pecados 
de algunos que ally yuan, así por su soberuia e ynvidia e cobdiçia desordenada»57.

Asimismo, es posible encontrar similitudes entre las versiones antedichas 
y la que nos ofrece Fernando del Pulgar, que atribuye a algunos de los principales 
personajes del suceso palabras de desaliento por una pérdida del favor divino oca-

56  Bernáldez, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos, pp. 129-130.
57  Carriazo Rubio, Historia de los hechos del Marqués de Cádiz, p. 221. Cabe resaltar este 

apunte al final del fragmento, ya que se puede inferir del comentario que al autor sí le parecía lícita la 
«codicia ordenada», es decir, el saqueo y el despojo organizado. Esto nos remite al anterior apartado.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

5

sionada por la soberbia de los caudillos y las muchas faltas en las que incurrieron los 
combatientes: «... tantos e tales caualleros, e con tanta gente, facían entrada en tierra 
de moros [...], dellos movidos por seruicio a Dios, otros por ganar honrra, e otros 
por aver robos, se movieron de su voluntad a yr con ellos»58. En efecto, de nuevo 
aquí se baraja el anhelo de botín como causa probable del desbarato, como también 
sugiere Alonso de Palencia, un autor que se aleja, no obstante, de la argumentación 
providencialista del resto al adoptar una postura mucho más realista y presentar el 
anhelo de botín como un problema en sí mismo (unido a otros como las disensiones 
entre los líderes de la hueste y el limitado conocimiento del terreno) y no como un 
detonante de la ira de Dios: «... concibieron los nuestros el deseo de elegir el botín 
de más fácil transporte, sin cuidarse para nada del futuro peligro. Cuando los moros 
los vieron ocupados en esta faena, fueron cercándolos [...], seguros de superar con 
sus reducidas fuerzas á las mayores de los cristianos [...]. No se engañaron ellos en 
su cálculo [...], y así llegó el desastre cuando más enfangados estaban en el botín»59.

Por su parte, Diego de Valera, literato que de hecho pertenecía a la nobleza 
guerrera, se esmera en excusar al grueso de los participantes en la empresa de la 
Axarquía, principalmente a los caudillos y capitanes que la orquestaron, culpando 
a los adalides que encabezaron la marcha (muchos de los cuales eran plebeyos de 
origen granadino, es decir, «tornadizos», de modo que se podría pensar que detrás 
de sus palabras hay cierto prejuicio racista, y no solo de clase) de guiar a las huestes 
a una emboscada; no menciona, por tanto, la cuestión de la avaricia, que rehúye lo 
más que puede, probablemente para evitar que sus palabras puedan ser interpreta-
das como un ataque a sus pares60.

Esta versión alternativa de los acontecimientos del «Desastre de la Axarquía» 
resulta de lo más interesante, no solo porque nos muestra que cada autor tenía sus 
inclinaciones, sino también porque revela que los cronistas no se tomaban la acu-
sación de avaricia a la ligera. Ni aun los otros, más sentenciosos, culpan por igual a 
todos los miembros de aquella expedición del terrible desenlace; casi todos los cro-
nistas exculpan a los caudillos más ilustres (en particular, el Marqués de Cádiz) y 
alguno llega a sugerir que pagaron justos por pecadores. Resulta obvio que, para 
todos ellos, acusar a un personaje concreto de ser avaro o codicioso era algo suma-
mente grave, lo cual no hacían sino en casos muy concretos, cuando se antojaba 
un recurso útil para construir su versión de la historia: para retratar a un adversa-
rio político de los reyes o un enemigo de la cristiandad como un ser vil y odioso; o 
para explicar ciertos acontecimientos desastrosos para el reino que, de otro modo, 
no podrían encajar con el tono triunfalista con el que pretendían dotar al relato.

58  Pulgar, Crónica de los Reyes Católicos, p. 62. Las referencias al providencialismo se pue-
den encontrar más adelante en el mismo capítulo, en los párrafos que recogen la supuesta conver-
sación que mantuvieron algunos de los caudillos justo antes de iniciar la huida: ibidem, pp. 67-69.

59  Palencia, Guerra de Granada, pp. 63-64.
60  Valera, Crónica de los Reyes Católicos, pp. 161-165.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

6

3. CONCLUSIONES

En los apartados previos se ha intentado dar respuesta a las preguntas que se 
plantearon al comienzo mismo del artículo, comenzando por la cuestión de cómo se 
concibe la avaricia-codicia en la cronística bajomedieval. A propósito de este asunto 
en particular, se ha podido demostrar que la idea que manejan los diferentes auto-
res de este concepto no resulta tan alejada de la idea que tenemos en la actualidad. 
Desde luego, su connotación negativa se ha mantenido hasta nuestros días, aun-
que se podría decir que su uso se ha «secularizado» en gran medida. Las propias 
fuentes del momento nos muestran que este defecto se concebía como un pecado 
capital, una grave transgresión religiosa que podía condenar el alma y atraer la ira 
de Dios al extremo de empujarlo a actuar en el plano terrenal para dispensar justo 
castigo. Se trata de una concepción muy arraigada en la época, de la que los auto-
res no tenían posibilidad de sustraerse del todo (Alonso de Palencia es el único que 
parece no estar del todo en consonancia con estas ideas, probablemente debido a su 
formación humanista en Italia61).

Aun con todo, en sus obras respectivas pueden hallarse múltiples pasajes 
sobre saqueos, entradas fronterizas o cobros de mercedes donde no se atisba el menor 
comentario desaprobatorio por parte de los cronistas, como si no hubiese nada de 
pecaminoso en esos sucesos. Y es que hay que entender que los textos referidos no 
relatan un hecho histórico cualquiera, sino una guerra que significó mucho más 
para las facciones involucradas que un simple conflicto militar entre reinos vecinos: 
para los testigos de aquel suceso, la Guerra de Granada representó el desenlace de 
un conflicto secular entre dos mundos virtualmente antagónicos, un último enfren-
tamiento en el que ya no era posible el entendimiento o las soluciones intermedias 
y cualquier exceso se consideraba justificado siempre y cuando fuese encaminado a 
hacer flaquear al enemigo.

Para los cronistas castellanos, la Guerra de Granada, en toda su extensión, 
no fue sino una contienda santa y justa, en tanto en cuanto representaba (a su modo 
de ver) la última fase de un largo proceso de Reconquista que tenía como fin la res-
titución de todos los territorios peninsulares a sus legítimos soberanos, los monarcas 
de Castilla (que se veían a sí mismos como los sucesores de los reyes visigodos), y su 
reintegración en la cristiandad católica, de la que se habían separado como conse-
cuencia de la irrupción del islam.

Desde este punto de vista, hasta los comportamientos más execrables podían 
ser admisibles siempre que estuviesen orientados a perjudicar al rival y no fuesen 
contraproducentes con los objetivos antes expuestos. En este marco, las activida-
des predatorias que involucraban a los militares eran justificables, al menos en la 
mayoría de los casos. Las fuentes así lo corroboran al señalarnos que dichas activi-

61  Hernández Martínez, Pedro, «La memoria de la historia oficial: Crónicas y cronistas 
en la España de los Reyes Católicos». Revista de Estudios sobre Patrimonio, Cultura y Ciencias Medie-
vales, n.o 15 (2013), pp. 242-243



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

7

dades representaban un fenómeno inherente a la guerra de desgaste que se libraba 
en la frontera y describirnos los despojos y las presas obtenidas en el transcurso de 
la contienda como la justa recompensa al esfuerzo bélico de los combatientes. De 
igual manera, estas prácticas (los saqueos, las talas, las correrías, etc.) no constituían 
necesariamente un acto pecaminoso, aun cuando generaban beneficios de tipo eco-
nómico, porque la situación de guerra santa requería este tipo de acciones, que ade-
más eran habituales en cualquier guerra de desgaste.

Las fuentes sugieren, no obstante, que esas prácticas podían ser condena-
bles si las intenciones que llevaban consigo los combatientes que las perpetraban no 
eran las adecuadas. Como cabría esperar, esto se traduce en la inclusión de juicios 
de valor sobre personas y colectivos, unos comentarios en absoluto inocentes que 
ponen en evidencia una marcada parcialidad de los autores. Los cronistas castella-
nos dispensan duras críticas al peonaje y al conjunto de los combatientes de origen 
humilde que participaron en la campaña al considerar que aquellos hombres se vie-
ron impelidos, con bastante frecuencia, por impulsos esencialmente pecaminosos 
y no por un sincero deseo de servir a Dios y a los reyes, atrayendo así la desgracia 
sobre toda la hueste y poniendo en riesgo la consecución de la santa empresa. Es 
más, de los comentarios de estos literatos se desprende la idea de que aquella guerra 
únicamente se saldó con una victoria aplastante porque la aristocracia guerrera que 
lideró la campaña mantuvo en todo momento una actitud ejemplar, actuando de 
acuerdo con la voluntad del Todopoderoso y los intereses de los reyes, controlando a 
sus impulsivos subalternos cuando podían causar problemas debido a su voraz ape-
tito de botín, o bien canalizando esas mismas ansias cuando podían ser de utilidad.

Como se puede apreciar, la acusación de codicia se emplea en las obras como 
una suerte de arma arrojadiza contra determinados colectivos y personajes, en espe-
cial contra aquellos cuya reputación se busca minar, generalmente en beneficio de 
la imagen de los personajes que, por el contrario, se pretende ensalzar. Esto es lo 
que explica que los autores critiquen tan duramente a los soldados de extracción 
humilde por sus supuestos impulsos predatorios: es una forma de remarcar aún más 
la excepcionalidad del grupo nobiliario. Por otra parte, también permite entender 
el tratamiento que reciben los «antagonistas» de la Historia en las diferentes obras. 
Estas últimas, sin excepción, consideran la avaricia, junto con la crueldad y la falta 
de escrúpulos, un rasgo inherente de los enemigos musulmanes, aun cuando el 
comportamiento habitual de estos no distaba mucho del que exhibían los castella-
nos en la frontera. Del mismo modo, al mencionar al rey de Francia Carlos VIII 
«el Afable», resaltan por sobre otros defectos del personaje la codicia insaciable, no 
por casualidad un rasgo que lo coloca en las antípodas de lo que se tenía por un 
buen monarca, figura que debía caracterizarse, ante todo, por ser generosa, justa y 
comedida en el cumplimiento de sus obligaciones. En definitiva, la imputación del 
pecado de la avaricia-codicia servía al propósito de contraponer unos personajes a 
otros: se vincula a aquellos que se oponen a los personajes que desempeñan un rol 
protagónico con el fin de dotar a estos últimos de una aparente superioridad moral.

Con todo, esta no es la única función que adquiere la alusión a la avaricia-
codicia en la cronística castellana, aunque sí la más usual. Se ha podido demostrar 
que, en ciertas ocasiones, también se revela como un recurso sumamente útil a la 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

8

hora de apuntalar la visión triunfalista de los hechos que los diferentes cronistas 
pretenden proyectar a través de sus escritos. Como todos estos autores acometieron 
su tarea de recoger el reinado de los Reyes Católicos partiendo de una premisa pro-
videncialista, unos y otros coinciden en que la mano del Todopoderoso dirigió el 
curso de los acontecimientos, encaminando al bando cristiano hacia la victoria final 
sobre los últimos musulmanes de al-Ándalus. Como era de esperar, este discurso 
se sostiene por sí solo durante casi todo el tiempo, debido al desarrollo tan positivo 
que tuvo la contienda para el bando castellano, pero hay momentos en los que no 
es así. En aquellos pasajes en los que se aborda un hecho traumático para el bando 
castellano el argumento providencialista se tambalea, y es ahí precisamente donde 
el recurso de señalar la codicia de los combatientes cristianos juega un papel funda-
mental: en estos casos, la avaricia se presenta como el desencadenante de la ira divina 
y del justo castigo que, como respuesta, Dios hace caer momentáneamente sobre 
los suyos para enderezar sus pasos y evitar así que se desvíen del camino marcado.

En definitiva, se ha podido probar que el binomio de avaricia-codicia cons-
tituye, sobre todo, un recurso narrativo empleado de manera consciente por parte de 
los cronistas castellanos de la época de los Reyes Católicos para retratar determina-
dos colectivos y personajes y hacer encajar episodios problemáticos en su particular 
visión de los hechos. Con esto, se puede dar por cerrada esta particular aproxima-
ción al tema, aunque no el propio tema. Sin duda, resultaría interesante ampliar el 
punto de mira para determinar si estos autores de finales del siglo xv se limitan a 
reproducir las ideas de la cronística anterior o si, por el contrario, el modo en que 
emplean el recurso de la avaricia obedece a unas preocupaciones y a una sensibilidad 
propias de su época. Por supuesto, responder a una cuestión como esta requeriría de 
un examen más completo, que excedería con creces los límites de este trabajo. Por 
consiguiente, se deja la puerta abierta a ulteriores aproximaciones, a retomar esta 
línea de estudio más adelante.

Recibido: 28 de noviembre de 2022; aceptado: 15 de diciembre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
6

9

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Fuentes

Carriazo Rubio, Juan Luis, Historia de los hechos del Marqués de Cádiz. Estudio preliminar, edición 
e índices de Juan Luis Carriazo Rubio. Granada, Universidad de Granada, 2003.

Bernáldez, Andrés, Memorias del Reinado de los Reyes Católicos. Madrid, M. Gómez-Moreno y J. 
de M. Carriazo, ed. y estudio, Real Academia de la Historia, 1962.

Palencia, Alonso de, Guerra de Granada. Granada, R.G. Peinado Santaella, ed. y estudio, Univer-
sidad de Granada, 1998.

Pulgar, Fernando del, Crónica de los Reyes Católicos. Granada, J. de. M. Carriazo, ed. y estudio, vol. 
2, Editorial Universidad de Granada, 2008.

Valera, Diego, Crónica de los Reyes Católicos. Madrid, J. de M. Carriazo, ed. y estudio, Junta para 
Ampliación de Estudios-Centro de Estudios Históricos (Revista de Filología Española, 
Anejo viii), 1927.

Bibliografía

Alvira Cabrer, Martín, «Sehnor, per les nostres peccatz. Guerra y Pecado en la Edad Media», en 
Carrasco Manchado, Ana Isabel y Rábade Obradó, María del Pilar (coords.), Pecar en la 
Edad Media. Madrid, Sílex Ediciones, 2008, pp. 92-112.

Barros Guimerans, Carlos, «¡Viva el Rey! Rey imaginario y revuelta en la Galicia bajomedieval». 
Studia Historica. Historia Medieval, n.o 12 (1994), pp. 83-101.

Benítez Guerrero, Carmen, La imagen del rey en la cronística castellana. Madrid, Ediciones La 
Ergástula, 2013.

Cabrera Muñoz, Emilio, «La Guerra de Granada a través de las crónicas cristianas», en Ladero 
Quesada, Miguel Ángel (ed.), La incorporación de Granada a la Corona de Castilla. Granada, 
Diputación Provincial de Granada, 1993, pp. 441-468.

Cáliz Montes, Jessica, «Representación de los pecados capitales en El Libro del Buen Amor». Car-
taphilus: Revista de Investigación y Crítica Estética, n.o 10 (2012), pp. 21-27.

Casagrande, Carla y Vecchio, Silvana, Historie des péchés capitaux aun Moyen Age. Paris, Aubier, 
2003.

De Ayala Martínez, Carlos, «Pelayo y Covadonga: la formación del discurso reconquistador», en 
De Ayala Martínez, Carlos, Ferreira Fernández, Isabel Cristina y Palacios Ontalva, José 
Santiago (coords.), La Reconquista: Ideología y justificación de la Guerra Santa peninsular. 
Madrid, Ediciones La Ergástula, 2019, pp. 17-52.

Etxebarría Gallastegi, Ekaitz, «Dead horse, man-at-arms lost: cavalry and battle tactics in 15th 
century Castile». Journal of Medieval Iberian Studies, vol. 12, n.o 1 (2020), pp. 106-123.

Etxebarría Gallastegi, Ekaitz, Fazer la guerra. Estrategia y táctica militar en la Castilla del siglo xv. 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2022.

García Fitz, Francisco, «Las guerras de cada día en la Castilla del siglo xiv». Edad Media: revista 
de historia, n.o 8 (2007), pp. 145-181.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
7

0

García Sanjuán, Alejandro, «Rejecting al-Andalus, exalting the Reconquista: historical memory in 
contemporany Spain». Journal of Medieval Iberian Studies, vol. 10, n.o 1 (2018), pp. 127-145.

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la Prosa de los Reyes Católicos: el umbral del Renacimiento. 
Madrid, Editorial Cátedra, 2012.

González Jiménez, Manuel, «La frontera entre Andalucía y Granada: realidades bélicas, socio-
económicas y culturales», en Ladero Quesada, Miguel Ángel (ed.), La incorporación de 
Granada a la Corona de Castilla. Actas del symposium conmemorativo realizadas entre el día 2 
y el 5 de diciembre de 1991. Granada, Diputación Provincial de Granada, 1993, pp. 87-145.

Hamlin, Cinthia María, «Pareció ser cosa hecha por mano de la divina providencia: el discurso 
providencialista, un caso de continuidad y desvío desde la crónica real a la indiana». Revista 
de Poética Medieval, n.o 26 (2012), pp. 359-375.

Hernández Martínez, Pedro, «La memoria de la historia oficial: Crónicas y cronistas en la España 
de los Reyes Católicos». Revista de Estudios sobre Patrimonio, Cultura y Ciencias Medievales, 
n.o 15 (2013), pp. 242-243.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, «Ejército, logística y financiación en la guerra de Granada», en 
Ladero Quesada, Miguel Ángel (ed.), La incorporación de Granada a la Corona de Castilla. 
Actas del symposium conmemorativo realizadas entre el día 2 y el 5 de diciembre de 1991. 
Granada, Diputación Provincial de Granada, 1993, pp. 675-708.

Marchena Fernández, Juan y Romero Cabot, Ramón, «El origen de la hueste y de la institución 
militar indianas en la guerra de Granada», en Torres Ramírez, Bibiano y Hernández Palomo, 
José Jesús (coords.), Andalucía y América en el siglo xvi, actas de las II jornadas de Andalucía 
y America, vol. 1. Actas realizadas en la Universidad de Santa María de la Rábida en marzo 
de 1982. Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Escuela de Estudios 
Hispanoamericanos, 1982 pp. 91-112.

Muñoz Gómez, Víctor, «El ideal militar hispánico: una propuesta sobre transferencias socioculturales 
y literarias de la Castilla medieval a la conquista española de América». Medievalismo: Boletín 
de la Sociedad Española de Estudios Medievales, n.o 29 (2019), pp. 323-354.

Muñoz Gómez, Víctor, «Narrativa cronística, guerra de conquista y liderazgo militar en el contexto 
de la expansión atlántica hispana: la experiencia de las islas Canarias». Vegueta: Anuario de 
la Facultad de Geografía e Historia, vol. 22, n.o 2 (2022), pp. 451-480.

Oyola, Eliezer, Los pecados capitales en la literatura medieval española. Barcelona, Puvill, 1979.

Peinado Santaella, Rafael Gerardo, «Christo pelea por sus castellanos: el imaginario cristiano de 
la guerra de Granada», en González Alcantud, José Antonio y Barrios Aguilera, Manuel 
(eds.), Las tomas: Antropología histórica de la ocupación territorial del reino de Granada. 
Granada, Biblioteca de Etnología, 2000, pp. 453-524.

Pontón Gijón, Gonzalo, Escrituras Históricas. Relaciones, memoriales y crónicas de la Guerra de 
Granada. Bellaterra, Universitat Autònoma de Barcelona, 2002.

Poza Yagüe, Marta, «La Avaricia». Revista Digital de Iconografía Medieval, vol. ii, n.o 4, 2010, pp. 9-19.

Quintanilla Raso, María Concepción, «Nobilitas Virtutis Causa. De la virtud al pecado en la 
nobleza», en Carrasco Manchado, Ana Isabel y Rábade Obradó, María del Pilar (coords.), 
Pecar en la Edad Media. Madrid, Sílex Ediciones, 2008, pp. 149-184.

Real Academia Española, Diccionario de la lengua española (23.a ed.). Madrid, 2014.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
47

-2
71

2
7

1

Rodríguez Barral, Paulino, «Reflexiones sobre el castigo de la avaricia y la lujuria a propósito 
de su representación en la escultura románica catalano-aragonesa». Codex Aquilarensis. 
Cuadernos de Investigación del Monasterio de Santa María la Real, n.o 21 (2005), pp. 6-28.

Vila-Belda Martí, Faustina, Imagen y Palabra. Los pecados más frecuentes en la iconografía de Castilla 
medieval (siglos xi al xv). Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 2016.





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

3

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.09
Cuadernos del CEMyR, 30; diciembre 2022, pp. 273-301; ISSN: e-2530-8378

LA GANADERÍA EN LA BARONÍA DE ESCORNALBOU, 
ARZOBISPADO DE TARRAGONA (SIGLOS XII-XV)

Ramon Sarobe Huesca
Universitat Autònoma de Barcelona

E-mail: ramon.sarobe@uab.cat
https://orcid.org/0000-0003-2099-3567

Resumen

Este artículo se aproxima a las actividades ganaderas en la baronía de Escornalbou (Cata-
lunya, comarca del Baix Camp y municipio de Riudecanyes) durante los siglos bajomedie-
vales. Después de hacer un breve resumen de la poco conocida historia y características de 
la canónica y baronía de Escornalbou, se enumeran los principales apoyos sobre los que se 
basaba la ganadería: La protección otorgada por los emprius, la proximidad a la ciudad de 
Tarragona, el crédito en operaciones de compra, así como también las infraestructuras. Más 
adelante, son tratados los tipos de animales presentes en la documentación y las caracterís-
ticas de su explotación. Los canónigos de Escornalbou no se interesaron por los rebaños, 
pero los hombres de su baronía los consideraron un negocio que procuraron explotar con 
el único límite de sus capacidades económicas.
Palabras clave: canónicas agustinianas, Tarragona, Escornalbou, ganadería, animales.

FARMING IN THE DOMAIN OF ESCORNALBOU, 
ARCHDIOCESE OF TARRAGONA (12TH-15TH CENTURIES)

Abstract

This article is an approach to the livestock farming activities in the domain of Escornalbou 
(Catalonia, in the Baix Camp shire and municipality of Riudecanyes) during the late 
medieval centuries. After recounting the few known history and particularities of the 
Augustinian canons of the barony of Escornalbou, the lords of the place, the main features 
of the livestock explotation are narrated: The protections granted by the emprius (rights of 
use), the vicinity of the city of Tarragona, credits to the livestock purchasing operations, and 
the animal custody and care infrastructures as well. Animals present in the documents are 
also explained and the characteristics of their explotation. The canons of Escornalbou did 
not have a particular interest in the livestock economy, but their barony’s men considered 
it a serious business to be exploited with the only limit of their financial capacities.
Keywords: Augustinian canons, Tarragona, Escornalbou, livestock, animals.

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.09
mailto:ramon.sarobe%40uab.cat?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2099-3567


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

4

0. INTRODUCCIÓN: ESCORNALBOU 
HASTA LA CONQUISTA CRISTIANA1

Escornalbou fue castillo, baronía y sede de una canónica agustiniana. En 
1580, la canónica de Sant Miquel de Escornalbou se convirtió en un convento de 
franciscanos recoletos, y un siglo más tarde, en 1686, su función se trocó en la de 
colegio de misiones de propaganda fide, institución que sobrevivió hasta la desamor-
tización2. El promontorio donde está ubicado este castillo-canónica ya había gozado 
de presencia humana durante tiempos prehistóricos3. En las diversas cuevas situadas 
en las faldas de este monte se han hallado vestigios del Neolítico. Estas cavidades 
no han dejado de tener uso hasta tiempos contemporáneos4.

Poco sabemos del lugar de Escornalbou durante la Antigüedad. Según el 
erudito Eduard Toda, que compró aquel enclave en el año 1912 para restaurarlo y 
convertirlo en su residencia, las murallas primitivas del conjunto cornubovense serían 
de factura romana5. Hasta qué punto fue un enclave permanentemente ocupado 
durante el período imperial es algo que no podemos saber. No se han encontrado 
vestigios materiales romanos, ni un solo trozo de cerámica. Los restos arquitectó-
nicos que se aprecian hoy en el castillo y capilla de Santa Bàrbara son de factura 
medieval y su atribución a los romanos ha quedado en entredicho. Las condiciones 
del Bajo Imperio, donde se requirió de más estructuras de seguridad, podrían haber 
obligado a fortificar la montaña de Escornalbou, si bien su función no iría más allá 
que de la de puesto de vigía.

Es esta también la función que debió tener durante los períodos visigótico 
y andalusí, si bien una vez más estamos huérfanos de documentación al respecto. 
Es posible que Escornalbou fuera fortificado de nuevo hacia finales del siglo  ix, 

1  Este artículo forma parte de mi investigación doctoral dentro del programa de doc-
torado en ciencias de la Antigüedad y la Edad Media impartido en la Universitat Autònoma de 
Barcelona (Bellaterra).

2  Para Escornalbou durante la época moderna, véase Martí Mayor, José, «Contribución 
de los franciscanos al desarrollo espiritual de Cataluña. Monasterio de San Miguel de Escornal-
bou». Revista Franciscana, 1963, pp. 3-17; Martí Mayor, José, «Escornalbou. Colegio-seminario 
de misiones de propaganda fide (1686-1835)». Archivo Ibero-americano. Estudios históricos sobre la 
Orden Franciscana en España y sus misiones, xlii, 1982, pp. 293-342; Martí Mayor, José, «El Ms. 
4-001 de los franciscanos recoletos catalanes de Escornalbou (1580-1686)». Archivo Ibero-americano. 
Estudios históricos sobre la Orden Franciscana en España y sus misiones, li, 1991, pp. 177-200. Para los 
aspectos socioeconómicos del lugar y de sus habitantes, veáse Maristany i Tió, Carles, La baronia 
d’Escornalbou en el segle xvii. Reus, Associació d’Estudis Reusencs, 2008.

3  Serra Vilaró, Joan, Escornalbou Prehistòrich, S.L., S.E., 1925.
4  Toda i Güell, Eduard, Història d’Escornalbou. Reus, Edicions del Centre de Lectura, 

reed. 1984, pp. 23-33; y Boquer i Pubill, Sílvia, «Història de la investigació de l’Edat del Bronze 
al Baix Camp». Butlletí Arqueològic. Reial Societat Arqueològica Tarraconense, 13 (1991), pp. 38-39.

5  Toda, Història d’Escornalbou, p. 38. Para la restauración de Escornalbou, veáse Gort i 
Oliver, Jordina, Eduard Toda i Güell. Ideologia i escriptura (1854-1941), tesis doctoral. Barcelona, 
Universidad de Barcelona, 2012, pp. 162-164.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

5

adscribiéndose al distrito andalusí de Siurana6. Ya en el siglo xvii, se seguía conser-
vando el recuerdo de la torre de vigilancia, conocida como la Saloquia7. Desde ella 
se podía observar buena parte del Ager Tarraconensis, incluido el gran yermo que 
eran las ruinas de la ciudad de Tarragona.

Hacia finales del siglo xi, el condado de Barcelona había empezado a pre-
sionar la frontera andalusí. Ni siquiera las ofensivas almorávides pudieron revertir la 
pujanza cristiana. En 1118, el conde Ramón Berenguer III decidió poner en manos 
del obispo Oleguer de Barcelona la restauración definitiva del arzobispado tarraco-
nense. Pero aún pasarían más de diez años hasta que el nuevo arzobispo encargara 
la conquista de Tarragona al caudillo normando Robert Bordet, y la sede arzobispal 
no se instalaría en la ciudad hasta el año 11468.

Una vez ocupada Tarragona, la repoblación de la antigua ciudad y de las 
poblaciones adyacentes, el condado de Tarragona, tal como lo llamaba Ramón 
Berenguer III en su testamento de 11319, progresó muy lentamente. Una serie de 
caballeros, vasallos del conde de Barcelona, del arzobispo o del linaje de los Bordet/
Aguiló, recibieron términos ad populandum, estableciendo en ellos las condiciones 
de asentamiento de los pobladores y las rentas que deberían pagar. La mayor parte 
de las poblaciones de la comarca del Baix Camp solo empiezan a ser nombradas 
entre los años 1149 y 1160, siendo Riudoms y la Buella (término de la Canonja) las 
más precoces10. Hay un primer intento de colonizar Cambrils el año 1152, auspi-
ciado por Ramón Berenguer IV y Robert Bordet11.

Es muy posible que buena parte de la lentitud en el proceso colonizador se 
debiera a la existencia de bastiones andalusíes en las montañas de Prades y el Baix 
Camp, Escornalbou entre ellos. Esta serie de fortificaciones no podían ser asegura-
das hasta que no se tomaran sus puntos de apoyo, la ciudad de Tortosa y el castillo 
de Siurana. La colonización exitosa del Camp de Tarragona dependía de la supresión 
definitiva de aquellos enclaves. Ya en 1146, el conde Ramón Berenguer IV asignó 

6  Puigferrat i Oliva, Carles, «Castell d’Escornalbou», en Pladevall i Font, Antoni (dir.), 
Catalunya Romànica, xxi, 1995, p. 240.

7  Domènech, Jaume, Carta escrita a un cavaller d’esta ciutat, en la qual conté la manera y 
modo de tot lo succehit en lo Presidi de Escornalbou. Barcelona, Viuda de Matheutat, 1646.

8  Virgili i Colet, Antoni, y Rovira Rafecas, Montserrat, «La colonització feudal del 
Camp de Tarragona: dels castra a les viles noves (s. xiii). Connexions amb Tortosa», en Arxiu His-
tòric Arxidiocesà de Tarragona (coord.), La repoblació del Camp de Tarragona. Estat de la qüestió. 
Tarragona, Silva Editorial, 2018, p. 135; Bonet i Donato, Maria, «La feudalització de Tarragona». 
Butlletí Arqueològic. Reial Societat Arqueològica Tarraconense, èp. v, 16, 1994, pp. 216-217.

9  Baiges Jardí, Ignasi, et al., Els pergamins de l’Arxiu Comtal de Barcelona, de Ramon Beren-
guer II a Ramon Berenguer IV. Barcelona, Fundació Noguera, 2010, iii, doc. 631, pp. 1051-1057.

10  Morelló Baget, Jordi, Estudi sobre la gènesi d’un senyoriu camptarragoní: Riudoms i el seu 
terme, des dels orígens fins a mitjan segle xiv, Autoed. digital, 2018, p. 27; ap. 1, 1bis, 2 i 3, pp. 203 -206. 

11  Virgili i Colet, Antoni, «L’ocupació de Tarragona i la colonització del Camp», en Pla-
devall i Font, Antoni (dir.), Catalunya Romànica, xxi, 1995, pp. 30-31; Font i Rius, Josep Maria, 
Cartas de población y franquicia de Cataluña. Madrid-Barcelona: CSIC, 1969-1983, I.2, pp. 728-730.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

6

Siurana al noble Berenguer Arnau y a sus hijos12. Tortosa cayó en manos cristianas 
durante los últimos días de 1148, Lérida el 24 de octubre de 1149, junto con Fraga 
y Mequinenza13.

Sin el apoyo logístico de Tortosa, ni otros apoyos, era solo cuestión de 
tiempo que los últimos bastiones andalusíes situados al norte del Ebro acabaran 
siendo fagocitados. La fortaleza de Siurana se rindió hacia noviembre de 115314. 
Inmediatamente a esta caída se comenzó a generar documentación que confirmaba 
una incipiente colonización del Baix Camp. El 25 de mazo de 1154, Sant Llorenç de 
Colldejou, iglesia de un lugar que pertenecería a la baronía de Escornalbou, figuró 
ya en la bula del papa Anastasio IV a la Seo de Tarragona, en la que confirmaba 
todos los bienes del arzobispado15.

Tradicionalmente se ha considerado que la caída de Escornalbou en manos 
cristianas no sucedió hasta el año 1162. El primer historiador de Escornalbou, el 
franciscano Joan Papió, afirmó que había consultado los documentos del archivo 
del colegio de Escornalbou y que fue el 8 de mayo de aquel año, durante la fiesta de 
la inventio Sancti Michaelis, cuando los sarracenos de Escornalbou fueron derrota-
dos16, de ahí la advocación a san Miguel Arcángel que tomó la canónica agustiniana. 
Eduard Toda siguió al padre Papió, y aún añadió que la fundación de la canónica 
fue el mismo día de la batalla, bajo los auspicios del rey Alfonso I17 y del arzobispo 
Hug de Cervelló. También propuso que el vencedor de los andalusíes fue el noble 
Arbert (I) de Castellvell18.

Sin embargo, hay razones para creer que esto no fue así. La fecha de 8 
de mayo de 1162 como la de la batalla que propició la captura d’Escornalbou es 
incierta. Se relacionó tardíamente un supuesto combate con la fiesta de la Apari-
ción de san Miguel Arcángel. El año 1162 como el de la captura de Escornalbou 
es también incierto. No hay ninguna prueba documental que lo apoye, solo de la 
tradición del monasterio, que quiere hacer parejas la captura de Escornalbou y la 
fundación del cenobio. Además, se quiso hacer figurar en esta fundación de 1162 a 
personajes como Alfonso I o el arzobispo Hug de Cervelló, que en aquel momento 

12  Bofarull i Mascaró, Próspero de, et al. (eds.), Colección de Documentos Inéditos del 
Archivo General de la Corona de Aragón, 41 vols. Barcelona, Establecimiento litográfico y tipográ-
fico de José Eusebio Montfort, 1847-1910, iv, doc. 50, pp. 112-113.

13  Sabaté, Flocel, Història de Lleida, 2, Alta edat mitjana. Lleida, Pagès editors, 2003, p. 198.
14  Virgili i Colet, Antoni, «Els conqueridors de mitjan segle xii: Com aprenen a ser-ho», 

en Barceló, Miquel, et al. (eds.), El feudalisme comptat i debatut. Formació i expansió del feudalisme 
català. València, Universitat de València, 2003, p. 263; Virgili i Colet, Antoni, y Rovira Rafe-
cas, Montserrat, «La colonització feudal del Camp de Tarragona: dels castra a les viles noves (s. xiii). 
Connexions amb Tortosa», p. 137.

15  Blanch, Jaume, Arxiepiscopologi de la Santa Església Metropolitana i Primada de Tarra-
gona. Tarragona, Diputació Provincial de Tarragona, 1985, i, pp. 90-91.

16  Papió, Joan, La història de Escornalbou. Valls, Generalitat de Catalunya, 1987, p. 17.
17  Usamos en este artículo la numeración habitual empleada por los propios reyes de Ara-

gón descendientes de los condes de Barcelona.
18  Toda, Història de Escornalbou, p. 45.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

7

no estaban en plenas competencias, ya que uno aún no había sucedido a su padre y 
el otro todavía era sacristán de la Seo de Barcelona. La participación de Arbert (I) 
de Castellvell en la captura de Escornalbou también está poco contrastada y parece 
inventada por Toda, ya que este noble estaba continuamente en la corte del conde 
Ramón Berenguer IV.

La serie de documentos encaminados a reorganizar el territorio después de 
la toma de Siurana a finales de 1153 nos hace pensar en una caída rápida del resto 
de puntos de apoyo vinculados a este bastión andalusí. Aún más, cuando el 27 de 
junio de 1158, Ramón Berenguer IV hizo donación a Ramon Ganagod del lugar 
de Santa Maria d’Alforja, del antiguo término de Siurana19. Es la primera vez que 
se menciona Escornalbou (Cornabous) en la documentación, ya que su término es 
fronterizo con el de Alforja. Así pues, es preferible pensar que la captura de Escor-
nalbou debería haber tenido lugar en algún momento posterior a la conquista de 
Siurana, claramente entre finales de 1153 y el año 1158, cuando aquel castillo ya 
disponía de término. Lo más probable es que su guarnición lo abandonara ampa-
rada por los pactos de rendición con Siurana.

1. LA COLONIZACIÓN CRISTIANA: 
POBLADORES Y ECONOMÍA

Si bien no sería Arbert de Castellvell quien tomara el castillo de Escornalbou, 
sí que fue nombrado castellanus de Siberana, encargado de organizar feudalmente 
el territorio conquistado20. Por lo que respecta a la colonización de Escornalbou, el 
joven rey Alfonso I, aconsejado por Arbert y por el arzobispo Hug, optó por conce-
der el lugar a una institución religiosa, en concreto a una canónica agustiniana. En 
mayo de 1170 se produjo la cesión a Joan de Santboi, canónigo de la Seo de Tarra-
gona, para que organizase aquel señorío y fundase allí una casa religiosa, siguiendo 
las costumbres de San Rufo de Aviñón, pero sin mantener ninguna sumisión for-
mal a la abadía francesa. Bajo la dirección de este prior Joan la comunidad floreció 
y fructificó, llegando en 1198 al número de seis canónigos21. Este priorato nunca se 
libró de la influencia de la mitra tarraconense, influencia que a lo largo de los años 
fue aumentando hasta que, en 1227, el arzobispo de Tarragona fue admitido como 
prior perpetuo del monasterio. Desde aquel momento, solo existirían discontinua-
mente unos pocos priores claustrales, según le conviniera al prelado tarraconense22.

Mientras todo este proceso se llevaba a cabo, los colonos fueron instalán-
dose y creando las primeras unidades de población. Por desgracia, gran parte de los 

19  Font i Rius, Cartas de población, i.1, doc. 110, pp. 162-164.
20  Font i Rius, Cartas de población, i.1, doc. 121, p. 175, y ii, p. 113.
21  Font i Rius, Cartas de población, i.1, doc. 138, pp. 196-198; Pladevall, Antoni, y 

Català Roca, Francesc, Els monestirs catalans. Barcelona, Edicions Destino, 1970, p. 60.
22  BNC (Biblioteca Nacional de Catalunya), ms. 729 (Sacrae Antiquitatis Cataloniae Monu-

menta), ii, ff. 43v-44r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

8 archivos eclesiásticos tarraconenses se perdieron durante las guerras napoleónicas, 
de manera que debemos confiar en algunos resúmenes de documentos que fueron 
confeccionados durante los siglos xvii y xviii, antes de que se perdiera la documen-
tación original. La documentación usada ha constado de los resúmenes confeccio-
nados en época moderna de documentos arzobispales, hoy perdidos, y los libros de 
notas de la notaría de Riudecanyes del siglo xiii. Toda esta documentación se con-
serva hoy en el Arxiu Històric de l’Arquebisbat de Tarragona (AHAT), en la misma 
ciudad de Tarragona23.

Entre la donación del rey Alfonso, en mayo de 1170, y los siguientes docu-
mentos sobre Escornalbou pasan unos cuantos años. Para acelerar la empresa, Joan 
de Santboi debió otorgar parte de la responsabilidad colonizadora a hombres de su 
confianza para que llevasen personas y recursos a los lugares destinados a ocupa-
ción. De esta manera, ya a finales del siglo xii se consiguió habitar y explotar las 
poblaciones que conformarían la baronía de Escornalbou.

Las fechas de primera mención de las poblaciones organizadas son como 
siguen:

23  Los resúmenes son principalmente el llamado Índex Vell (AHAT, 1.1.2), de 1675, y el 
Índice General (AHAT, 1.1.3), de 1788.

Imagen 1. El conjunto de castillo canónica de Sant Miquel de Escornalbou 
en la actualidad, después de ser restaurado a principios del siglo xx 

por Eduard Toda. © Museu d’Història de Catalunya.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
7

9

–  Noviembre de 1174: Pradell y La Torre de Fontaubella24.
–  1178: L’Argentera25. Más noticias a partir de 1200.
–  Febrero de 1179: Segura, cerca de Riudecanyes26. Es muy posible que Riudecan-

yes ya estuviera poblada en este tiempo, pero solo tenemos noticias de esta 
población a partir del siglo xiii.

–  Abril de 1187: Vilanova d’Escornalbou27.
–  1200: Duesaigües28.

Por lo que respecta al número de pobladores que habitualmente vivieron 
en aquellas tierras, solo tenemos datos tardíos gracias a los censos o fogatjaments 
encargados para cobrar el impuesto del fogatge, pago necesario a realizar por cada 
lar ( foc) o unidad familiar. En 1339, la baronía de Escornalbou tenía unos 125 focs, 
que a razón de 5 habitantes por lar eran unas 625 personas. Pese a la peste negra de 
1348, en 1358 la baronía de Escornalbou llegaba a los 149 focs (745 personas), sin 
que constase que entre los focs hubiera alguno de miserable (no contributivo)29. La 
cifra de 1365-1370 es casi idéntica: 150 focs y, por tanto, un número aproximado 
de pobladores30. Mientras que en 1378 bajaba a 141 focs, y en 1414 se reducía a 79 
focs, a causa de grandes mortalidades. Posiblemente, en esta última fecha también 
dejaron de anotarse algunos focs miserables31.

El fogatjament de 1497 (cuadro 1), detallado por poblaciones, resulta muy 
interesante porque nos permite ver la configuración última de las unidades de pobla-
ción de la baronía a fines del período medieval32.

El término del castillo de Escornalbou y toda su baronía eran jurisdicción 
única de la canónica, y en última instancia del prior, o desde 1227 del arzobispo 
de Tarragona en calidad de prior33. De este dominio el cenobio extraía una serie de 
rentas y monopolios que servían para alimentar la comunidad, en principio colecti-
vamente, para después cambiar a un repartimiento de porciones para cada canónigo. 
Existió un cuaderno en el archivo de Escornalbou donde se detallaban las porcio-

24  AHAT, 1.1.2., f. 264r.
25  Font i Rius, Cartas de población, i.1, doc. 157, pp. 218-219.
26  AHAT, 1.1.2., f. 264r; AHAT, 1.1.3., f. 184r.
27  AHAT, 1.1.2, f. 273r.
28  AHAT, 1.1.2, f. 273v.
29  Pons i Guri, Josep Maria, «Un fogatjament desconegut de l’any 1358». Butlletí de la 

Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, 30, 1964, p. 443.
30  Els Castells Catalans, DD.AA., iv. Barcelona, Rafael Dalmau, 1973, p. 165.
31  Morelló Baget, Jordi, «El fogatjament del 1414 als pobles de la Comuna del Camp de 

Tarragona». Miscel·lània de textos medievals, 7, 1994, pp. 591 y 593-594.
32  Morelló Baget, Jordi, «La Comuna del Camp de Tarragona: Un model (singular?) 

d’associacionisme intercomunitari». Butlletí Arqueològic. Reial Societat Arqueològica Tarraconense, 
36-37, 2014-2015, pp. 232-233 i 236.

33  Tal como muestra una encuesta conducida por el infante don Pedro, conde de Pra-
des, entre 1342 y 1349: Martínez i Elcacho, Albert, «Pro crosis argenti». La plata al Comtat de les 
Muntanyes de Prades i baronia de Entença en època del comte Pere (1342-1358): regulació, gestió i ren-
diment de les mines de Falset, tesis doctoral. Lleida, Universitat de Lleida, 2014, ap. 2, pp. 756-760.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

0

nes que recibía cada canónigo en función de su dignidad, pero no sabemos cuándo 
debió redactarse esta memoria ahora perdida34.

Por lo que respecta a los monopolios, estos pueden cifrarse en molinos, los 
hornos para el pan, las fàbregues o herrerías, y las importantes minas de plomo y 
plata (evidenciadas por la existencia del topónimo l’Argentera). El arzobispo Sancho 
López de Ayerbe fue el primero que impulsó contratos con mineros para la explo-
tación de la plata (1348), hasta entonces no tenemos documentación que nos hable 
de una regulación formal de esta actividad35.

Como en toda la Catalunya medieval, la mayor parte de la población de 
la baronía de Escornalbou vivía (o sobrevivía) gracias a la explotación de tierras de 
cultivo (imagen 2). Los señores de la canónica establecían en enfiteusis tierras a los 
payeses para que las cultivaran; estos pagaban una entrada al formalizarse el con-
trato de establecimiento y un censo anual mientras continuasen con el cultivo de 
un determinado campo o pieza de tierra. Estos censos podían ser una cantidad pre-
fijada de cereal o moneda, o bien ser una parte variable de la cosecha (la llamada 
tasca). Además, los habitantes debían pagar también los diezmos y las primicias a 
su iglesia parroquial. En el caso de Escornalbou, muchos diezmos y primicias esta-
ban señoreados por la sacristía de la canónica36.

Los cultivos habituales eran el cereal de regadío o de secano, la viña, las ave-
llanas y el olivo. Las hortalizas y árboles frutales se cultivaban en huertos y hortals, 

34  AHAT, 1.1.2., f. 270r; AHAT, 1.1.3., f. 184v: «N.o 1. Un quaderno en el qual se trata de 
las porciones que tenían los canónigos de Escornalbou y sus constituciones».

35  Toda, Història d’Escornalbou, pp. 78-79.
36  AHAT, 1.1.2., f. 270v.

CUADRO 1. POBLACIONES Y FUEGOS DE LA BARONÍA DE ESCORNALBOU 
SEGÚN EL FOGATJAMENT DE 1497

Unidad de población Focs en 1497

L’Arbocet 12

L’Argentera 11

Colldejou 9

Segura Despoblado

Duesaigües 14

Castillo de Escornalbou 5

Pradell 13

Riudecanyes 38

Torre de Fontaubella 4

Vilanova 19

Total focs: 125



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

1

generalmente destinados a un consumo o venta inmediatos, ya que su carácter perece-
dero no los hacía susceptibles de ser guardados, aunque estas piezas de tierra seguían 
pagando renta, ya fuera en forma de moneda o de cereal. Mientras que el cereal debía 
cultivarse en los llanos y algunos valles, el carácter accidentado de aquel lugar hizo 
que se diera mucho impulso a las viñas, los avellanos y los olivos, cultivados en banca-
les instalados en las faldas de las colinas. Ya en el siglo xviii, Jaime Villanueva habla 
de un terreno «quebrado, y apenas hay lugar en lo hondo de los barrancos para los 
pueblos que allí están fundados. De donde suben hasta la cima de los montes, inac-
cesibles al arado, a plantar y cultivar con gran peligro los viñedos más hermosos que 
se puedan imaginar». También afirma que la ascensión a Escornalbou le costó seis 
horas transitando por un camino flanqueado de «viñedo continuo»37.

37  Villanueva, Jaime, Viage literario a las iglesias de España, xx. Madrid, Imprenta de la 
Real Academia de la Historia, 1851, p. 166.

Imagen 2. Las tierras de la antigua baronía de Escornalbou. 
Delimitada por una línea roja está la posible zona donde se hallaba el bovalar citado en el texto. 

Mapa del Institut Cartogràfic de Catalunya usado bajo una licencia CC BY 4.0.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

2

Además de la población residente en los pueblos, existió también una pobla-
ción dispersa en formas masos (mansos) y masies. Esta población amansada podía 
tener un nivel económico superior al de los payeses de los pueblos, pero la existencia 
de masos rònecs (abandonados) muestra también su crisis durante el período bajome-
dieval. Estos mansos han marcado la configuración del territorio y su toponimia, con 
partidas como la de Mas d’en Brives, el Mas d’en Munter o Mas de l’Olivera, o el 
Mas de l’Arboç (l’Arbocet)38. En Duesaigües había también el Barranc dels Masos. 
En la actual partida de Rifàs también estaba el mas o torre de Rifà; y en l’Argentera 
el Mas del Castell39. Por lo que hemos visto en la documentación consultada, mas 
y masia podían ser términos sinónimos, pero en algunos casos masia representaría 
un habitáculo con poco más que alguna pieza de tierra adyacente40.

2. LAS BASES PARA LA ECONOMÍA GANADERA

A diferencia de otras instituciones religiosas catalanas, como los monaste-
rios cistercienses de Santes Creus, Poblet o Vallbona, o las encomiendas de las órde-
nes militares, no nos consta que los canónigos de Escornalbou poseyeran rebaños, 
ni grandes ni pequeños, que les proporcionaran ingresos directos41. En noviembre 
de 1196, Pedro I concedió una salvaguarda a la canónica y a sus religiosos, pero la 
noticia de este documento, hoy perdido, no dice si esta protección también incluía a 
sus reses, en caso de que las hubiera. Este acto fue luego refrendado por el siguiente 
monarca, Jaime I42. Existen textos más completos de otras protecciones; por ejem-
plo, la de Alfonso I al monasterio de Vallbona, sus granjas, casas, hombres y ganado 
(1177), confirmada luego por Pedro I y Jaime I43. Asimismo, aquel monarca conce-
dió a las monjas de Vallbona el derecho a apacentar su ganado junto al ganado real 
(1185)44. Pero nada de esto tenemos para Escornalbou. Siendo una casa religiosa 
modesta, los canónigos se conformarían con las rentas que les proporcionarían los 
payeses y pastores de su baronía que explotaban ganado a nivel particular45.

38  Maristany i Tió, Carles, «Toponímia de Vilanova d’Escornalbou i el seu Terme Muni-
cipal», en Institut d’Estudis Tarraconenses Ramon Berenguer IV (ed.), Treballs de la Secció de Filo-
logia i Història Literària, iii. Tarragona, Diputació de Tarragona, 1982, p. 18.

39  AHAT, 1.1.2., f. 273v.
40  AHAT, 1.1.2., f. 269v. 
41  Para Santes Creus, veáse Papell Tardiu, Joan, «L’economia ramadera del monestir de 

Santes Creus a finals del segle xii». Historia et documenta, i, 1994, pp. 41-55. Para Poblet: Altisent, 
Agustí, Història de Poblet. l’Espluga de Francolí, Abadia de Poblet, 1974, pp. 64-68.

42  AHAT, 1.1.2, f. 263bis v; Toda, Història d’Escornalbou, p. 84.
43  Piquer i Jover, Joan Josep, «Cartulari de Vallbona (1157-1665)». Butlletí de la Reial 

Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, 37, 1977-1978, doc. 12, p. 84.
44  Piquer i Jover, Joan Josep, La baronia de Vallbona (Notes d’estudi). Lleida, Institut 

d’Estudis Ilerdencs, 1981, p. 85.
45  Aunque la bibliografía sobre el tema del aprovechamiento económico medieval en los 

espacios de orografía accidentada como el cornubovense, y también de la ganadería medieval en gene-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

3

Los franciscanos recoletos que sustituyeron a los canónigos regulares reali-
zaron inventarios detallados de sus instalaciones en Escornalbou. Entre estas no se 
contaba ningún establo, corral o edificio similar para guardar animales de granja46. 
El mulo de que disponían los frailes (un matxo de pelo rojizo, de siete años de edad) 
estaba guardado en la carpintería del convento47. Así pues, debemos imaginar un 
panorama similar para el período medieval, con una escasa presencia de animales 
que eran explotados directamente por los canónigos o por el personal laico adscrito 
a la comunidad. A lo sumo debían poseer algún équido para el transporte, un mulo 
o un asno necesarios para el ascenso y descenso en un enclave tan accidentado. Si 
los religiosos necesitaban más animales de transporte, lo más probable es que los 
alquilaran entre los habitantes de su baronía.

También habría aves de corral y otros animales menudos para la alimenta-
ción de la comunidad. La pequeña unidad de población que compartía terreno con 
la canónica y el castillo también debía criar animales para el consumo doméstico 
y el de los religiosos.

Pese al poco interés de los canónigos cornubovenses por explotar directa-
mente este recurso, la ganadería era una fuente de ingresos que no fue desdeñada por 
sus sometidos. Una de las ventajas de la ganadería es que se trataba de una actividad 
que requería poca mano de obra. Un rebaño más o menos grande podía ser gestio-

ral, es considerablemente numerosa, para orientar al lector referimos aquí algunos títulos dentro de 
un contexto tanto hispánico como internacional: Brumont, Francis (dir.), Prés et pâtures: En Europe 
Occidentale. Toulouse, Presses universitaires du Midi, 2008; Busqueta, Joan Josep, y Vicedo, Enric 
(eds.), Béns comunals als Països Catalans i a l’Europa contemporània: Sistemes agraris, organització 
social i poder local als Països Catalans. Lleida, Institut d’Estudis Ilercencs, 1996; Clemente Ramos, 
Julián (ed.), El medio natural en la España medieval. Actas del I Congreso sobre ecohistoria e historia 
medieval. Cáceres, Universidad de Extremadura; Fernández Mier, Margarita y Quirós Castillo, 
Juan Antonio, «El aprovechamiento de los espacios comunales en el noroeste de la Península Ibé-
rica entre el período romano y medieval». Il Capitale culturale. Studies on the Value of Cultural Heri-
tage, 12, pp. 689-717; García Oliva, María Dolores, «Conflictos en torno a las tierras comunales 
en el término de Plasencia hacia finales de la Edad Media». Espacio, tiempo y forma. Serie iii Historia 
Medieval, 30, 2017, pp. 359-385; Gerbert, Marie-Claude, «Les Ordres militaires et l’élevage dans 
l’Espagne médiévale (juqu’à la fin du xve siècle)». Flaran, 6, 1984, pp. 79-105; Laffont, Pierre-Yves 
(dir.), Transhumance et estivage en Occident: Des origines aux enjeux actuals. Toulouse, Presses univer-
sitaires du Midi, 2006; Martín Fàbrega, Maria Rosa, «La ramaderia a l’època de Pere el Cerimo-
niós (1373-1386) vista a través de les llicències de Marca». Acta històrica et archaeologica Mediaevalia, 
23/24, 2002-2003, pp. 353-364; Martín Gutiérrez, Emilio, Paisajes, ganadería y medio ambiente 
en las comarcas gaditanas, siglos xii al xvi. Cádiz, Universidad de Cádiz, 2015; Pascua Echegaray, 
Esther, Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales en Aragón, siglos xii-xvii. Valencia, Universi-
tat de València; Rao, Ricardo, Comunia. Le risorse collettive en el Piemonte comunale. Milán, Il Fila-
rete, 2008; Riera i Melis, Antoni, «El comerç d’articles agropecuaris entre Catalunya i els districtes 
pirinencs del regne de Mallorca durant la primera meitat del segle xiv». Acta històrica et archaeolo-
gica Mediaevalia, 26, 2005, pp. 367-378.

46  La documentación de Escornalbou generada durante el período franciscano se guarda 
en el Arxiu Biblioteca dels Franciscans de Catalunya (Barcelona), desde ahora ABFC. Los inventa-
rios se hallan en ABFC, ms. 4-001 (Libre del nostre monestir de S. Miquel de Scornalbou), pp. 325-365.

47  ABFC, ms. 4-001, p. 365.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

4

nado por pocos individuos. De hecho, era aconsejable que las comunidades junta-
ran sus animales para que estos pudieran ser vigilados, custodiados y conducidos de 
la mejor manera. En aquel terreno de naturaleza accidentada los animales podían 
pastar en los prados, bosques, garrigas y yermos no susceptibles de ser plantados.

Sant Miquel de Escornalbou no poseía pastos ni tierras exteriores a su baro-
nía, así pues, no conocemos casos de pastores que en mayo llevaran sus cabezas de 
trashumancia a los Pirineos o a otras montañas, para regresar en septiembre. Al care-
cer de grandes rebaños, los pobladores de Escornalbou se conformaban con que sus 
animales pastaran en los emprius del propio territorio.

Desde el siglo xii, y según los Usatges de Barcelona, u. 72-73, los emprius 
otorgaban a los pobladores facultades para aprovechar el bosque, los prados y los 
yermos para obtener leña, madera y otros recursos (bayas, frutos secos, hierbas aro-
máticas, etc.) y para apacentar sus rebaños dentro de los términos de un determi-
nado señorío48. También conferían el derecho a usar las fuentes y las aguas para dar 
de beber a las reses y para otros usos. Estos terrenos y recursos, como el resto del 
distrito, pertenecían a los señores feudales (en nuestro caso, a la canónica), pero los 
pobladores podían aprovecharlos para sus fines, a empriu (empleo, uso), sin obliga-
ción de pagar ningún canon o tributo por ello.

La donación de mayo de 1170 en favor de Joan de Santboi estableció la pro-
piedad del señor sobre estos emprius, señalando que Sant Miquel d’Escornalbou ten-
dría «pennis, planis, pascuis et garriciis, aquis et arboribus fructuosis et infructuosis, 
et cum omnibus, que ad utilitatem et usum praedicti loci, sive omnium iamdicti 
loci habitatorum, infra predictos terminos spectant et pertinent»49. En las cartas de 
población de lugares cercanos, como Alforja o Siurana, también se constató el dere-
cho de los pobladores a usar sus emprius50.

El ganado ovino era el más abundante y el que más uso hacía de estos 
emprius. Un uso que, a veces, era contestado y discutido por los vecinos de la baro-
nía. En mayo de 1202, el noble Arnau de Riber, uno de los pocos terratenientes 
alodiales instalados dentro del término de la baronía, vendió a los canónigos sus 
derechos sobre la montaña de la Mola de Colldejou (Montjou en el documento). 
Esta transacción sirvió para que aumentase la disponibilidad de terrenos de pasto. 
Se estableció en el documento de venta que los pastores ajenos a Escornalbou paga-
rían 60 sueldos si eran sorprendidos en aquel lugar, y 200 sueldos si eran hallados 
en horas nocturnas51.

48  Bastardas, Joan, Usatges de Barcelona. El codi a mitjan segle xii. Barcelona, Fundació 
Noguera, 1991, pp. 106-107.

49  Font i Rius, Cartas de población, i.1, doc. 138, p. 197.
50  Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Emprius i béns comunals a l’Edat Mitjana», en Bus-

queta, Joan Josep, y Vicedo, Enric (eds.), Béns comunals als Països Catalans i a l’Europa contem-
porània: Sistemes agraris, organització social i poder local als Països Catalans. Lleida, Institut d’Estudis 
Ilercencs, 1996, pp. 33-34.

51  AHAT, 1.1.2, f. 272v y 275v-276r; DD. AA. Els Castells Catalans, iv, p. 163.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

5

Más perniciosas y perjudiciales que las invasiones de unos pocos ganade-
ros eran las usurpaciones que se producían de mano de otros señores feudales. Los 
poderosos Entença, señores de Falset, Tivissa, Masroig, Marçà, Altafulla, Garcia, 
Móra, Pratdip y el Coll de Balaguer, interferían constantemente en la gestión de los 
rebaños de sus vecinos. Ya en 1266, desde Montpelier, Jaime I tuvo que escribir a 
Berenguer (V) d’Entença porque él y otro noble, Pere de Taudell52, usurpaban los 
términos de Mont-roig, Cambrils y Escornalbou, obligando a los pastores a pagar 
el carnalatge: «Intelleximus quod vos et P. de Toudel et quidam alii vestri subditi 
occupatis terminos de Monte Rubeo et de Cambrils et de Cornubovis, et accipitis 
ibi carnagium violenter de bestiis que ibi pascuntur»53. En el siglo xiii carnalatge, 
o carnatge (montazgo), puede considerarse el mismo tributo que el herbatge, gra-
bando, como ya hemos dicho, aquellos rebaños que no tenían franco paso por las 
tierras reales. Se pagaban algunas cabezas en cantidad proporcional al número de 
animales que transitaban54.

El tributo podía ser redimido o suprimido como gracia (por ejemplo, a las 
cabañas que invernaran en un determinado lugar) o bien podía ser arrendado a par-
ticulares, o cedido por el rey a sus vasallos más fieles. Parece que esta era la preten-
sión de Berenguer d’Entença, a la cual Jaime I respondió que su caso se examinaría 
cuando el monarca estuviera de vuelta en Catalunya. El rey amenazaba también con 
la intervención de los oficiales reales. En todo caso, Berenguer y Pere habían cobrado 
tasas indebidas en lugares que no eran de su señoría55. Y continuaron haciéndolo, 
porque en 1285, en el testamento de Berenguer, este expresaba su deseo de resti-
tuir las cabras y ovejas que su esposa Galbors había confiscado en los términos de 
Escornalbou y en otros lugares56.

También los pastores de la baronía de Escornalbou entraban en terrenos 
ajenos, o más bien en terrenos sobre los que creían tener derecho de pisar. Entre 
1303 y 1304 se sostuvo un pleito entre el arzobispo Rodrigo Tello y el noble Gui-
llem (II) d’Entença, hijo del ya visto Berenguer, por los emprius del Pla del Coll de 
Balaguer (l’Hospitalet de l’Infant). La sentencia arbitral fue favorable al noble, ya 
que el lugar era suyo, pero debía tenerlo infeudado por la Seo de Tarragona, no por 
la corona. Guillem tuvo que aceptar que los habitantes de Mont-roig y de Escor-
nalbou siguieran sin pagar por llevar allí sus rebaños, aunque deberían abstenerse 

52  La caballería de Taudell, llamada la Pobla d’en Taudell, formaba parte del término de 
Mont-roig (Morelló Baget, «La Comuna», p. 222).

53  AHAT, 1.1.1 (Cartulario A-B del arzobispo de Tarragona), f. 86r.
54  Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Les pastures i la ramaderia a la Governació d’Oriola». 

Miscel·lània de Textos Medievals, 7, 1994, p. 91.
55  AHAT, 1.1.2., f. 32r; Gort i Juanpere, Ezequiel, La cambreria de la Seu de Tarragona. 

Segles xii i xiii. Reus, Associació d’Estudis Reusencs, 1990, p. 284, nt. 55.
56  Romero Tallafigo, Manuel, y Palet Plaja, Maria Teresa, Les nostres arrels. Documents 

de la baronia d’Entença: Vandellòs, Coll de Balaguer i de l’Hospitalet de l’Infant. Tarragona, Ajunta-
ment de Vandellòs i l’Hospitalet de l’Infant, 2014, doc. 4, p. 143.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

6

de cazar. Como contrapartida, los del Pla del Coll de Balaguer pudieron entrar en 
aquellos dos términos57.

Pese a ser todos objeto de las apetencias de los Entença, los habitantes de 
Colldejou y los de Mont-roig también tenían conflictos por causa del ganado. El 
mismo 1303, los hombres de Colldejou cedieron a su castlà (castellano), Ramon 
d’Estalella, el derecho que tenían contra los hombres de Mont-roig por razón de 
una sentencia que fray Ferran, administrador arzobispal de Escornalbou, pronun-
ció contra estos últimos por razón de cierta oveja58.

Tres años más tarde, Guillem (II) d’Entença aprovechó su posición en el 
Coll de Balaguer para delimitar una ruta por donde debían pasar los rebaños que 
desde la Cerdaña iban a invernar a Tortosa; los que no pasaban por aquella ruta 
eran gravados con un tributo de dos cabezas por rebaño. Este acto fue prohibido 
por Jaime II, ya que el ganado que era apacentado en el término de aquella ciudad 
pagaba directamente el carnalatge al monarca59. En todo caso, sabemos que los reba-
ños que iban de los Pirineos hacia el sur causaban graves daños en las propiedades y 
es posible que esa fuera la justificación que dio aquel noble para tal arbitrariedad60.

Volviendo a la baronía de Escornalbou, los habitantes de Pradell, debido a 
que se hallaban directamente en contacto con los términos del condado de Prades, 
siempre fueron de los más afectados por las entradas de ganado ajeno. La docu-
mentación que habla de estos conflictos pertenece a la época moderna, pero este 
tipo de choques debieron darse también durante el período medieval. Los habitan-
tes de Pradell se quejaban de que los pastores vecinos no respetaban sus emprius y 
que invadían su término. Lo vemos sobre todo entre 1503 y 1505, cuando llevaron 
su caso delante del virrey, acusando a los pastores vasallos del duque de Cardona y 
conde de Prades. Estos se defendieron alegando que tenían empriu en la Mola de 
Colldejou. El batlle (administrador señorial) de los canónigos d’Escornalbou solía 
actuar contra los pastores vecinos y a veces les confiscaba parte de sus animales61.

En 1435, se recogieron testimonios sobre si los habitantes de Falset podían 
tener empriu en los términos de Pradell y de Escornalbou, pero no sabemos qué 
declararon estos testigos y a quién fueron favorables62. Otro empriu que solía dis-
cutirse con los pobladores de las montañas de Prades era el de cortar leña en el tér-
mino cornubovense63.

57  Gort, La Cambreria, pp. 284-285; Romero y Palet, Les nostres arrels. Documents de 
la baronia d’Entença, p. 60.

58  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1289-1309, f. 8r.
59  Ferrer i Mallol, «Emprius i béns comunals a l’Edat Mitjana», p. 51. 
60  Para los monasterios de Poblet y Vallbona, quejosos de las invasiones de rebaños de 

Puigcerdà en sus dominios, veáse ACA (Archivo de la Corona de Aragón), C (Cancillería), reg. 351, 
f. 97r (1309) i reg. 153, f. 81v (1313).

61  AHAT, 1.1.2., f. 269r.
62  AHAT, 1.1.2., f. 267v.
63  AHAT, 1.1.2., f. 276v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

7

Las actividades ganaderas de estos habitantes de la baronía de Escornalbou 
estaban muy relacionadas con la proximidad de un centro urbano tan destacado 
como era Tarragona; tampoco la villa de Reus debía ser un mal sitio para colocar 
las cabezas criadas y engordadas en los dominios de la canónica. Es posible que los 
pastores se aventuraran en otros mercados, como el de Tortosa. Sabemos seguro 
que algunos de los animales de la baronía eran comprados en la feria de Vilafranca 
del Penedès, especialmente las vacas. Otra fuente de adquisición de ganado vacuno 
fueron los tratantes judíos. Estas operaciones de compraventa de animales solían 
dejar un único rastro documental, los reconocimientos de deuda que generaban.

Por poner varios ejemplos, en 1297 Domènec Sograia y su esposa, de 
l’Argentera, reconocían deber a Bernat Batlle, de Vilafranca del Penedès, 62 sueldos 
por una vaca de pelo negro64. En el mismo año, Jacob de Tortosa, judío de Alforja, 
vendió a Arnau Amiguet y a su mujer Maria, de Riudecanyes, una vaca de pelo 
rojizo y su ternero. Estos reconocieron deber 57 sueldos por los dos animales, aun-
que es posible que esta solo fuera la cantidad debida y no el precio final65. Diversas 
deudas suscritas también en el mismo año indican precios de 79, 70 o 56 sueldos 
por tres vacas con sus respectivos terneros, compradas todas ellas a un marchante 
de Vilafranca66.

3. LAS INSTALACIONES PARA LA ECONOMÍA GANADERA

La documentación conservada habla poco de las instalaciones que los pobla-
dores de la baronía de Escornalbou usaban para su ganado. Aun así, hay algunas 
noticias interesantes que ahora debemos comentar. Ya hemos visto la aparente falta 
de cobijo para los animales en el promontorio que albergaba el castillo y la canónica 
de Escornalbou. Sin embargo, no era así en el resto de la baronía. Tenemos indicios 
para pensar que sus habitantes disponían de una infraestructura adecuada para la 
cría, guarda e incluso el sacrificio de sus animales.

Por lo que respecta a la cría y custodia, existía un boveral o bovalar entre 
Mont-roig, Vilanova de Escornalbou y el Mas dels Arcs (Vinyols i els Arcs)67. En 
1421 fue objeto de una controversia entre los hombres de estos dominios, sin que 
sepamos cuál era la causa de la disputa ni tampoco cómo se dirimió la cuestión68. 

64  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, ff. 5v i 6r.
65  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 11r.
66  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 13v.
67  Tanto boveral como bovalar fueron palabras usadas en tierras catalanoparlantes durante 

la Edad Media: Fort Cañellas, Maria Rosa, «Textos antiguos del Archivo Histórico de Fraga 
(s. xvi): transcripción y notas lingüísticas». Archivo de filología aragonesa, 59-60, 2002-2004, p. 1254.

68  AHAT, 1.1.2., f. 277v: «Trasllat de un acte trobat en lo archiu de Vilanova de la baronia 
de Scornalbou, en lo qual se conté que a vii de agost mccccxxi co[m] entre les universitats dels llocs 
de Mon-roig, de una part, e de Vilanova de Scornalbou y del mas dels Arcs, de altra, fos suscitada 
qüestió e debat [entre] elles per rahó de un bovaral. Feta xxviii de agost mccccxxi. En poder de Fran-
cesch Arnau, prevere rector, notari de Mon-roig. Clos per Miquel Victorià, sacristà d’Escornalbou».



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

8

Desde el siglo xiv fue posible encontrar esta forma de explotación comunal, creada 
por la necesidad de disponer de pastos exclusivos y defenderlos de los ganados tras-
humantes, que como hemos visto más arriba eran una auténtica amenaza para los 
emprius69. Los bovalars no eran más que deveses (dehesas), extensiones de yermo o 
bosque prohibidas a las personas que no habitaban el término para evitar su sobrex-
plotación, pero con una función eminentemente ganadera; los animales podían ali-
mentarse ahí, además de estar resguardados. Debido a esta función de guarda de 
rebaños, es posible que algunos llegaran a cercarse, total o parcialmente.

Los bovalars solían ser de extensión más reducida que las dehesas. A diferen-
cia de estas, no era necesaria una autorización señorial para crearlos. Así que debió 
ser la decisión de estas tres comunidades de Mont-roig, Vilanova y els Arcs la que 
dio lugar a esta reserva, si bien la controversia de 1421 nos indica que el resultado 
no satisfizo a todas las partes, o que se dejaron cabos sueltos que posteriormente fue 
necesario reparar. Tampoco sabemos en qué año fue creado este bovalar, pero todo 
hace suponer que existió ya en el siglo xiv.

Los bovalars albergaban los animales de labranza, los bueyes (bous), y tam-
bién los animales destinados al mercado de la carne. A veces los representantes de 
las comunidades concedían permiso para guardar otra clase de animales, por ejem-
plo, ganado trashumante de paso, pero voces contrarias podían negarse a que este 
usara las instalaciones del común. Quizás ahí resida el origen de la controversia de 
1421. En todo caso, los pastores que entraran animales no autorizados en un bova-
lar podían llegar a enfrentarse a graves multas en caso de que fueran sorprendidos, 
especialmente si lo hacían de noche70.

No sabemos si era en este bovalar, pero los habitantes de la baronía de Escor-
nalbou solían sacrificar su ganado dentro de su propio distrito. Una prueba de ello 
es el arrendamiento que los canónigos hacían de minucias del diezmo, que, como 
veremos, en gran parte se obtenían en época de matanza de los animales. Tene-
mos un primer ejemplo el 31 de mayo de 1282: Pere Gueralda y su esposa declara-
ban indemnes a Pere Aicart y a Borràs Segarra de la fianza que les habían prestado 
cuando aquel matrimonio había arrendado la percepción de las minucias del diezmo 
de todo el término de Escornalbou: «pro decima tocius termini Cornubovis, videli-
cet minuciarum, quam emimus pro trescentis v solidis Barchinone de terno». Este 
arrendamiento había supuesto el pago de 305 sueldos, los arrendadores esperaban 
recuperar su inversión y todavía tener más beneficio71.

Hay más documentos que nos hablan de la percepción de este diezmo. Tan 
seguros estaban de la solvencia de estos ingresos que los canónigos de Escornalbou 
permitían a los arrendatarios que el precio del arrendamiento no fuera pagado hasta 

69  Ferrer i Mallol, «Emprius i béns comunals a l’Edat Mitjana», p. 53.
70  Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Boscos i deveses a la Corona catalano-aragonesa 

(ss. xiv-xv)». Anuario de Estudios Medievales, 20, 1990, pp. 504, 526 y 528; Ferrer i Mallol, «Les 
pastures i la ramaderia a la Governació d’Oriola», p. 81; Ferrer i Mallol, «Emprius i béns comu-
nals a l’Edat Mitjana», pp. 55-57.

71  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1281-1283 (manual de 1282), f. 9v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
8

9

que la ganancia de aquellas minuciae se hubiera colectado en parte. Así, en mayo de 
1289, Berenguer Brives y su esposa Berenguera y Borràs Segarra y su mujer Maria 
reconocieron a R. de Cervera, procurador de Sant Miquel d’Escornalbou, que debían 
250 sueldos barceloneses por razón de las minuciae de su término, excepto las de 
Colldejou y las de los mansos de Cortiella, que no habían comprado: «racione minu-
ciarum termini Cornubovis quas a vobis emimus, exceptis minuciis Collisiugii et 
illorum mansorum de Cortiela, sicut consuetum est vendi». Pagarían 125 sueldos 
la próxima Navidad y 125 sueldos más en Pascua. Que se exceptuaran ciertos luga-
res indicaría que los compradores se desplazaban por el término, no sabemos si lle-
vando una contabilidad más o menos precisa, o bien cobrando un tanto fijo según 
unos baremos que desconocemos72.

Hemos apuntado ya que la venta del derecho a recaudar las minucias del 
diezmo se hacía en torno al mes de mayo73. En 1292 fue de la misma manera: 
G. Moragues y su mujer Dolça reconocieron deber a Martí Peris, batlle de Escornal-
bou, 260 sueldos por las minutiae, «quas a vobis emimus de termino Cornubovis, 
sicut a x annis circa vendidi consueverunt». Una vez más, se pagaría la mitad del 
precio en Navidad y la otra mitad en Pascua, es decir, después de Carnaval. Tanto 
Navidad como Carnaval eran períodos intensos de matanza de animales74. Lo que 
resulta interesante de este instrumento de deuda es que en él se dice que la práctica 
de vender la percepción de estas minucias del diezmo tenía tan solo unos diez años 
de antigüedad (de hecho, ya hemos visto que el primer documento es de 1282), y 
antes este proceso debía haberse conducido por medio del batlle u otro administra-
dor señorial75.

Aunque dos de los documentos ahora vistos solo se refieren a la venta de la 
recaudación de las minuciae por parte de los señores de Escornalbou (ya fueran los 
canónigos, o el arzobispo en calidad de prior), está claro que se refieren a las minu-
cias del diezmo. Se confirma en abril o mayo de 1298 (no se puede precisar más) 
cuando Bernat Rabassa y su mujer Maria, habitantes de Riudecanyes, reconocie-
ron una deuda de 360 sueldos a Garcia Fortuny, batlle y procurador de Escornal-
bou, «racione minuciarum decime termini Cornubovis»76. Debemos atribuir la poca 
claridad de estos instrumentos a su carácter casi telegráfico, propio de los libros de 
notas en los que están escritos.

¿Qué eran exactamente estas minucias del diezmo? Por su cultura religiosa, 
es posible que los sacerdotes a cargo de la notaria parroquial de Riudecanyes tomaran 
prestado este concepto leyendo el Nuevo Testamento (Mateo 23:23 y Lucas 11:42), 

72  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 22r.
73  El arriendo anual de la carnicería de Sant Cugat del Vallès, que también empezaba en 

mayo: Sarobe i Huesca, Ramon, «El llibre de notes de Pere Vallès sobre la carnisseria de Sant Cugat». 
Gausac, 52-53, 2019-2020, p. 218.

74  Banegas López, Ramon Agustí, L’aprovisionament de carn a Barcelona durant els segles 
xiv i xv, tesis doctoral. Barcelona, Universidad de Barcelona, 2007, p. 61, nt. 164.

75  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1292-1294, f. 1v.
76  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 37r.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

0

donde Jesucristo aborrece a los fariseos por estar más preocupados por pagar el 
diezmo de hierbas insignificantes que no por honrar a Dios siendo mejores perso-
nas. En la época que nos ocupa, minucias parece un concepto notablemente abierto 
y que varía según los lugares. En una concordia de 1217, entre el obispo de Huesca 
y los canónigos de Alquézar, se habla del diezmo del mijo y de otras minucias, dis-
tinguiéndolo de los diezmos del cereal, vino y carne77. Durante el período medie-
val, en la misma Alquézar las minuciae responden a la cosecha de vegetales que no 
son de pan o de vino, como, por ejemplo, mijo, cáñamo, azafrán, nueces y almen-
dras78. En el arzobispado de Toledo, a finales del siglo xvi, eran todos los productos 
que no eran ni cereal ni vino79.

En un contexto alimentario, las minuciae podían ser los despojos resultantes 
del sacrificio de animales, que se usarían para preparar caldos y platos similares80. 
Otro uso de los despojos era las llamadas moques, hechas con los intestinos (menún-
cies, menuts, menudillos), que se envasaban saladas el mismo día de la matanza81. 
En algunos lugares se distinguían como productos primordiales de la matanza la 
carne, las minucias y la piel de los animales sacrificados82.

Pero, culinariamente, minuciae no eran solamente despojos, sino también 
otros productos animales, como huevos o carnes de aves, o también vegetales y con-
dimentos83. Así, en 1376, la infanta Juana, hija del infante Juan (después Juan I de 
Aragón) y de Mata de Armagnac, su ama y el hijo de su ama tenían asignado un 
sueldo al día «per minúcies». Otros conceptos alimentarios de sus gastos eran el cor-
dero, las gallinas, el pan y el vino. Por tanto, por lo que respecta a la alimentación 
de la infanta y de sus cuidadores, minúcies era cualquier cosa comestible, excepto el 
cordero, las gallinas, el pan o el vino84.

Así pues, la actividad eminentemente agropecuaria de la zona de Escornal-
bou hace pensar en estas minucias del diezmo como un derecho que en gran parte 
debía gravar las matanzas de animales. Al fin y al cabo, ya hemos dicho que los 
plazos de satisfacción del arrendamiento eran en Pascua, justo después de Carna-
val, un período intenso de matanza, y en Navidad, otro período similar, épocas en 
que debían aumentar sensiblemente las arcas de los arrendatarios. Que estas minu-
cias del diezmo se consideraran un derecho lucrativo da una idea de que, a lo largo 
de un año, el número de animales sacrificados en la baronía de Escornalbou debía 
ser destacable. Pese a esto, hay que tener en cuenta que son la única percepción del 

77  Durán Gudiol, Antonio, Historia de Alquézar. Zaragoza, Guara Editorial, 1979, p. 84.
78  Durán Gudiol, Historia de Alquézar, p. 108.
79  Rodríguez de Gracia, Hilario, «Las tierras arzobispales en el adelantamiento de 

Cazorla». Boletín del Instituto de Estudios Giennenses, 176-2, 2000, p. 1003.
80  Piedrahita, Elena, La cocina de la Corona de Aragón en la época medieval. Zaragoza, 

Imprenta provincial de Zaragoza, 2012, p. 39.
81  Sarobe i Huesca, «El llibre de notes de Pere Vallès», p. 219.
82  Royo Pérez, Vicent, «Los espacios comunales en las montañas septentrionales del reino 

de Valencia (siglos xiii-xvi)». Aragón el a Edad Media, 31, 2020, p. 286, nt. 77.
83  Piedrahita, La cocina de la Corona de Aragón, p. 32.
84  ACA, C, reg. 1814, ff. 36r-36v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

1

diezmo que vemos arrendada, mientras que en ningún documento se habla del 
arrendamiento del diezmo de los cereales, del vino, del aceite o de las cada vez más 
importantes avellanas. Estos debieron continuar siendo gestionados por los batlles.

Finalmente, tenemos varios documentos que nos hablan de corrales, tanto 
de espacios cercados independientes como de patios cercados y adosados a casas. 
En el primer caso, su función para uso ganadero está clara y es incluso un bien 
deseado para incluirse en las dotes. Así, en 1271, Maria, viuda de Sanç d’Argentera, 
dio como dote de su hija Guilleuma la misma dote que había recibido de su padre, 
y añadió a todo esto un trozo de tierra, un corral, un tonel y la mitad de otro tonel 
lleno de vino blanco85.

Estos corrales podían ser traspasados individualmente, incluso si estaban 
dentro de una zona poblada. Por ejemplo, en Duesasigües, donde en 1289 se ven-
dió un corral por 18 sueldos. Todos sus límites eran propiedades de personas ajenas 
tanto a los vendedores como a los compradores, excepto uno, que limitaba con la 
vía pública86. Se da la circunstancia de que los compradores de este corral fueron 
un tal Joan Rat y su mujer Elisenda, que en 1292 compraron una casa, otro corral 
y la mitad de una pieza contigua en la misma Duesaigües, por 58 sueldos. El corral 
tenía una salida a la vía pública y otra al camino que llevaba al torrente87.

En febrero de 1298, se vendió un corral situado en Riudecanyes por 15 suel-
dos88. Y aún tenemos noticia de un conflicto que ese mismo año se suscitó cuando 
Domènec Ferrandis, procurador de Garcia Fortuny, batlle d’Escornalbou, acusó a 
Bernat de Santllorenç por motivo de unas puertas que este hizo retirar de un por-
tal que se hallaba entre la vivienda del cura de Riudecanyes y un corral del mismo 
Bernat. Parece ser que este hombre quiso ganar espacio para sus animales a costa 
de la era o de un patio del sacerdote89.

Por último, los farraginals (herreñales) eran campos o parcelas de tierra 
destinados, en principio, a la plantación del forraje necesario para completar la 
alimentación de los animales estabulados. Ya desde el principio, los canónigos se 
preocuparon de que no faltara comida para el ganado. Así, en 1216, establecieron 
unas seis cuarteradas del mas de l’Olivera para que se hicieran farraginals, a censo 
de seis pares de gallinas anuales. Otro farraginal bastante extenso se encontraba en 
Vilanova d’Escornalbou, y aún había más en l’Argentera y Duesaigües. Todas estas 
menciones son de finales del siglo xii y principios del xiii90.

En definitiva, aunque son muy fragmentarias, las noticias que hemos encon-
trado sobre instalaciones de estabulación y sacrificio en la baronía de Escornalbou, 
así como de cultivos dedicados exclusivamente al consumo animal, confirman una 

85  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1271-1273 (manual de 1271-1272), f. 5v-6r.
86  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 27v.
87  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1292-1294, f. 1v.
88  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 33r.
89  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 23r.
90  AHAT, 1.1.2, ff. 273r, 273v i 274v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

2

actividad viva, hasta incluso pujante, de cría de animales con propósitos mercanti-
les, más allá del consumo doméstico.

4. LOS ANIMALES

Los animales más comunes debieron ser las aves de corral que se criaban en 
todas las casas y que servían para pagar toda clase de censos y tributos. Ya hemos 
visto, por ejemplo, que el prior de Escornalbou puso un censo de seis pares de galli-
nas anuales (más el diezmo y la primicia) por seis cuarteradas de tierra que debían 
convertirse en farraginals91. Estos animales debían ser el censo habitual por este tipo 
de cultivos, porque en 1271 una mujer, en su testamento, devolvió a la canónica de 
Sant Miquel el usufructo de otro farraginal de l’Argentera, por el que se pagaba un 
censo de una gallina anual92. En 1304, el castlà de Colldejou cobraba también una 
gallina como censo por una tierra93.

Las gallinas eran utilizadas, no solo para el pago de censos, sino también 
como entrada de los contratos. Es el caso de dos piezas arboladas (con olivos y 
otros árboles) establecidas en 1289 por el prior del monasterio en Riudecanyes94. 
Estos censos y entradas en gallinas debían ser muy bienvenidos por la comunidad 
canonical, proporcionando tanto carne fresca como huevos, plumas y despojos. El 
remanente de estos animales podía ser vendido fácilmente en el mercado urbano95. 
Otros animales pequeños, como patos, gansos o conejos, no han dejado rastro en la 
documentación. Sí que tenemos referencias a un palomar que se hallaba entre unas 
piezas de tierra y unos huertos96. Estos palomares, instalados con preferencia lejos 
de cultivos de cereal, servían como provisión ocasional de carne de estas aves, pero 
sobre todo como fuente de fertilizante97.

En relación con los cuadrúpedos, es normal encontrar referencias al bestiar 
menut, compuesto por cabras y ovejas, y al bestiar gros, básicamente compuesto de 
bueyes, toros, vacas, caballos, asnos y mulos. No hemos encontrado documentación 
que haga referencia a cerdos ni a los productos que proporcionaban, aunque supo-
nemos que estos animales debían ser criados en algunos hogares.

Los caballos, usados para el transporte de personas y para la guerra, debían 
ser aún más escasos, cuando no inexistentes, entre los habitantes de aquellas tierras. 

91  AHAT, 1.1.2, f. 273r.
92  AHAT, Notaría Riudecanyes, 1271-1273 (Manual de 1271-1272), ff. 6r-6v.
93  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1289-1309, f. 26r.
94  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 21v.
95  Sales i Favà, Lluís, «Mercado ganadero y estratificación social en el medio rural cata-

lán (siglo xiv)». Historia Agraria, 87, 2022, pp. 12-13.
96  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1292-1294, f. 22v.
97  Sales i Favà, Lluís, Custodiar, pasturar i engreixar. Els inicis de la ramaderia comercial 

al massís de les Gavarres (s. xiv), XXVI Premi Joan Xirgo, 2016 (https://www.gavarres.cat/uploads/
imagenes/62-img-url1578472500.pdf; consultado el 31 de octubre de 2022), p. 157.

https://www.gavarres.cat/uploads/imagenes/62-img-url1578472500.pdf
https://www.gavarres.cat/uploads/imagenes/62-img-url1578472500.pdf


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

3

Los mulos, de los que tampoco tenemos rastro en la documentación, podían ser 
usados tanto para la monta como para labrar las piezas de tierra situadas en terre-
nos accidentados, así como para el transporte de productos y objetos, por medio de 
sillas de carga, las llamadas selles de bast.

Para cargas y personas más modestas se solía confiar en la solvencia de los 
asnos. Tenemos pocos ejemplos de la presencia de asnos. En 1282, Ramon Mulner 
y Pere Prior, habitantes de l’Argentera, reconocieron deber al clérigo Arnau Modolell 
y a los suyos 52 sueldos barceloneses por la compra de un asno hembra y su pollino. 
Esta compra se hizo con un canónigo de Escornalbou y un mercader como testigos98. 
En 1303, Berenguer de Vilarnau y su esposa Guilleuma, de Mont-roig, formulaban 
otro reconocimiento de deuda a favor de Bernat de Selva por razón de 29 sueldos, 
que eran el precio de un asno de pelo blanco que le compraron99.

De bueyes la única noticia de la existencia es el bovalar, pero no sabemos 
hasta qué punto su designación seguía haciendo referencia a la presencia de estos ani-
males. Los bueyes debían usarse para el tiro de carros y de arados pesados, pero solo 
para las tierras llanas y menos abruptas. En principio debían ser un ganado escaso y 
algunos payeses, incapaces de procurarse un animal tan caro, usaban vacas para arar.

Ya hemos visto que las compraventas de vacas y becerros dejaron su rastro 
documental por los prestamos que conllevaban. Aun así, son poco mencionadas en 
la documentación; su posesión parece limitada a unas pocas familias que debían 
tener una vaca para obtener leche, criar becerros y tal vez para arar. Es posible que 
las llevaran a inseminar a otros dominios, como, por ejemplo, a una granja cister-
ciense100. Una manera de poder disfrutar de las ganancias proporcionadas por estos 
animales fue la comanda (encomienda), por medio de la cual un particular (coman-
dante) dejaba uno varios animales al cuidado de otra persona (comendatario) que 
se ocupaba de su manutención y explotación. Había comandas de depósito simple 
en que solo se especificaba el prestamo del animal o animales por un determinado 
período de tiempo. Otras comandes, a medio lucro, implicaban la declaración de un 
beneficio económico para el comandante101.

Así, en julio de 1303, una vaca con un ternero, valorados en 36 sueldos, se 
prestaron a Guillem Rat, de Riudecanyes: «Ego Guillelmus Rat, de termino Rivoca-
narum confiteor me tenere a vobis A. Amigo, filii Berengarii Amigo, de Rivo (cana-
rum), in comanda quandam vacam cum vetella apreciatam triginta et vi solidorum 
Barchinone de terno». Guillem Rat tendría la vaca y su ternero durante tres años, 
durante los cuales podría explotar la vaca para arar: «ad iii annos continuo comple-
tos, et valeam arare de predicta vaca usque ad tempus predictum». Si hiciera arar 
la vaca, por cada año de explotación del animal Guillem pagaría una cuartera de 

98  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1281-1283 (Manual de 1282), f. 8v.
99  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1289-1309, f. 26r.
100  Virgili i Colet, Antoni, «L’economia monacal. Treball i renda feudal en els mones-

tirs cistercencs». Actes del primer curs-simposi sobre el monaquisme cistercenc. El Cister: poder i espiri-
tualitat (1150-1250), Santes Creus, Arxiu Bibliogràfic, 2005, pp. 87-88.

101  Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, pp. 5-22.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

4

trigo candeal: «et racione arandi dicte vace dabo vobis quolibet anno unam quarte-
ram frumenti pulcri et nitidi». Pasados los tres años, Guillem Rat debía devolver la 
vaca y el ternero con la mitad de los frutos que habría obtenido de estos, así como 
la mitad de su precio: «Transacti vero iii annis bene et fideliter putabo et dabo vobis 
et vestris tamen de dicta vaca et vetela medietatem omnium fructuum que Deus in 
dicta vaca et vetella dederit, et etiam dabo vobis et solvam medietatem precii dicte 
vache et vetelle, videlicet xviii solidos»102.

Parecía una transacción muy apurada para el comendatario, que tendría que 
explotar muy bien la vaca para poder compensar las tres cuarteras de trigo (si decidía 
hacerla arar), la mitad de los frutos generados por ese animal y 18 sueldos, además de 
asegurarse de que los dos animales no morirían entre el período de encomienda. En 
principio, se explotaría también la leche de la madre, sus heces para abono y es posi-
ble que, una vez que el ternero hubiera dejado la lactancia, se la volviera a aparear103. 
No creemos que Guillem Rat realizara esta operación sin tener muy en cuenta sus 
posibilidades de ganancia; resulta lógico pensar que, pese a las condiciones apreta-
das que le puso su comandante, esperara un beneficio que las compensara. Aunque 
también es muy posible que parte de la operación de encomienda disimulara un 
préstamo encubierto. Para el comandante, además de los beneficios pactados, una 
de las ventajas principales era el engorde de sus animales, que después podría llevar 
a la venta y el sacrificio. Esta era una de las funciones principales de las comandes de 
vacas y terneros104. Reconocía además el riesgo que conllevaba que la vaca pudiera 
ser usada en trabajos de labranza y por eso exigía una compensación.

Apuntamos más arriba que el ganado ovino y caprino era el más numeroso, 
y también era el que más consta en la documentación examinada. Pero no tene-
mos cifras para concretar un número total aproximado de cabezas en el territorio 
de Escornalbou. Diversas familias payesas atesoraban rebaños de estos animales y 
debían ser más que un complemento a su economía, vendiendo la lana, la carne, los 
productos lácticos y los mismos animales. En 1275, el inventario de los bienes de 
Berenguer Cavaller revelaba que tenía 21 cabezas de ganado, entre cabras y ovejas, 
así como una arroba de lana105.

Las cantidades de ganado por familia debían ser escasas, a lo sumo de varias 
decenas de animales. En octubre de 1290, Guilleuma, viuda de Joan d’Hortoneda, 
hizo donación entre vivos a su hijo Pere de 40 animales: «xl bestias minutas inter 
oves et capras». Este es el rebaño más numeroso que hemos documentado. Las con-
diciones que la madre ponía a su hijo eran que pudiese disponer de media arroba de 
queso, media de lana y también el poder tomar leche cuando quisiera y tomar de la 
comida o de los corderos si deseara darlos en lugar de un servicio, un censo, diezmo 
o similar («tu et tui teneamini mihi dare mediam rovam de caseis et mediam de lana, 

102  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1289-1309, f. 6r.
103  Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, p. 124.
104  Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, p. 126.
105  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 33v. El documento es de 1275, en un folio 

suelto y posteriormente numerado 33 que fue inserto entre los folios 32 y 34 de este manual posterior.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

5

et etiam quod possim dare, accipere et servire de lacte quandocumque mihi placue-
rit, et etiam possim accipere de edis vel de agnis si vollem alio dare loco servicii»)106. 
La cantidad de animales también va en consonancia con la potencia económica de 
los sujetos, ya que estos Hortoneda estaban inmersos en la explotación del olivo y 
también de molinos107.

Que esta clase de animales fuera propiedad de mujeres debía ser cosa 
corriente, pues era una buena manera de sufragar su dote sin necesidad de tener que 
disponer de numerario contante y sonante o desprenderse de patrimonio inmueble. 
Lo vemos en enero de 1282, cuando Guillem Moragues y su esposa Dolça otor-
garon a su hija Maria, para su matrimonio con Guillem Ginesta, una casa con un 
cortall (patio) y una pieza de viña, así como diez cabras y tres cabras segalls, es decir, 
cabras acabadas de destetar pero que aún estaban en fase de crecimiento, de medio 
año hasta catorce meses de edad108. Tenemos también el ejemplo de Ermessenda, 
esposa de Joan de Mas, que, en su testamento de 22 de julio de 1271, destinaba 30 
sueldos a dejar por su alma, estos tenían que obtenerse de las cabras y ovejas que 
tenía en su casa109.

Tampoco debía ser infrecuente usar los animales como medio de pagar las 
compras de otro género de cosas. En 1298, Salvat Perot y su mujer Berenguera ven-
dieron a Romeu Bages y a su mujer Ermessenda una pieza de tierra en el término 
de l’Argentera. El precio de la venta fue de cuatro cabras con sus cuatro cabritos110.

La mayor parte de transacciones de ganado ovino y caprino son compra-
ventas. Por lo que respecta a los precios de cada cabeza, son difíciles de concretar. 
El 6 de agosto de 1287 Bernat Juiol y su esposa Maria reconocieron deber a Arnau 
Ripoll 125 sueldos por unas cabras que le habían comprado111. Esta familia de Ber-
nat Juiol debía dedicarse en gran medida a la cría y comercialización de esta clase de 
animales, porque tiempo después Berenguer Brives y su esposa Berenguera recono-
cieron estar en deuda con el mismo matrimonio Juiol por una cantidad de dinero 
–que aparece rayada– por razón de las cabras que les habían comprado (1 de enero 
de 1289). Poco antes, el mismo Berenguer Brives y Joan Criveller y sus esposas 
reconocieron deber a los mismos Juiol y Maria 420 sueldos barceloneses por otro 
grupo de cabras (29 de diciembre de 1288)112. En 1292, Guillem [Berenguer] y su 
mujer Guilleuma debían a [Ramon] Juiol y a su mujer Arsenda 60 sueldos por otro 
grupo de cabras113.

También sabemos de otros vendedores de cabras. En 1289, el matrimonio 
de Bernat Pallarès y Maria reconoció deber a Pere d’Almenara y a su mujer Elisenda 

106  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 38v.
107  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1283-1287, ff. 13r, 14r y 17v.
108  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1282-1283 (Manual de 1282), ff. 5v-6r.
109  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1271-1273 (Manual de 1271-1272), f. 2r.
110  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1297-1298, f. 36r.
111  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1283-1287, f. 15v.
112  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 3v.
113  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1292-1294, f. 2v.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

6

109 sueldos y medio por las cabras que les habían comprado114. Algunas compraven-
tas son genéricas y no sabemos de qué animales se está hablando, como es el caso 
de un matrimonio que reconoció deber 235 sueldos por una compra de ganado a 
los hermanos Comte115. También el ya referido matrimonio Juiol afirmó deber 56 
sueldos y 8 dineros a los Comte por animales comprados116. Lo más probable es que 
todas estas transacciones fueran de cabras y ovejas, ya que las vacas y asnos, al ven-
derse por unidades, necesitaban de más descripción notarial. Estos Comte también 
manifiestan una potencia económica similar a la de los Hortoneda, participando en 
el mercado de la tierra, el aceite y las avellanas117. A semejanza de otros lugares de la 
Catalunya medieval, las compraventas de cabras y ovejas se hacían normalmente a 
nivel local y no fuera de la baronía o por medio de marchantes118.

Por lo que respecta a los precios concretos del ganado, tenemos muy pocas 
referencias. En 1297, Guillem de Llorac, de Salou, reconoció deber a Mateu de Lla-
beria, de la Torre de Fontaubella, 330 sueldos por 55 ovejas que le había comprado, 
a razón de 6 sueldos por animal. Al tratarse de un instrumento de deuda, hemos 
de entender que dentro del precio de cada animal se incluía un porcentaje en con-
cepto de interés, o bien en realidad compró menos animales de los que decía haber 
comprado119. No hemos encontrado encomiendas de ganado ovino y caprino, aun-
que sabemos que en otros lugares se practicaron gracias a la ganancia que cada oveja 
brindaba a su posesor con leche, lana y posibles borregos, así como las cabras tam-
bién proporcionaban leche y cabritos120.

Para completar nuestro periplo por el mundo animal de la baronía de Escor-
nalbou, debemos comentar un único documento relacionado con las abejas. El 27 de 
noviembre de 1272, Ramon d’Erbolí, canónigo y camarero de Escornalbou, com-
praba a un matrimonio todas las honores que tenían en sus dominios, con todos los 
árboles y veinte colmenas de abejas, por 1600 sueldos121. Debido al alto número de 
colmenas, debemos pensar en una actividad orientada al mercado de cera y miel, 
pero desconocemos más ejemplos para el período estudiado. De todos modos, esta 
quizás fue una actividad muy restringida, ya que la apicultura solía chocar con la 
explotación de viñas o la misma cría de cabras y ovejas; estos animales solían des-
truir las colmenas. Quizás los canónigos compraron el bosque para convertirlo en 
viña y liquidaron así la explotación de las abejas122.

114  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1288-1290, f. 10v.
115  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1281-1283 (Manual de 1283), ff. 3r-3v.
116  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1281-1283 (Manual de 1283), f. 4r.
117  AHAT, Notaría de Riudecanyes, 1283-1287, ff. 7v, 15r, 17v i 23r. 
118  Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, p. 138.
119  AHAT, Notaria de Riudecanyes, 1297-1298, f. 19r.
120  Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, p. 134.
121  AHAT, Notaria de Riudecanyes, 1271-1273 (Manual de 1272-1273), ff. 9v-10r.
122  Para el negocio de la apicultura, véase Sales i Favà, Custodiar, pasturar i engreixar, 

pp. 148-155; y del mismo autor Sales i Favà, Lluís, «L’Apicultura pagesa a l’Edat Mitjana. Apunts 
per a una recerca». Mestall, Butlletí de l’Associació d’Història Rural de les Comarques Gironines, 2022, 
pp. 30-32.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

7

5. CONCLUSIONES: NEGOCIO Y SUBSISTENCIA

Este trabajo se ha centrado en reconstruir las actividades ganaderas en el 
territorio de Escornalbou durante los siglos bajomedievales, especialmente durante 
los siglos xii y xiii. La actividad ganadera no generó la abundante documentación 
a la que nos tiene acostumbrados la economía agraria, y en muchos casos debemos 
describirla a partir de referencias indirectas o noticias afortunadas. Aun así, cree-
mos que la explotación de animales en la baronía cornubovense estaba bien imbri-
cada con la actividad agraria, formando un conjunto de actividades agropecuarias 
necesarias para la subsistencia, y hasta para el enriquecimiento, de sus pobladores.

Aunque la ganadería no registró la misma vitalidad documental que la 
agricultura, no por ello podemos subestimarla al nivel de una economía marginal. 
Muchos de los habitantes de Escornalbou se sirvieron de los animales para mejorar 
su situación económica, algunos de ellos incluso vivieron de las actividades ganade-
ras. Así mismo, tanto los señores como sus sometidos se preocuparon de que estas 
actividades pudieran realizarse sin trabas, con la obtención y posterior defensa de los 
emprius, o la delimitación de un bovalar. Los corrales eran construcciones comunes 
en los pueblos y las masías y se transmitían por venta a personas interesadas en dis-
poner de más instalaciones de estabulación. Los herreñales destinados a la alimen-
tación también prosperaron. En el término de Escornalbou también se sacrificaba 
ganado, como lo prueba el arrendamiento de las minucias del diezmo, programadas 
para ser pagadas en época de matanzas. Las cantidades gastadas en la adquisición 
de reses también indican una actividad pujante.

Prácticamente todos aquellos que podían permitírselo compraban y criaban 
animales, porque sabían que en el futuro les proporcionarían ganancias. En todo 
caso, la explotación del ganado cornubovense se regía por unas pautas similares a las 
de tantas otras señorías medievales; no hemos observado diferencias substanciales 
a las de otros casos presentes en Catalunya o la Corona de Aragón. Por supuesto, la 
actividad ganadera también dependía de las condiciones económicas de cada sujeto. 
Fueron las familias con intereses múltiples, el mercado de la tierra, la explotación de 
molinos, del aceite o de la avellana, las que se sintieron más atraídas por este negocio.

En todo caso, no debemos pensar en una economía ganadera opuesta a una 
economía agraria. Para los pobladores de la baronía de Escornalbou una actividad 
no anulaba la otra, y miraban de practicarlas conjuntamente, siempre de acuerdo 
con el ritmo de los meses y las estaciones.

Recibido: 1 de octubre de 2022; aceptado: 21 de octubre de 2022



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

8

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Altisent, Agustí, Història de Poblet. l’Espluga de Francolí, Abadia de Poblet, 1974.

Baiges Jardí, Ignasi, et al., Els pergamins de l’Arxiu Comtal de Barcelona, de Ramon Berenguer II a 
Ramon Berenguer IV, 4 vols. Barcelona, Fundació Noguera, 2010.

Banegas López, Ramon Agustí, L’aprovisionament de carn a Barcelona durant els segles xiv i xv, tesis 
doctoral. Barcelona, Universitat de Barcelona, 2007.

Bastardas, Joan, Usatges de Barcelona. El codi a mitjan segle xii. Barcelona, Fundació Noguera, 1991.

Blanch, Jaume, Arxiepiscopologi de la Santa Església Metropolitana i Primada de Tarragona. Tarragona, 
Diputació Provincial de Tarragona, 1985.

Bofarull i Mascaró, Próspero de, et al. (eds.), Colección de Documentos Inéditos del Archivo General 
de la Corona de Aragón, 41 vols. Barcelona, Establecimiento litográfico y tipográfico de José 
Eusebio Montfort, 1847-1910.

Bonet i Donato, Maria, «La feudalització de Tarragona». Butlletí Arqueològic. Reial Societat Ar-
queològica Tarraconense, èp. v, 16, 1994, pp. 211-239.

Boquer i Pubill, Sílvia, «Història de la investigació de l’Edat del Bronze al Baix Camp». Butlletí 
Arqueològic. Reial Societat Arqueològica Tarraconense, 13 (1991), pp. 37-54.

Brumont, Francis (dir.), Prés et pâtures: En Europe Occidentale. Toulouse, Presses universitaires du 
Midi, 2008.

Clemente Ramos, Julián (ed.), El medio natural en la España medieval. Actas del I Congreso sobre 
ecohistoria e historia medieval. Cáceres, Universidad de Extremadura.

DD. AA. Els Castells Catalans, iv. Barcelona, Rafael Dalmau, 1973.

Domènech, Jaume, Carta escrita a un cavaller d’esta ciutat, en la qual conté la manera y modo de tot 
lo succehit en lo Presidi de Escornalbou. Barcelona, Viuda de Matheutat, 1646.

Durán Gudiol, Antonio, Historia de Alquézar. Zaragoza, Guara Editorial, 1979.

Fernández Mier, Margarita y Quirós Castillo, Juan Antonio, «El aprovechamiento de los espacios 
comunales en el noroeste de la Península Ibérica entre el período romano y medieval». Il 
Capitale culturale. Studies on the Value of Cultural Heritage, 12, pp. 689-717.

Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Boscos i deveses a la Corona catalano-aragonesa (s. xiv-xv)». 
Anuario de Estudios Medievales, 20, 1990, pp. 485-539.

Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Les pastures i la ramaderia a la Governació d’Oriola». Miscel·lània 
de Textos Medievals, 7, 1994, pp. 79-139.

Ferrer i Mallol, Maria Teresa, «Emprius i béns comunals a l’Edat Mitjana», en Busqueta, Joan 
Josep, y Vicedo, Enric (eds.), Béns comunals als Països Catalans i a l’Europa contemporània: 
Sistemes agraris, organització social i poder local als Països Catalans. Lleida, Institut d’Estudis 
Ilercencs, 1996, pp. 33-65.

Font i Rius, Josep Maria, Cartas de población y franquicia de Cataluña, 3 vols. Madrid-Barcelona: 
CSIC, 1969-1983.

Fort Cañellas, Maria Rosa, «Textos antiguos del Archivo Histórico de Fraga (s. xvi): transcripción 
y notas lingüísticas». Archivo de filología aragonesa, 59-60, 2002-2004, pp. 1253-1264.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

2
9

9

García Oliva, María Dolores, «Conflictos en torno a las tierras comunales en el término de Pla-
sencia hacia finales de la Edad Media». Espacio, tiempo y forma. Serie iii Historia Medieval, 
30, 2017, pp. 359-385.

Gerbert, Marie-Claude, «Les Ordres militaires et l’élevage dans l’Espagne médiévale (juqu’à la fin 
du xve siècle». Flaran, 6, 1984, pp. 79-105.

Gort i Juanpere, Ezequiel, La cambreria de la Seu de Tarragona. Segles xii i xiii. Reus, Associació 
d’Estudis Reusencs, 1990.

Gort i Oliver, Jordina, Eduard Toda i Güell. Ideologia i escriptura (1854-1941), tesis doctoral. 
Barcelona, Universidad de Barcelona, 2012.

Laffont, Pierre-Yves (dir.), Transhumance et estivage en Occident: Des origines aux enjeux actuals. 
Toulouse, Presses universitaires du Midi, 2006.

Maristany i Tió, Carles, «Toponímia de Vilanova d’Escornalbou i el seu Terme Municipal», en 
Institut d’Estudis Tarraconenses Ramon Berenguer IV (ed.), Treballs de la Secció de Filologia 
i Història Literària, iii. Tarragona, Diputació de Tarragona, 1982, pp. 9-178.

Maristany i Tió, Carles, La baronia d’Escornalbou en el segle xvii. Reus, Associació d’Estudis 
Reusencs, 2008.

Martí Mayor, José, «Contribución de los franciscanos al desarrollo espiritual de Cataluña. Monas-
terio de San Miguel de Escornalbou». Revista Franciscana, 1963, pp. 3-17.

Martí Mayor, José, «Escornalbou. Colegio-seminario de misiones de propaganda fide (1686-1835)». 
Archivo Ibero-americano. Estudios históricos sobre la Orden Franciscana en España y sus mi-
siones, xlii, 1982, pp. 293-342.

Martí Mayor, José, «El Ms. 4-001 de los franciscanos recoletos catalanes de Escornalbou (1580-
1686)». Archivo Ibero-americano. Estudios históricos sobre la Orden Franciscana en España y 
sus misiones, li, 1991, pp. 177-200.

Martín Fàbrega, Maria Rosa, «La ramaderia a l’època de Pere el Cerimoniós (1373-1386) vista a 
través de les llicències de Marca». Acta històrica et archaeologica Mediaevalia, 23/24, 2002-
2003, pp. 353-364.

Martín Gutiérrez, Emilio, Paisajes, ganadería y medio ambiente en las comarcas gaditanas, siglos 
xii al xvi. Cádiz, Universidad de Cádiz, 2015.

Martínez i Elcacho, Albert, «Pro crosis argenti». La plata al Comtat de les Muntanyes de Prades i 
baronia de Entença en època del comte Pere (1342-1358): regulació, gestió i rendiment de les 
mines de Falset, tesis doctoral. Lleida, Universitat de Lleida, 2014.

Morelló Baget, Jordi, «La Comuna del Camp de Tarragona: Un model (singular?) d’associacionisme 
intercomunitari». Butlletí Arqueològic. Reial Societat Arqueològica Tarraconense, 36-37, 
2014-2015, pp. 199-248.

Morelló Baget, Jordi, «El fogatjament del 1414 als pobles de la Comuna del Camp de Tarragona». 
Miscel·lània de textos medievals, 7, 1994, pp. 591-628.

Morelló Baget, Jordi, Estudi sobre la gènesi d’un senyoriu camptarragoní: Riudoms i el seu terme, des 
dels orígens fins a mitjan segle xiv. Autoed. digital, 2018.

Papell Tardiu, Joan, «L’economia ramadera del monestir de Santes Creus a finals del segle xii». 
Historia et documenta, i, 1994, pp. 41-55.

Papió, Joan, La història de Escornalbou. Valls, Generalitat de Catalunya, 1987.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

3
0

0

Pascua Echegaray, Esther, Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales en Aragón, siglos xii-xvii. 
Valencia, Universitat de València, 2012.

Piedrahita, Elena, La cocina de la Corona de Aragón en la época medieval. Zaragoza, Imprenta 
provincial de Zaragoza, 2012.

Piquer i Jover, Joan Josep, «Cartulari de Vallbona (1157-1665)». Butlletí de la Reial Acadèmia de 
Bones Lletres de Barcelona, 37, 1977-1978, pp. 67-109.

Piquer i Jover, Joan Josep, La baronia de Vallbona (Notes d’estudi). Lleida, Institut d’Estudis Iler-
dencs, 1981.

Pladevall i Font, Antoni y Català Roca, Francesc, Els monestirs catalans. Barcelona, Edicions 
Destino, 1970.

Pons i Guri, Josep Maria, «Un fogatjament desconegut de l’any 1358». Butlletí de la Reial Acadèmia 
de Bones Lletres de Barcelona, 30, 1964, pp. 323-498.

Puigferrat i Oliva, Carles, «Castell d’Escornalbou», en Pladevall i Font, Antoni (dir.), Catalunya 
Romànica, xxi, 1995, pp. 240-241.

Rao, Ricardo, Comunia. Le risorse collettive en el Piemonte comunale. Milán, Il Filarete, 2008.

Riera i Melis, Antoni, «El comerç d’articles agropecuaris entre Catalunya i els districtes pirinencs 
del regne de Mallorca durant la primera meitat del segle xiv». Acta històrica et archaeologica 
Mediaevalia, 26, 2005, pp. 367-378.

Rodríguez de Gracia, Hilario, «Las tierras arzobispales en el adelantamiento de Cazorla». Boletín 
del Instituto de Estudios Giennenses, 176-2, 2000, pp. 995-1042.

Romero Tallafigo, Manuel, y Palet Plaja, Maria Teresa, Les nostres arrels. Documents de la baronia 
d’Entença: Vandellòs, Coll de Balaguer i de l’Hospitalet de l’Infant. Tarragona, Ajuntament 
de Vandellòs i l’Hospitalet de l’Infant, 2014.

Royo Pérez, Vicent, «Los espacios comunales en las montañas septentrionales del reino de Valencia 
(siglos xiii-xvi)». Aragón el a Edad Media, 31, 2020, pp. 255-294.

Sabaté, Flocel, Història de Lleida, 2, Alta edat mitjana. Lleida, Pagès editors, 2003.

Sales i Favà, Lluís, Custodiar, pasturar i engreixar. Els inicis de la ramaderia comercial al massís de 
les Gavarres (s.  xiv), XXVI Premi Joan Xirgo, 2016, https://www.gavarres.cat/uploads/
imagenes/62-img-url1578472500.pdf; consultado el 31 de octubre de 2022).

Sales i Favà, Lluís, «Mercado ganadero y estratificación social en el medio rural catalán siglo xiv». 
Historia Agraria, 87, 2022, pp. 1-31.

Sales i Favà, Lluís, «L’Apicultura pagesa a l’Edat Mitjana. Apunts per a una recerca». Mestall, Butlletí 
de l’Associació d’Història Rural de les Comarques Gironines, 2022, pp. 30-32.

Sarobe i Huesca, Ramon, «El llibre de notes de Pere Vallès sobre la carnisseria de Sant Cugat». 
Gausac, 52-53, 2019-2020, pp. 213-230.

Serra Vilaró, Joan, Escornalbou Prehistòrich. S.L., S.E., 1925.

Toda i Güell, Eduard, Història d’Escornalbou. Reus, Edicions del Centre de Lectura, reed. 1984. 

Villanueva, Jaime, Viage literario a las iglesias de España, xx. Madrid, Imprenta de la Real Academia 
de la Historia, 1851.

Virgili i Colet, Antoni, «L’ocupació de Tarragona i la colonització del Camp», en Pladevall i Font, 
Antoni (dir.), Catalunya Romànica, xxi, 1995, pp. 28-31.

https://www.gavarres.cat/uploads/imagenes/62-img-url1578472500.pdf
https://www.gavarres.cat/uploads/imagenes/62-img-url1578472500.pdf


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 2
73

-3
01

3
0

1

Virgili i Colet, Antoni, «Els conqueridors de mitjan segle xii: Com aprenen a ser-ho», en Barceló, 
Miquel, et al. (eds.), El feudalisme comptat i debatut. Formació i expansió del feudalisme 
català. València, Universitat de València, 2003, p. 253-292.

Virgili i Colet, Antoni, «L’economia monacal. Treball i renda feudal en els monestirs cistercencs». 
Actes del primer curs-simposi sobre el monaquisme cistercenc. El Cister: poder i espiritualitat 
(1150-1250). Santes Creus, Arxiu Bibliogràfic, 2005, pp. 75-97.

Virgili i Colet, Antoni, y Rovira Rafecas, Montserrat, «La colonització feudal del Camp de 
Tarragona: dels castra a les viles noves (s. xiii). Connexions amb Tortosa», en Arxiu His-
tòric Arxidiocesà de Tarragona (coord.), La repoblació del Camp de Tarragona. Estat 
de la qüestió. Tarragona, Silva Editorial, 2018, pp. 127-153.





C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
03

-3
05

3
0

3

RESEÑAS / REVIEWS

Cañas Gálvez, Francisco de Paula y Nieto 
Soria, José Manuel (coords.), Casa y corte. 
Ámbitos de poder en los reinos hispánicos durante 
la Baja Edad Media (1230-1516), La Ergástula 
ediciones, Madrid, 2019, 327 pp. ISBN: 978-
84-16242-62-7.

La obra colectiva coordinada por Francisco 
de Paula Cañas Gálvez y José Manuel Nieto Soria 
consolida, en el panorama historiográfico nacio-
nal, una línea de investigación de larga trayectoria 
dedicada a los estudios sobre el poder y la corte 
en la Baja Edad Media hispánica. Un nutrido 
elenco de reconocidos especialistas aborda, desde 
diferentes planteamientos y propuestas, el estudio 
de los espacios curiales de la realeza, la nobleza 
y el episcopado, una propuesta historiográfica-
mente ambiciosa cuyo objetivo es subrayar la 
diversidad de aproximaciones que este objeto 
de estudio permite incluyendo algunos poco 
o menos considerados hasta la fecha, como la 
praxis musical en el ámbito palaciego o el signi-
ficado simbólico de las vestimentas regias. Solo 
el rigor investigador de quienes firman esta obra 
colectiva permite un resultado coherente que no 
es una suma de partes, sino un todo muy equili-
brado cuyo hilo conductor es siempre la cultura 
política bajo la perspectiva, en palabras de J.M. 
Nieto Soria, «de lo que son las lógicas del com-
portamiento político y las claves y códigos a los 
que la acción política se encuentra sujeta en el 
caso concreto de la evolución tardomedieval».

«Fuentes documentales para el estudio de 
la casa real y la corte en la Baja Edad Media his-
pana» es el primer capítulo, firmado por Efrén 
de la Peña Barroso. El autor nos proporciona un 
importante compendio sistematizado de la infor-
mación conservada en los principales archivos 
de España y Portugal relativa a la Casa Real y la 
corte en la Baja Edad Media. Lejos de abrumar 

con una lista exhaustiva de archivos, fondos y 
series documentales, el autor desgrana inteli-
gentemente algunas de las particularidades de 
esas fuentes documentales, desde su localización 
hasta su enorme dispersión, los organismos que 
las generan y el tipo de información que puede 
resultar útil al medievalista como, por ejemplo, 
la posibilidad de conocer al personal al servicio 
del rey, los espacios áulicos o los gastos de la Casa 
Real y de la corte. Todo para despertar el interés 
del estudioso y hacerle reconocer, a través de los 
casos que presenta, unas posibilidades de estudio 
amplias, variadas y ricas en matices.

El objetivo de María Barrigón es poner en 
valor la importancia de los textiles en los cere-
moniales regios y lo hace en un bonito estudio 
que titula «Algunas consideraciones sobre tex-
tiles, coronaciones y funerales en la Corona de 
Castilla en el siglo xiii». Se trata de una excelente 
síntesis, a pesar de la parquedad de fuentes docu-
mentales para esta centuria, donde se reflexiona 
acerca de las características generales de los teji-
dos que forman parte de los ajuares funerarios de 
los monarcas castellanos concluyendo, a través de 
su estudio, aspectos económicos y sociales de la 
época. Los usos políticos de la indumentaria regia 
en los rituales de entronización y en los funerales 
permiten a la autora constatar que, a diferencia de 
otros reinos, el uso de las vestimentas en Casilla 
es diferente en función de cada ceremonial. Es 
sabido que las instituciones aprovechan el rédito 
propagandístico de los eventos compitiendo por 
el privilegio de asumir el protagonismo en los 
actos, convertidos en un medio para expresar el 
poder. Lo interesante del estudio de M. Barri-
gón es ver esta intencionalidad desde la óptica 
de la vestimenta regia.

Sin seguir rigurosamente el orden de los 
capítulos, me centro ahora, por afinidad temá-
tica con el anterior, en el sólido, documentado 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
03

-3
05

3
0

4

y tremendamente sugerente trabajo que Merche 
Osés Urricelqui dedica también a la vestimenta 
de la corte, en este caso navarra, en tiempos 
de Carlos III. Bajo el título «¿Una prenda para 
cada ocasión? Vestir a la corte navarra durante 
el reinado de Carlos III el Noble (1387-1425)» 
se esconde un riguroso y certero análisis cen-
trado en la importancia de la vestimenta en las 
ceremonias regias y, de nuevo, en el papel de la 
ropa como elemento de diferenciación social 
y manifestación de poder desde sus múltiples 
perspectivas: colores, tejidos, materias primas, 
adornos, bordados. Las fuentes documentales 
disponibles en Navarra son realmente excep-
cionales y la autora ha sabido sacarle el máximo 
rendimiento a esa documentación contable que 
tan bien conoce y a los pormenorizados registros 
del tesorero, que aportan todos los gastos relacio-
nados con el atuendo, procedentes del Archivo 
Real y General de Navarra.

Diana Pelaz Flores firma el tercer capítulo 
de este libro bajo el título «Una casa en ciernes. 
El séquito de Leonor de Aragón en su viaje a 
Castilla (1375)», pues, en opinión de la autora, 
la casa de la reina es un organismo curial aún 
hoy poco conocido, especialmente en lo rela-
tivo a su origen. Con el propósito de subsanar 
esta laguna, la autora nos sumerge en la Casa de 
Leonor de Aragón, primera esposa de Juan I de 
Castilla (1379-1390), en los meses inmediata-
mente posteriores a su salida de Aragón a través 
de un delicioso relato que nos permite conocer 
mejor el servicio de la todavía infanta y el papel 
jugado por algunas de sus principales colabora-
doras, dándonos al mismo tiempo claves inter-
pretativas para comprender la manera en que 
se configura la nueva imagen de doña Leonor 
como esposa del heredero al trono castellano. 
La novedad de la propuesta de la doctora Pelaz 
radica, en mi opinión, en dos asuntos clave: la 
interconexión entre las casas reales, aragonesa y 
castellana, al servicio de la infanta, analizadas 
comparativamente, y la puesta en marcha de la 
propia casa de Leonor de Aragón en Castilla.

Poniendo el foco también en una figura 
femenina excepcional, pero cambiando de esce-
nario y de contexto cronológico, Pilar Rábade 
Obradó dedica su contribución a «Una mujer en 
entredicho: Guiomar de Castro en la corte de 

Enrique IV» centrando su atención en el papel 
político que tuvo esta mujer en la corte castellana, 
dama de Juana de Portugal, segunda esposa del 
rey, y supuesta amante de éste. El rango que 
llegó a ocupar en la corte le permitió atraerse la 
adhesión de muchos de sus miembros, que tra-
taron de valerse de su influencia para prosperar. 
No sorprende, por lo tanto, que los cronistas 
contrarios al monarca utilizaran a Guiomar de 
Castro para denigrarlo, ofreciendo una imagen 
muy negativa de ambos. La solvencia investiga-
dora de la autora y su profundo conocimiento de 
la realidad política y social de la Castilla bajome-
dieval quedan nuevamente confirmados en esta 
sagaz aproximación a una mujer controvertida e 
incómoda para los detractores del monarca que 
usaron el rumor, en palabras de la propia autora, 
como arma política.

En una perspectiva diferente, pero comple-
mentaria, se sitúa el estudio de Juan A. Prieto 
Sayagués dedicado a «La orden jerónima: un siglo 
al servicio y bajo la protección de la monarquía y 
los oficiales de la corte Trastámara (1373-1474)». 
Las comunidades jerónimas, que surgen en Cas-
tilla al amparo de la familia real y los oficiales 
de la corte, desempeñaron una importante labor 
socioeconómica y política, dando hospedaje y 
hospitalidad, concediendo préstamos, custo-
diando tesoros y documentos y participando en 
la política castellana como confesores y conseje-
ros mientras que los miembros de la curia regia 
prolongaron sus vínculos con la orden eligiendo 
sus sepulturas y encargando oficios litúrgicos en 
los monasterios jerónimos, en un claro afán de 
perpetuar su memoria post mortem. Así, el autor 
analiza en este interesantísimo y documentado 
estudio, por un lado, el papel de la familia real 
y de los oficiales de la corte en el surgimiento y 
evolución de la orden jerónima y, por otro, los 
servicios proporcionados por los monasterios a la 
monarquía castellana y a la curia regia.

«La corte del Príncipe de Viana: organiza-
ción del hostal navarro y de la casa de Aragón» 
es el estudio que presenta Vera-Cruz Miranda 
Menacho y que nos aproxima a la organización de 
la Casa de Carlos de Aragón y Navarra, príncipe 
de Viana, una casa flexible, capaz de adaptarse 
a las cambiantes circunstancias políticas y geo-
gráficas de la Corte y que la autora nos presenta 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
03

-3
05

3
0

5

a través del estudio de los cinco departamentos 
del hostal navarro –panadería, botellería, cocina, 
frutería y escudería–, la cámara del príncipe, la 
capilla y la cámara de los dineros. Las caracte-
rísticas generales que se pueden extraer de la 
organización curial analizada en este capítulo 
son, en opinión de quien lo firma, las propias de 
cualquier otra corte regia, aunque es lógico pen-
sar que el contexto político navarro determinó 
en gran medida el particular organigrama del 
hostal del príncipe.

Juan Luis Carriazo Rubio nos lleva a cono-
cer «La casa y corte de los señores de Marchena 
a finales de la Edad Media» abarcando su estu-
dio desde la figura de Pedro Ponce de León, 
cuarto señor de la casa, hasta la muerte de Bea-
triz Pacheco, esposa de Rodrigo Ponce de León, 
marqués de Cádiz (1367-1511). Una perspectiva 
de larga duración abordada a partir del estudio 
de los expresivos testamentos conservados de los 
señores de la casa y de algunos pleitos de hidal-
guía y cuentas de la casa de Arcos. Y, en esta 
misma línea, Francisco de Paula Cañas Gálvez 
nos presenta «La Casa de Juan Serrano, obispo 
de Sigüenza: articulación funcional y escenarios 
domésticos en la corte de un prelado castellano 
(1389-1402)». Hombre de Iglesia y de Estado, 
Serrano fue consciente de la necesidad de un apa-
rato curial sólido para consolidar su dimensión 
política, desempeñar con eficacia su labor pasto-
ral y, sobre todo, realizar su trabajo como canci-
ller, diplomático y consejero al servicio de Juan I 
y Enrique III de Castilla. El autor afronta con 
éxito el escrutinio de unas fuentes documentales 
numerosas y excepcionales, por su abundancia 
y minuciosidad, que le permiten reconstruir el 
entramado curial como paradigma de un tiempo 
de reformas institucionales que anunciaban ya 
«la inminencia del Estado Moderno». El plan-
teamiento del autor no puede ser más acertado: 
aproximación al mantenimiento económico de la 
corte pontifical seguntina, análisis de la estruc-
tura de la casa de Juan Serrano y pormenorizada 
descripción de la cámara «de viaje», la cancillería 
y la capilla, las vestiduras pontificales y de gue-
rra y otros textiles suntuarios (paños franceses, 
mantas «de pared»), así como de la biblioteca y 
las caballerizas. Por su parte, Diego González 

Nieto nos presenta una contribución a la histo-
ria de las casas episcopales castellanas focalizada 
en el estudio de la Casa de Alfonso de Fonseca 
y Ulloa, obispo de Ávila, arzobispo de Sevilla y 
privado de Enrique IV. En su estudio, el autor 
analiza las dimensiones de la Casa y sus fuentes 
de financiación desentrañando cuáles fueron los 
principales tipos de gratificaciones, beneficios y 
compensaciones recibidos por los criados del pre-
lado gracias a una amplia e ilustrativa selección 
de textos políticos, jurídicos y literarios, puestos 
a disposición de los investigadores y relacionados 
con el arzobispo.

Dejo para el final, no por menos importante, 
la original propuesta de Lucía Gómez Fernández 
dedicada a las «Redes musicales, propaganda y 
diplomacia cultural entre la corte real y los duques 
de Medina Sidonia». Hoy nadie discute que la 
música se concibe como un símbolo de poder 
resultando un elemento principal en la propa-
ganda política y la diplomacia cultural castellana 
del siglo xv. Bajo este prisma, la autora incorpora, 
en este meritorio estudio, una nueva perspectiva 
sobre la representación del poder y la música a 
través de las relaciones entre la corte real y los 
tres primeros duques de la casa Medina Sidonia 
(1445-1507). Unas relaciones curiales-musicales 
que nos adentran, por otro lado, en otros aspec-
tos igualmente sugerentes, como la circulación 
de músicos y su potencial diplomático.

Se trata, en suma, de un libro rigurosamente 
documentado y de agradable lectura que cierra 
muchos interrogantes y, al mismo tiempo, deja la 
puerta abierta a nuevas propuestas relacionadas 
con los ámbitos de poder en los reinos hispáni-
cos a fines de la Edad Media. Los coordinado-
res de esta obra aciertan, con un planteamiento 
original y atractivo eficazmente resuelto por los 
autores todos ellos reconocidos especialistas, que 
han sabido entrelazar sus diferentes líneas de 
investigación dando como resultado un estudio 
coherente y equilibrado.

María Álvarez Fernández
Universidad de Oviedo

E-mail: alvarezfmaria@uniovi.es
https://orcid.org/0000-0001-7327-7498

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.10

mailto:alvarezfmaria%40uniovi.es%0D?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7327-7498

https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.10


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
0

6-
3

07
3

0
6

Aurell, Jaume, Elogio de la Edad Media, 
Ediciones Rialp, Madrid, 2021, 274 pp. ISBN: 
978-84-321-5396-9.

Bastante normalizada está la idea de la Edad 
Media como una «época oscura». Es muy habi-
tual escuchar o leer a políticos, intelectuales –no 
medievalistas, naturalmente– y periodistas que 
utilizan el concepto «Edad Media» como sinó-
nimo de atraso, superstición y hasta ignorancia. 
En consecuencia, muchos autores han dedicado 
su tiempo a desmontar esta idea que tan pronto 
como desde el siglo xvi en adelante caló en la 
visión sobre esta época.

Ha habido intentos bona fide de desmitifi-
car los prejuicios existentes en torno a la Edad 
Media, desde contribuciones académicas como 
las realizadas por medio de artículos como el de 
Eduardo Baura García «El origen del concepto his-
toriográfico de la Edad Media oscura. La labor de 
Petrarca», capítulos de libro como «Edad Media», 
de Christian Amalvi, en el Diccionario razonado 
del Occidente medieval, u obras completas como 
¿Nació Europa en la Edad Media?, de Jacques Le 
Goff, por mencionar algunos ejemplos. También 
hemos de resaltar iniciativas tomadas más acce-
sibles a un público general como el artículo de 
El País, «Los historiadores, contra la mala prensa 
de la Edad Media» con el fin de poner en duda 
la visión estereotipada y falaz sobre el periodo, 
con lo cual vemos que la discusión en defensa 
de la Edad Media se da en dos ámbitos básicos, 
el académico y el no académico, evidentemente. 

El Elogio de la Edad Media de Jaume Aurell 
consigue escribir de forma muy acertada, según 
el autor, un ensayo –aunque no cualquier tipo 
de ensayo, sino uno sobre Filosofía de Historia– 
con el potencial de cautivar la atención tanto de 
los académicos como de un público más general. 
El historiador catalán escribió Elogio de la Edad 
Media en la primavera de 2020, a comienzos de 
la pandemia del coronavirus. Según comenta, 
se propuso hacer una reflexión sobre el periodo 
medieval, cuya cronología comprende entre el 
año 312, año de la conversión de Constantino, 
hasta el 1452, año del nacimiento de Leonardo 
da Vinci, dato que resulta curioso que resalte, 
pues normalmente la fecha se recuerda para 
poner fin al periodo medieval es el colapso del 

Imperio romano de Oriente. Deja claro al lector 
que, aunque ha hecho un ensayo histórico, lo ha 
estructurado de modo «teatral», en tres actos y 
18 escenas, pues la Historia medieval la concibe 
como un «teatro».

No obstante, ello no incide en que se pierda 
el propósito de la obra, que es hacer una Filo-
sofía de la Historia medieval. El ejercicio desde 
esta disciplina nos parece muy acertado, con-
cretamente por la defensa que hace de la época 
medieval y su trascendencia histórica. Ejemplos 
sobran, como la comparación que hace entre el 
intervencionismo constantiniano en la iglesia 
romana y los casos actuales de las iglesias rusas 
y chinas, sujetas a su soberano; o la configura-
ción religiosa en Europa del este en función del 
Cisma de Oriente de 1054, orientándose las igle-
sias ortodoxas en los Balcanes y Rusia, con una 
impronta étnica fuerte y nacional, lo que pone 
en contexto, al menos desde la óptica naciona-
lista y religiosa, algunas de las páginas oscuras 
de la Historia de dicha región como el asesinato 
del archiduque Francisco Fernando en 1914 o 
la Guerra de los Balcanes en la década de 1990.

No se trata de un ejercicio sobre interpre-
taciones o lecturas presentistas que hace el autor 
sobre la Edad Media, sino un ejercicio delibe-
rado de subrayar la Edad Media como telón 
de fondo del presente, ello basado en el pensa-
miento nietzscheano de que la Historia debe ser 
relevante en la realidad actual. De acuerdo con 
Jaume Aurell, la Edad Media se caracteriza por 
ser «la época de los orígenes de valores, institu-
ciones y formas de espiritualidad», a manos del 
monacato, la monarquía cristiana, la ortodoxia 
justiniana, el islamismo, Europa y Carlomagno, 
las universidades, las órdenes mendicantes, el 
espíritu mercantil y el humanismo. Esta es pre-
cisamente la gran contribución de Elogio de la 
Edad Media, evaluar, de manera profunda, la 
importancia que tiene este periodo para entender 
mejor el estado histórico, sociológico y cultural 
en que se encuentra Occidente en la actualidad, 
tanto Europa como América. Esta viene a ser la 
fortaleza principal de este texto y lo que puede 
enganchar al lector no académico, porque no 
hablamos de un mero ejercicio de nostalgia ni 
mucho menos aficionado defendiendo aporta-
ciones prácticas y legados heredados de la Edad 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
0

6-
3

07
3

0
7

Media, sino de todo un intento de conectar el 
proceso histórico de los siglos iv-xv con la Edad 
Contemporánea, en lo que respecta a aquello que 
puede parecer muy remoto, y dar sensación a este 
tipo de lector de que una época como la descrita 
poco tiene que ver con él como individuo. Ello, 
simultáneamente, resulta valioso para los aca-
démicos por el análisis interpretativo que hace 
a gran escala sobre la Edad Media y el presente.

El problema que enfrenta el ensayo –de 
lo que el autor es consciente– es de la falta de 
citas. Él lo justifica indicando que la mención de 
eventos y personajes medievales es algo secun-
dario en su análisis, pues sobran los manuales 
que permiten ponerlos en contexto. Aun así, el 

autor se apoya, de modo sugerente, en fuentes 
primarias para desarrollar su análisis, bien sean 
crónicas como la de Eginardo o el Dictatus Papae 
de 1075. En fin, el Elogio de la Edad Media es un 
libro con el potencial de generar no solo discu-
sión académica, sino para el lector no académico 
interesado en entender mejor el presente, sobre 
la base de un periodo tan apasionante como lo 
es la Edad Media.

Juan Carlos García
Universidad de Puerto Rico

E-mail: juan.garciacacho@upr.edu
https://orcid.org/0000-0003-0777-9961

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.11

mailto:juan.garciacacho%40upr.edu?subject=
https://orcid.org/0000-0003-0777-9961
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.11


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
0

8-
3

0
9

3
0

8

Rodríguez Velasco, Jesús D., Dead Voice. 
Law, Philosophy, and Fiction in the Iberian Midd-
le Ages, University of Pennsylvania Press, Filadel-
fia, 2020, 228 pp. ISBN: 978-0-8122-5186-9.

Jesús Rodríguez Velasco es un académico 
hispano-estadounidense que cuenta con una pro-
lífica trayectoria en diferentes casas de altos estu-
dios. En la actualidad, por ejemplo, se desempeña 
en la prestigiosa Universidad de Yale. Posee un 
importante conocimiento de literatura, filología, 
derecho e historia, y se especializa en el período 
medieval. Concentra su atención en la península 
ibérica, aunque nunca pierde de vista el indiso-
luble vínculo que existe entre este espacio, el área 
mediterránea y el Occidente cristiano. A lo largo 
de su carrera ha analizado diferentes cuestiones, 
íntimamente relacionadas entre sí, como las for-
mas de representación discursiva, la caballería y 
la construcción del derecho alfonsino. En esta 
ocasión, Rodríguez Velasco estudia el proceso de 
invención y codificación jurídica en lengua ver-
nácula, el cual tuvo lugar en las culturas ibéricas 
durante los siglos xiii y xiv. Al efectivizar un abor-
daje sobre las formas de escritura, la configuración 
del derecho y la creación, y conceptualización, de 
los archivos medievales, también desarrolla una 
investigación de los métodos, las decisiones y las 
perspectivas teóricas que sustentan la redacción, 
control y transmisión de los códigos legales.

El autor expone todo esto en un trabajo 
poco extenso, que cuenta con menos de 250 
páginas, divididas en una introducción, cinco 
capítulos donde se desarrolla el argumento, una 
conclusión y secciones puramente destinadas a 
las notas, la bibliografía, los índices analíticos y 
los agradecimientos. Es todo un mérito que, en 
ese reducido espacio, Rodríguez Velasco logre 
sistematizar la información consultada, anali-
zarla y exponer sus resultados con claridad meri-
diana. El ingente corpus de bibliografía primaria 
y secundaria que utiliza el autor da cuenta de ese 
esfuerzo (de hecho, el listado del material con-
sultado ronda las veinte páginas).

El título, ese conjunto de palabras en el cual 
los escritores sintetizan sus aspiraciones, merece 
un comentario aparte. Las dos primeras palabras 
que encabezan la obra de Rodríguez Velasco son, 
de algún modo, bastante sugestivas: Dead Voice, 

es decir, «voz muerta». En principio, aclara el 
autor, el término designa aquello que es contra-
rio a un testimonio oral. Alude, entonces, a lo 
que queda plasmado por escrito, pero esto no 
implica que lo redactado se mantenga impoluto. 
Los soportes sobre los cuales quedan registradas 
las relaciones entre los súbditos del reino y el 
ejercicio del poder jurisdiccional son objeto de 
manipulaciones, tachaduras y agregados. De esta 
manera, la dead voice no sólo refiere a los docu-
mentos propiamente dichos, sino también al sis-
tema de producción que los origina y a la forma 
por la cual se conservan. Queda en evidencia el 
vínculo que existe entre la materialidad misma 
del objeto jurídico, su codificación, difusión y 
preservación a través del tiempo. Es esto lo que 
conlleva la construcción jurídica de una persona 
atemporal, que reemplaza al ser humano de carne 
y hueso, efímero y mortal. Así, el cuerpo legal se 
convierte en una forma de recordar el pasado y 
de mantenerlo vigente, lo cual crea la impresión 
de que la ley y el orden son inmortales.

El subtítulo de la obra también es bastante 
ilustrativo. En él se hace referencia a la ley (Law), 
la filosofía (Philosophy) y la ficción (Fiction), como 
si se tratase de los componentes inseparables de 
un tríptico. Efectivamente, la oración Law, Phi-
losophy, and Fiction in the Iberian Middle Ages da 
cuenta de todas esas disciplinas intelectuales y 
técnicas ficticias que, al articularse, construyen 
mecanismos para introducir el derecho canónico 
y eclesiástico. En este sentido, la codificación de 
las Siete Partidas, la obra más emblemática del 
período analizado, visibiliza la interrelación que 
existe entre las distintas tradiciones culturales, 
religiosas y legales que coexisten en la península 
ibérica durante la Edad Media.

Más allá del objeto de estudio seleccionado, 
Rodríguez Velasco deja en claro que él no con-
cibe su trabajo como parte de la historia legal o 
del derecho. Ubica su investigación, en realidad, 
en el marco de la historia cultural. De hecho, el 
proceso histórico de codificación jurídica aparece 
como un campo de batalla en el que se enfrentan 
diferentes actores sociales. Por eso, en su desarrollo 
expositivo, el autor hace una aclaración pertinente: 
las Siete Partidas se confeccionan en una época 
en particular. Parece una obviedad, pero no lo es, 
especialmente porque algunos académicos estu-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
0

8-
3

0
9

3
0

9

dian esas y otras producciones legislativas como si 
estuviesen abstraídas del contexto dentro del cual 
se producen. Por eso, indica Rodríguez Velasco, 
la obra de Alfonso X debe entenderse como parte 
de las aspiraciones imperiales del monarca y de 
su necesidad de administrar territorios conquis-
tados a los musulmanes. En ese entonces, cómo 
y por qué ejercer el poder, codificar las normas, 
y aplicarlas, aparecen como problemas relevan-
tes, que deben resolverse.

A lo largo del libro, Rodríguez Velasco 
demuestra que el texto legal se transforma, pro-
gresivamente, en un objeto activo y metafórico 
en el que la ley se construye, y reconstruye, en 
el que los diferentes redactores añaden, supri-
men y/o modifican normas, impulsados por una 
pluralidad de motivos. No se trata de un objeto 
de estudio ajeno a nuestra realidad, que queda 
confinado al baúl de las rarezas. Las técnicas 
que forman parte de la voz muerta prevalecen 
y operan entre nosotros, al mismo tiempo que 
despliegan un conjunto de prácticas. En última 
instancia, el historiador reseñado procura enten-
der cómo y por qué se estructuran los elementos 

definitorios de toda organización política com-
pleja, en este caso, el derecho y su aplicación. 
La elección del tema no es caprichosa. Desde 
un punto de vista muy diferente, y con un tra-
tamiento radicalmente distinto, un medievalista 
argentino publicó un extensísimo análisis de las 
raíces medievales de la sociedad civil y del Estado 
moderno [Astarita, Carlos, Revolución en el burgo. 
Movimientos comunales en la Edad Media. España 
y Europa, Akal, Madrid, 2019]. Probablemente 
se trata de un clima de época, de una preocupa-
ción que aqueja a numerosos intelectuales que 
observan, con precisión, cómo a lo largo de los 
últimos años, el Estado en general, y la justicia 
en particular, padecen una importante crisis de 
legitimidad que, entre otras cosas, exige repen-
sar su historicidad.

Juan Cruz López Rasch
Facultad de Ciencias Humanas

Universidad Nacional de La Pampa
E-mail: jclopezrasch@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-4362-7770
DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.12

mailto:jclopezrasch%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4362-7770
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.12


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
10

-3
12

3
1

0

Rodríguez, Gerardo y Muñoz Gómez, Víctor 
(dirs.), Fronteras Atlánticas de la Edad Media a 
la contemporaneidad: experiencias, narraciones 
y representaciones desde Europa y América, Uni-
versidad Nacional de Mar del Plata, Academia 
Nacional de la Historia e Instituto de Estudios 
Canarios, Mar del Plata, Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires y San Cristóbal de La Laguna, 
2020, 292 pp. ISBN: 978-987-544-942-8.

A raíz de la común preocupación por las 
interacciones políticas, sociales, económicas y 
culturales a ambos lados del océano Atlántico 
durante el Medioevo y la Modernidad, Fronteras 
Atlánticas: De la Edad Media a la Contempora-
neidad. Experiencias, narraciones y representa-
ciones desde Europa y América es el resultado 
de la colaboración sostenida entre el Grupo de 
Investigación «Castilla y el mar en la Baja Edad 
Media» de la Universidad de La Laguna, vin-
culado con el Instituto de Estudios Medievales 
y Renacentistas (IEMyR), el Grupo de Trabajo 
«EuropAmerica» de la Academia Nacional de la 
Historia, y el Grupo de Investigación y Estudios 
Medievales de la Universidad Nacional de Mar 
del Plata. Bajo la dirección de Gerardo Rodríguez 
y Víctor Muñoz Gómez, y la edición de Laura 
Carbó, la obra reúne ocho trabajos, divididos 
en tres partes, que realizan una lectura transo-
ceánica de las manifestaciones sociales y cultu-
rales generadas alrededor de la frontera abierta 
que supuso el Atlántico para la proyección del 
mundo occidental.

El primer apartado del libro se refiere a la 
construcción mental, mediante la refundición 
de materiales, del espacio marítimo, la frontera 
atlántica y el mundo más allá de ella. Con una 
novedosa perspectiva de investigación, Kevin 
Rodríguez Wittmann propone examinar la car-
tografía occidental, elaborada en la Edad Media, 
como un fiel reflejo del modo en que el hom-
bre comprendía la realidad geográfica en la que 
vivía. Al valorar su carácter heurístico y literario, 
el autor analiza la presencia y representación de 
los límites atlánticos de la ecúmene medieval, 
acentuando el carácter fronterizo del océano y 
sus islas, ambos situados entre lo conocido y la 
oscuridad, lo explorado y el vacío, la tierra firme 
y el abismo.

Gracias a la observación de un Códice con-
feccionado en el Monasterio de San Salvador de 
Oña a fines del siglo xv, Covadonga Valdaliso 
Casanova afirma que la imagen del mundo en el 
ocaso de la Edad Media era un concepto en con-
tinua transformación. Centrándose en las nocio-
nes geográficas representadas en el documento, la 
autora busca establecer, por un lado, en qué fuen-
tes se basó el compilador para la elaboración del 
Códice, y, por otro, dilucidar su espacio-tiempo 
para obtener un fiel reflejo de su contexto de pro-
ducción. Por ende, Valdaliso Casanova menciona 
que la refundición de materiales posibilitó la ela-
boración de nuevas perspectivas del mundo y sus 
fronteras a lo largo del Medioevo como también 
la creación de una nueva imagen de ellas en los 
albores de la Modernidad.

En los tres artículos que forman la segunda 
parte del libro, la expansión ultramarina castellana 
junto con la construcción de una nueva frontera 
y el despliegue de narrativas que legitimen tales 
procesos son los tópicos que se abordan. Víctor 
Muñoz Gómez dedica sus líneas a la inspección 
crítica de los primeros episodios, dedicados a 
la exploración, conquista y colonización de las 
Islas Canarias, en las crónicas reales castellanas 
entre finales del siglo xiv y los inicios del xv. Al 
destacar el marco de producción y su consumo 
inicial, junto con el acceso a la información por 
parte de los cronistas, el autor logra poner de 
manifiesto el proceso de selección de conteni-
dos orales y escritos sobre los acontecimientos 
narrados y la elaboración del relato regio. En 
consecuencia, Muñoz Gómez da cuenta de cómo 
las crónicas oficiales tenían por objetivo la cons-
trucción de un discurso legitimador del dominio 
de la monarquía castellana sobre las Islas Cana-
rias, además de la elaboración historiográfica de 
la propia historia del reino, al valorar el carácter 
central de la Corona.

Por su parte, Enrique Ruiz Pilares indaga 
sobre las relaciones comerciales entre el archi-
piélago canario y la bahía de Cádiz durante el 
proceso de expansión ultramarina castellana. Por 
medio de una exhaustiva revisión de protocolos 
notariales conservados en el Archivo Municipal 
de Jerez de la Frontera, el autor subraya el cons-
tante protagonismo de los operadores locales en 
los intercambios comerciales entre las Islas Cana-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
10

-3
12

3
1

1

rias y las costas atlánticas andaluzas. En el correr 
de sus líneas, Ruiz Pilares detalla datos concretos 
sobre las mercaderías comercializadas, las vici-
situdes del transporte y el capital relacional de 
los comerciantes vinculados a la actividad. De 
esta manera, el autor comprueba el impacto que 
supuso la conquista del archipiélago canario por 
parte de la Corona de Castilla en el desarrollo 
económico de la bahía de Cádiz.

Al finalizar la segunda parte del libro, 
Martín F. Ríos Saloma evalúa los elementos 
comunes en las estrategias y acciones empleadas 
entre los siglos xi y xv en la lucha frente al ene-
migo musulmán, y las utilizadas en el proceso 
de reconocimiento, conquista y colonización de 
Tenochtitlan en el siglo xvi. Al iniciar su inves-
tigación con una aproximación significativa a 
las experiencias fronterizas en la península ibé-
rica en el Medioevo, el autor logra ejemplificar 
diversas características de la tradición militar 
castellana, así como señalar los condicionantes 
jurídicos y religiosos que le afectaban. Lejos de 
aseverar que las acciones de Cortés fueron impro-
visadas o motivadas por un afán de destrucción, 
Ríos Saloma encuentra similitudes en las prác-
ticas aplicadas en el Viejo y el Nuevo Mundo. 
Por lo tanto, el autor concluye que el modo de 
proceder en la toma de Tenochtitlan obedeció 
a las experiencias medievales desarrolladas en la 
península ibérica.

La parte final de la obra reúne tres artícu-
los que abordan cómo la comprensión histórica 
sobre las fronteras atlánticas es proyectada en 
materiales educativos de gran impacto: los con-
tenidos de manuales de enseñanza de secunda-
ria y los videojuegos. A partir del estudio de la 
normativa y de los manuales vigentes del obser-
vatorio regional privilegiado de la Comunidad 
Autónoma de Canarias, Roberto González Zala-
cain revisa comparativamente el tratamiento 
educativo de la conquista y colonización de las 
Islas Canarias y de América. En el derrotero de 
sus líneas, el autor brinda una serie de reflexio-
nes en las que refleja, por un lado, el carácter 
ambicioso de los objetivos de aprendizajes pre-
sentados en las normativas, y, por el otro, la 
marcada perspectiva eurocéntrica, hallada en 
los libros de textos, que no posibilita un enfo-
que destinado a favorecer la integración social 

de los estudiantes en una sociedad multicultu-
ral, como lo es la canaria.

En continuidad con la apreciación del abor-
daje educativo del proceso de expansión ultra-
marítima castellana, David Waiman realiza un 
examen minucioso de la discursividad referida 
a la conquista de América en los libros de texto, 
destinados a la educación secundaria, en la pro-
vincia de Buenos Aires durante el periodo que va 
desde 1994 hasta 2017 inclusive. Comprendiendo 
los textos de enseñanza media como fuentes his-
tóricas, es decir, representaciones ideológicas de 
un tiempo y espacio concreto, el autor observa 
que los manuales educativos persisten en ofrecer 
narrativas explicativas tradicionales en las que el 
arcaísmo historiográfico, el memorismo, el eli-
tismo y el nacionalismo se tornan elementos cen-
trales. En coincidencia con González Zalacain, 
Waiman invita a la reflexión sobre la calidad de 
los libros de textos y llama a que estos sean capa-
ces de ayudar a pensar una Historia que pueda ser 
enseñada para problematizarse y desnaturalizarse.

Dando cierre a la tercera y última parte del 
libro, Gerardo Fabián Rodríguez y Francisco 
Jiménez indagan en la forma en que los videojue-
gos, cuyo poder educativo continúa en aumento, 
han representado la conquista y colonización de 
América. Ofreciendo al lector un nutrido balance 
historiográfico sobre las diversas interpretaciones 
del primer proceso de globalización occidental, 
los autores ponen de manifiesto la necesidad 
implícita de generar videojuegos en los que estas 
explicaciones aparezcan en escena. Al ser cons-
cientes de estar inmersos en el «cambio de una 
época», Rodríguez y Jiménez señalan las venta-
jas que emanan los videojuegos, comprendién-
dolos como instrumentos capaces de potenciar 
la calidad de aprendizaje de los alumnos, y tam-
bién los conocimientos científicos y disciplinares 
de los docentes.

A modo de conclusión, Fronteras Atlánti-
cas: De la Edad Media a la Contemporaneidad. 
Experiencias, narraciones y representaciones desde 
Europa y América es el reflejo de la suave armo-
nía entre especialistas iberoamericanos capaces 
de unir esfuerzos en pos de ofrecer en sociedad 
una obra que, desde diversas perspectivas de 
análisis, ha logrado aproximarnos a la manera 
en la que hombres y mujeres del Medioevo y 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
10

-3
12

3
1

2

la Modernidad comprendían e imaginaron el 
océano Atlántico. Ante este enriquecedor aporte, 
es consecuente el despertar del lector a través de 
nuevas interrogantes que originen novedosas pro-
puestas de investigación en una Historia Atlán-
tica que permanece en una en franca expansión 
de conocimiento.

Lautaro Elías Mordentti
Universidad Nacional del Centro 

de la Provincia de Buenos Aires
E-mail: lautaromordentti@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0002-4257-9044
DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.13

mailto:lautaromordentti%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-4257-9044
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.13


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
13

-3
15

3
1

3

Mazzi, Maria Serena, A life of ill repute: public 
prostitution in the Middle Ages, McGill-Queen’s 
University Press, Montreal, 2020, 160 pp. 
ISBN: 978-0-2280-0154-6.

En el año 2020 la editorial que sostienen 
conjuntamente las universidades canadienses de 
McGill y Queen’s tradujo y editó la obra en ita-
liano La mala vita: donne pubbliche nel Medievo, 
publicada en 2018 por la casa italiana Societa 
Editriche il Mulino. Hoy en día, ambos libros se 
pueden encontrar en el mercado, siendo la edi-
ción italiana mucho más asequible.

Se trata de un libro no muy largo, de aproxi-
madamente 160 páginas en su edición en inglés, 
pero muy completo. Su autora es Maria Serena 
Mazzi, profesora jubilada de Historia Medieval 
en la Universidad de Ferrara, previo paso por la 
de Florencia. En su carrera científica ha puesto 
su atención en diferentes temas como la salud, los 
viajes o la alimentación, pero ha sido el mundo 
de la prostitución en el que más se ha centrado, 
habiendo publicado varios artículos y otras dos 
monografías sobre el tema, la una de 1984 y la 
otra de 1991, ambas dedicadas a la prostitución 
florentina en la Baja Edad Media. Para la autora 
este esfuerzo va más allá de la curiosidad cientí-
fica, tal como revela en la introducción de este 
su último libro. El de la prostitución es un tema 
del pasado con mucho presente, que en todos 
estos siglos no ha dejado de ser una realidad incó-
moda que se prefiere ocultar y, por tanto, dejar 
sin estudiar. Pero no hacerlo supone renunciar 
a las conexiones que la prostitución tiene, entre 
otras, con nuestras actuales relaciones de género, 
código moral y conceptos de sexualidad, un tipo 
de estudio indecente o escandaloso para algunas 
personas, pero necesario.

El objetivo del libro, dicho por la autora, es 
alejarse de la idea de prostitución como un mero 
acto económico y centrarse en las prostitutas, en 
su vida, en cómo llegaron ahí y en la crítica que 
soportaban. Para ello estructura la obra en cuatro 
partes: la primera dedicada a la opinión de los 
poderes sociales sobre la prostitución; la segunda 
a quiénes eran ellas, cómo era ser prostituta; la 
tercera a los prostíbulos públicos como institu-
ción; y la cuarta al negocio de la prostitución en 
sí, tanto a los clientes como al abandono de este.

La primera parte empieza con la autora seña-
lando que en el Medievo se abordaba la prostitu-
ción de una manera ambigua, se la despreciaba y 
se la desaprobaba tal como señala en el vocabu-
lario específico para mencionar a las prostitutas 
y su actividad, pero, a la vez, no se hacía nada 
en su contra porque no se pudiese, sino porque 
no se quería. La Iglesia acabó tolerando la pros-
titución pese a ser un pecado grave, razonando 
que era un mal menor que protegía al resto de 
mujeres, evitaba la sodomía y el adulterio. Pero 
no toleraba a las prostitutas, de ahí que no le 
importase condenarlas para salvar a otras muje-
res, que es lo que hizo al afirmar que la prosti-
tución era un mal menor. Así, la Iglesia ofreció 
un marco teórico a los poderes municipales para 
regular la prostitución. Como las obligaciones de 
estos eran garantizar la seguridad y el bienestar 
de los ciudadanos, decidieron favorecerla para 
evitar delitos como la violación, así como la ira 
divina provocada por la existencia de sodomi-
tas. De esta manera nació el prostíbulo público, 
un local regentado y/o financiado por los pode-
res municipales donde se ejercía la prostitución. 
Con cierta celeridad, entre finales del siglo xiv 
y las primeras décadas del xv, esta institución se 
extendió por toda Europa, salvo por el norte e 
Inglaterra, a excepción de Londres.

La segunda parte está dedicada a la relación 
entre las prostitutas y la aparición en sus vidas del 
prostíbulo público. El objetivo de su implanta-
ción era sencillo: ser el único lugar tolerado para 
que las prostitutas llevasen a cabo su actividad, 
obligándolas así a abandonar las calles, taber-
nas, baños y casas particulares donde hasta ese 
momento habían ejercido, aunque no sin proble-
mas con los vecinos. Esto acababa con la rela-
tiva libertad de las prostitutas, que, pese a estar 
a merced de taberneros, bañistas, el vecindario 
y los clientes, podían vivir mejor que quienes 
trabajaban en el servicio doméstico, ocultar su 
situación o hacerla más discreta, gestionar su 
tiempo, elegir a sus clientes o incluso abando-
nar el lugar. Entrar en estos establecimientos era 
un cambio a peor para estas mujeres, muchas 
de ellas sin recursos, violadas o engañadas, a las 
que nadie había ofrecido otra alternativa para 
sobrevivir. Y es que prostituirse no era el único 
camino que tenían, pero en muchas ocasiones 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
13

-3
15

3
1

4

la sociedad y ellas mismas se veían como perso-
nas de mala reputación, lo cual las empujaba a 
la prostitución. Pero la creación de prostíbulos 
públicos no resolvió ningún problema, pues la 
violencia sexual siguió existiendo y los espacios 
públicos dedicados a la prostitución se convir-
tieron en lugares problemáticos. ¿Cómo pasa-
ban las prostitutas clandestinas a ser declaradas 
como públicas y obligadas a ejercer en el burdel 
público? Algunas lo hacían de manera voluntaria 
y otras a través de una denuncia que acababa en 
un juicio donde un número variable de testigos 
daban fe de su promiscuidad. No obstante, no 
siempre los vecinos llegaban a este extremo. La 
pobreza de ellas era un motivo para callar hasta 
que los altercados provocados por los clientes 
creaban un clima de inseguridad para el resto 
de las mujeres. La declaración de ser una pros-
tituta pública conllevaba, desde el siglo xiii, no 
poder transitar por determinados lugares de las 
poblaciones, pero, sobre todo, el no vestir ciertas 
prendas y tener que llevar otras que las distin-
guían del resto de la población. También llevaba 
aparejado el ponerse bajo el control de personas 
designadas por los poderes civiles, el conocido 
rey Arlot o similares, y, cuando este desapareció 
o nunca existió, en funcionarios. Se trataba de un 
puesto no muy decoroso, tenido como menor y 
complicado, pues siempre había problemas con 
las competencias con otros funcionarios. Sin 
embargo, podía ser muy beneficioso, especial-
mente si se era laxo con lo que ocurría dentro 
de los prostíbulos.

La tercera parte del libro está más centrada 
en el prostíbulo público como institución. Esos 
establecimientos podían tomar dos formas dife-
rentes: por un lado y siguiendo la iniciativa lle-
vada a cabo en Montpellier en 1285, concentrar 
a las prostitutas en un barrio, una calle donde 
las casas iban siendo colonizadas por esta acti-
vidad y, por el otro, construir exprofeso un edi-
ficio como hicieron las autoridades de Dijon en 
1385. Ambos modelos podían darse consecuti-
vamente en el tiempo, como ocurrió en Barce-
lona, donde se pasó de tener dos prostíbulos a un 
barrio. No tenían por qué ser espacios sórdidos, 
es más, era mejor que no lo fueran para atraer 
mejor a la clientela. Tampoco tenían que estar 
alejados del centro, aunque a veces era mejor 

una situación más discreta. Eran negocios muy 
lucrativos para las arcas municipales, sobre todo 
si su gestión no se dejaba en manos privadas a 
cambio de un canon anual. Pero cuando se hacía, 
las condiciones para las prostitutas empeoraban, 
y el impago del alquiler, el robo de los muebles 
y el maltrato al edificio podía convertirlos en 
negocios ruinosos.

La cuarta parte, y tal vez la más interesante, 
vuelve su atención en las mujeres que se prosti-
tuían o tenían que prostituirse en los prostíbu-
los públicos. Las que acababan en ellos solían 
ser de fuera de la ciudad y en Italia no era raro 
que fueran de otras nacionalidades. En primer 
lugar debían registrarse, un trámite que en oca-
siones exigía un pago. En muchos lugares no 
siempre se aceptaba a todas las mujeres que se 
postulaban para entrar o que acababan allí lle-
vadas por sus proxenetas o tras un juicio, por 
ejemplo, menores de determinada edad. Una 
vez aceptadas, debían plegarse a un calendario 
y a unos horarios de trabajo. También debían 
hacer frente a determinados desembolsos como 
el alquiler de la habitación, aunque no era raro 
que cuando estos establecimientos se privatiza-
ban se impusiesen exigencias abusivas, por ejem-
plo, para poder cocinar. Todo esto mermaba sus 
ganancias, que, en un principio, no eran bajas. 
Una persona solía encargarse de controlar la 
entrada, tanto para evitar el acceso a determina-
dos hombres como para que las prostitutas solo 
salieran a ciertas horas. Sus escapadas al mundo 
exterior no podían realizarse con discreción en 
algunas ciudades, al tenerlo que hacer vestidas 
de determinada manera. No era raro que en sus 
horas libres intentaran ejercer fuera del prostí-
bulo, pues así ganaban más, pero en donde exis-
tía un burdel público la prostitución clandestina 
estaba prohibida y multada. Esas multas, junto 
con los pagos a los gerentes, otras deudas y las 
retribuciones a sus proxenetas cuando los tenían, 
hacían que las prostitutas entrasen en una espi-
ral de endeudamiento que las atrapaba y que los 
gerentes de los prostíbulos aprovechaban para 
controlarlas aún más si cabe, al ayudarlas con 
los pagos. No obstante, no eran los únicos que 
podían hacerlo; peluqueros, sastres y otros hom-
bres aparecen como acreedores de prostitutas, lo 
cual no solo les reportaba dinero sino sexo gratis. 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
13

-3
15

3
1

5

Una prostituta podía dejar atrás un prostíbulo 
público por propia voluntad o si era expulsada 
por mal comportamiento y/o repetidos proble-
mas con los clientes, con sus compañeras o sus 
proxenetas, pero de sus deudas no se libraba. El 
endeudamiento de estas mujeres podía ser tan 
grande y, por lo tanto, la imposibilidad para 
abandonar la prostitución tan alejada que exis-
tían acciones benéficas para cancelar sus deudas. 
Pero sus condiciones podían ir a peor. A finales 
del siglo xv, cuando muchas ciudades italianas 
vieron que el prostíbulo público no eliminaba la 
prostitución clandestina ni los delitos sexuales, 
las prostitutas fueron obligadas a portar más sig-
nos distintivos, y, en ocasiones, fueron expulsa-
das de los burdeles tras un repunte del miedo y 
la piedad religiosa originado por la aparición de 
un predicador. Las prostitutas no eran ajenas a 
los sentimientos religiosos y podían arrepentirse 
y querer abandonar su vida o verse obligadas a 
retirarse por la edad, la enfermedad o la nece-
sidad de huir de un proxeneta violento o de las 
deudas. Para ello se dirigían a las casas de arre-
pentidas, siendo la más antigua la fundada en 
1272 en Marsella. Pero entrar no era fácil. Había 
que pagar una dote y llevar testigos que dieran fe 
del arrepentimiento. Mantenerse allí también era 
complicado. No solo había que cumplir unas nor-
mas y pasar evaluaciones periódicas, sino eludir 
las llamadas de sus anteriores proxenetas y geren-
tes para que volvieran a su antigua vida. No será 
hasta el siglo xvi cuando a la reclusión en estas 
instituciones, que, pese a ser moralmente nece-
sarias, apenas recibían donaciones, se añadiesen 
las opciones de casarse o de aprender un oficio.

Sin duda alguna uno de los puntos fuertes 
de la obra de Maria Serena Mazzi es su capaci-
dad para exprimir las fuentes y su habilidad con 
el enfoque, que permite conocer y mostrar a la 

perfección cómo era la vida siendo prostituta y 
qué se sentía en la piel de esas mujeres. El uso de 
la bibliografía de fuera de Italia, tanto la espa-
ñola como la francesa y la alemana, le da globa-
lidad a la obra, aunque su punto de partida sea la 
península italiana. Pero, sobre todo, destaca lo 
bien que capta el cinismo de la sociedad medie-
val con las prostitutas. Ellas fueron un producto 
de usar y tirar. Su papel era fundamental para 
proteger de ataques y proposiciones sexuales al 
resto de mujeres. Se sacrificaron por ellas, no 
siempre voluntariamente, y aun así nunca fue-
ron no ya recompensadas, sino consideradas. Es 
más, siempre fueron castigadas, incluso cuando 
abandonaban el oficio, ya que su única opción 
era arrepentirse y hacerlo en reclusión, mien-
tras que a los hombres no se les exigía ninguna 
responsabilidad pese a ser la otra mitad de la 
prostitución y los creadores de un marco ideo-
lógico para legitimar la satisfacción sexual mas-
culina rápida y fácil. Incluso con esto, la obra se 
ve afeada por dos características: la primera, la 
inexistencia de una sección dedicada a la biblio-
grafía utilizada, al menos en su versión anglófona, 
y la segunda y mucho más molesta, la falta de 
notas a pie de página en determinados momen-
tos del desarrollo del discurso. A decir verdad, 
el libro no se prodiga en esta herramienta, solo 
unas 180 para un texto de 147 páginas, lo cual 
hace pensar si el objetivo del libro era escribir 
una obra breve y accesible pero completa. Aun 
así, es muy recomendable, tanto para estudian-
tes como para investigadores.

Ana E. Ortega Baún
Universidad de Valladolid

E-mail: anae.ortegabaun@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9295-8467

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.14

mailto:anae.ortegabaun%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9295-8467
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.14


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
16

-3
17

3
1

6

Valente Neves, Liliana A., Peregrinos e via-
jantes. O auxílio das Misericórdias de Braga e 
Ponte de Lima, séculos xvii-xviii, Edições Humus, 
Ribeirão (Portugal), 2021, 185 pp. ISBN: 978-
989-755-678-4.

El libro de la investigadora L.A. Valente 
Neves, de la Universidad de Miño, participante 
del grupo encabezado por la Dra. María Marta 
Lobo de Araújo, centrado en la documentación 
procedente de las Santas Casas da Misericórdia 
de Braga e Ponte de Lima entre los siglos xvii y 
xviii, nos remite a una mirada sobre los peregri-
nos y viajeros en la Europa Moderna, al problema 
de la circulación y al estudio de las instituciones 
asistenciales que tenían como sentido «... dar 
pousada aos peregrinos». Se trata de un libro 
metodológicamente muy bien elaborado y argu-
mentado, en el cual la investigadora contextualiza 
y detalla los pasos dados en su investigación, el 
trabajo directo realizado con las fuentes docu-
mentales y los problemas planteados ante el hecho, 
siempre presente, de la debida preservación de 
la documentación por parte de estas institucio-
nes. Es notorio el esfuerzo realizado para la den-
sificación espacial de una información siempre 
parca, centrándose espacialmente en la región 
de Minho –frente al reino de Galicia–, territo-
rio por donde pasaban algunas de las importan-
tes rutas de peregrinos de camino a Santiago de 
Compostela. Esta movilidad humana innegable 
en la modernidad que, como en la Edad Media, 
se focalizaba en la figura del «... peregrino ou do 
pobre viandante...» que impulsado por el ardiente 
fervor religioso necesitaba espacios de refugio 
donde poder descansar y reponer energías des-
pués de largas y extenuantes jornadas. Por esto 
fueron surgiendo a lo largo de los caminos hos-
pitales y albergues donde los transeúntes podían 
pasar la noche y alimentarse. Instituciones cons-
tituidas en torno a la práctica de la caridad, las 
Santas Casas, tenían como función principal la 
asistencia a los viajantes.

El libro se encuentra ordenado en tres gran-
des partes: la primera se presenta como una 
completa introducción contextual al problema, 
y lleva como título «O camino da investigaçao». 
La autora presenta allí las principales fuentes 
documentales utilizadas para el estudio de esta 

población en tránsito. Las fuentes de la Casa de 
la Misericordia de Ponte de Lima, cuyos registros 
se extienden desde el año 1632, y de la Misericor-
dia de Braga, cuyo acervo documental se inicia 
en el año de 1605, son conjuntos documentales 
fundamentales para la presente investigación. En 
este capítulo la autora nos permite entrar tam-
bién en la «cocina de su investigación», pues pun-
tualiza la metodología adoptada, la forma que 
adquirió el tratamiento de los datos y los ejes e 
ideas principales por donde discurre aquella, así 
como la necesaria definición de conceptos opera-
cionales para su constitución, brindándonos, al 
mismo tiempo, una  mirada general acerca del 
estado de la cuestión sobre la figura del peregrino 
y viajante en la historiografía ibérica, especial-
mente dedicada a la circulación poblacional en 
el período moderno.

En la segunda parte, llamada «Pobreza, reli-
giosidades e migraçoes no Portugal Moderno», 
la investigadora contextualiza el lugar que ocupa 
esta movilidad poblacional en una Europa donde, 
como ella misma especifica, «... os séculos xvii 
e xviii, retratados neste estudo, foram recetores 
da pesada herança deixada pela Peste Negra, que 
deflagrara pelo velho continente e reduzira dras-
ticamente a su populaçao. Esta vaga catastrófica 
deixara em grandes dificultades os sobrevivents 
que, incapazes de trabalhar o suficiente para se 
sustentarem, assistiram à diminuiçao das pro-
duçoes e ao aumento da miséria...» (p. 47), por 
lo cual las guerras, las crisis y el hambre carac-
terizarán una Europa en plena transformación 
y ebullición. Se trata también de un ámbito 
caracterizado por el crecimiento de las ciuda-
des, producto de las migraciones masivas de la 
población rural a los espacios urbanos en busca 
de oportunidades de vida, y de una Europa en 
plena expansión atlántica, donde españoles y 
portugueses «partirán en punta», generando 
nuevos escenarios y posibilidades. Pero, además, 
se trata de un viejo continente atravesado por la 
Reforma y la Contrarreforma, convulsionado 
hasta sus cimientos por los conflictos religiosos 
que generarán un nuevo mapa político, donde 
los conflictos bélicos, la pobreza, la penuria ali-
menticia y las pestes caracterizan un panorama 
continental ciertamente convulso. Pero también 
fue un período moderno que trajo consigo nue-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
16

-3
17

3
1

7

vas formas de «vivenciar» la religión, de «mani-
festar» la fe. Como marca la autora refiriéndose 
a los rituales de fe en el período Barroco: «... a 
populaçao Moderna apreciava ver e represen-
tar o sufrimiento. Mais do que experimentar as 
agruras por que Jesus e os seus discípulos tinham 
pasado, procuraba senti-las e vivê-las, a través de 
reprecentaçoes, nas procissoes, pinturas, escultu-
ras... A intençao era mexer com os sentimentos, 
apelar à compaixao... a salvaçao da alma tornou-
se, para o homem Moderno, uma procupaçao 
constante, nao só em vida, más também após a 
morte...» (pp. 81-84). Es en este contexto, en esta 
dimensión humana, donde alcanza pleno sentido 
«o compromiso da peregrinaçao», en la siempre 
arriesgada tarea de atravesar largas distancias a 
través de caminos peligrosos, como acto de des-
prendimiento devocional, en viajes que demo-
raban semanas, meses e incluso años. Durante 
estas «romerías» el peregrino se despojaba, o «... 
o dexava-se para tras a familia e o conforto dos 
locais conhecidos. Pela frente havia terras estran-
has e perigos variados desde doenças, a assaltos 
e assassinatos...» (p. 85). De allí la importancia 
que adquirieron, desde la Edad Media, estos con-
textos institucionales de asistencia a los viajeros 
y peregrinos distribuida geográficamente a lo 
largo de los caminos. La autora nos habla así de 
«as albergarias... os hospitais... as Misericórdias» 
(pp. 93-108) como un inmenso tejido asistencial 
que sostenía toda esta circulación poblacional.

Finalmente, la tercera parte, que lleva como 
título «O auxílio das Misericódias de Braga 
e Ponte Lima aos viajantes e peregrinos», nos 
remite al estudio de los datos trabajados de los 
propios libros de despensas de las Misericórdias 
seleccionadas, abriéndonos así a un enorme 
abanico de cuestiones referidas a su funciona-
miento y prestaciones, así como en lo referente 
a los «auxilios» prestados por estas instituciones 
caritativas y sobre la población atendida. Apa-
rece, de este modo, todo un conjunto humano, 
multifacético y plural en tránsito: peregrinos, 

viajantes, «falsos peregrinos», soldados, comer-
ciantes, etc., provenientes de los más diversos 
países de Europa (flamencos, franceses, holan-
deses, italianos, españoles, irlandeses, ingleses, 
etc.) y cantidades de hombres solos o familias en 
movimiento, etc. Todo ello permite a la autora 
proporcionarnos un rico panorama situacional 
del funcionamiento de esta red asistencial y de 
los contingentes asistidos, así como marcar sus 
cambios y transformaciones a lo largo del tiempo. 
Por ejemplo, tomando simplemente un tópico 
específico, la composición por géneros de esta 
población, advierte: «... quanto ao género dos 
viajantes de passagem pela Santa Casa braca-
rense, dos 1.199 indivíduos cuyo sexo está iden-
tificado, a grande mayoría eran homens, 87%, 
para apenas 13% de mulheres. Para o século xix 
estes números alteraram-se para 67% de homens 
e 37% de mulheres...» (pp. 129-130). O bien, 
cuando se interroga sobre la condición social o 
física y mental de los forasteros asistidos, las for-
mas de asistencias recibidas por los viajantes y el 
análisis de los gastos direccionados por dichas 
instituciones a esta multitud en tránsito, etc.

Por lo presentado, sin poder hacer mere-
cida justicia en estas escuetas páginas a una 
investigación muy interesante y rigurosamente 
planteada, entiendo que Peregrinos e viajantes es 
un libro maduramente presentado, de lectura 
amena, pero al mismo tiempo riguroso y con 
importantes aportes. La investigadora muestra 
un conocimiento profundo de la documentación 
que selecciona y, al mismo tiempo, nos permite 
acercarnos a una problemática sumamente inte-
resante, la de la importante circulación y amplia 
movilidad de la población europea en tránsito 
en la Edad Moderna.

Osvaldo Víctor Pereyra
Universidad Nacional de La Plata

E-mail: vopereyra@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6206-7575

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.15

mailto:vopereyra%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6206-7575
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.15


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
18

-3
20

3
1

8

Borsari, Elisa y Alvar Nuño, Guillermo 
(coords.), Tradición clásica y literatura medieval, 
San Millán de la Cogolla, Cilengua, 2021, 477 
pp. ISBN: 978-84-17107-98-7.

La conjunción de los rótulos «tradición clá-
sica» y «literatura medieval» no siempre ha sido 
percibida como algo natural por los filólogos. La 
gran influencia que desde el siglo xix ejerció la 
obra de Burckhardt La cultura del Renacimiento 
en Italia, con su énfasis en la discontinuidad entre 
el período medieval y el humanismo renacentista, 
acompañado de una estrecha conceptualización 
de este último movimiento como «resurgir de 
la Antigüedad», había supuesto la divulgación 
de una imagen de la Edad Media como oscuro 
paréntesis histórico en que la herencia clásica se 
habría eclipsado casi por completo. Sin duda fue 
la magna obra de Curtius, Literatura europea y 
Edad Media latina, la que se encargó a media-
dos del pasado siglo de corregir este falso énfa-
sis y de salvar los hiatos que la historiografía y 
la filología tradicionales habían abierto entre 
los mundos antiguo, medieval y moderno. Esta 
nueva noción de continuidad cultural abría un 
floreciente campo de estudio que, con honrosas 
excepciones, hasta entonces había pasado casi 
desapercibido: en este programa de recuperación 
de la tradición clásica en la investigación sobre 
la literatura medieval hay que situar el libro que 
ahora reseñamos, que prolonga trabajos previos 
coordinados por la profesora Borsari acerca de 
la traducción en la Edad Media.

Precisamente la ponderación de la importan-
cia de esta labor traductora sirve para introducir 
la temática del volumen colectivo en el primero 
de sus capítulos, «Los clásicos durante la Edad 
Media». Un repaso general por el panorama de 
la traducción medieval sirve para confirmar la 
preeminencia de las letras latinas, que constitu-
yen la fuente principal de los romanceamientos 
del período. De este modo, la supremacía cultu-
ral del latín permite a los dos coordinadores del 
volumen constatar que «el estudio de la literatura 
en la Edad Media se topa una y otra vez con el 
muro de la latinidad» (p. 15). Una latinidad que, 
comprendida fundamentalmente como canon de 
auctores antiguos, se va ampliando progresiva-
mente para recoger asimismo a autoridades tar-

doantiguas y medievales que adquieren un estatus 
similar al de sus pares en la Antigüedad grecola-
tina. El lento despertar de las lenguas romances 
y sus respectivos espacios culturales literarios se 
verá mediado, en consecuencia, por la impronta 
de la cultura latina antigua y medieval.

El capítulo sobre la materia troyana en la 
Edad Media corre a cargo de María Sanz Julián, 
quien traza un panorama exhaustivo de la cues-
tión. A falta de un buen conocimiento del origi-
nal griego, tres fueron las fuentes latinas antiguas 
que acercaron el mundo homérico al medieval: 
la Ilias latina, el Ephemeris belli Troiani (atri-
buido a Dictis Cretense) y De excidio Troiae 
Historia (atribuido a Dares Frigio). Estas fuen-
tes antiguas dieron lugar a numerosas versiones 
y adaptaciones en la Europa medieval, entre las 
que destacan la Historia destructionis Troiae de 
Guido delle Colonne, De bello Troiano de Joseph 
Iscanus y, ya en lengua vernácula, el Roman de 
Troie de Benoît de Saint-Maure. Esta última obra 
fue traducida al castellano hacia 1350 por ini-
ciativa de Alfonso XI, al tiempo que la Historia 
troyana polimétrica vertía parcialmente la His-
toria destructionis Troiae. Hay que esperar hasta 
el siglo xv para encontrar las primeras versiones 
castellanas de la Ilias latina: la de Juan de Mena 
y la de Pedro González de Mendoza. La obra de 
Guido delle Colonne gozó de especial fortuna, 
primero con la versión del importante prehu-
manista aragonés Juan Fernández de Heredia y 
después con la anónima Crónica troyana estam-
pada por Juan de Burgos hacia 1490.

Aristóteles fue, como es sabido, el Filósofo 
por antonomasia en toda Europa; a analizar su 
prolongada fortuna medieval está dedicado el capí-
tulo que firma María Díez Yáñez. La península 
ibérica ocupó un puesto muy relevante en esta 
difusión gracias a la labor de la llamada escuela 
de traductores de Toledo, en cuyo seno Domingo 
Gundisalvo dio por primera vez a la metafísica un 
tratamiento como disciplina filosófica individua-
lizada. El filtrado de las ideas aristotélicas por la 
tradición árabe y judía también ocasionó que el 
aristotelismo heterodoxo, después condenado en 
París, prendiera en el entorno de León durante el 
siglo xii, según nos informa Lucas de Tuy. Una 
atención especial merecen a Díez Yáñez las tra-
ducciones de los tratados aristotélicos sobre ética y 



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
18

-3
20

3
1

9

política, que motivarían la célebre discusión entre 
Alfonso de Cartagena y Leonardo Bruni. Este 
último había propuesto una traducción directa 
del griego de la Ética y de la Política, mientras 
que la tradición medieval seguía valiéndose de las 
traducciones latinas de estas obras completadas 
por Roberto Grosseteste y Guillermo de Moer-
beke, respectivamente, a mediados del siglo xiii. 
A partir de este siglo florece la escolástica y, con 
ella, la gran tradición de glosadores y comenta-
ristas de Aristóteles, tradición que en suelo his-
pánico culmina en el siglo xv con la figura de 
Pedro de Osma. La trayectoria del aristotelismo 
medieval no se circunscribe, sin embargo, al 
latín: también existe un aristotelismo vernáculo 
que nos ofrece, al menos desde el siglo xi, testi-
monios de traducciones de tratados aristotélicos 
o pseudoaristotélicos al alemán, al francés, al 
italiano o al castellano.

Más complicado es seguir la trayectoria 
medieval de Diógenes de Sinope, tarea empren-
dida por Sergio Guadalajara Salmerón en su con-
tribución al volumen. La ausencia de una obra 
escrita que contenga una doctrina sistemática y la 
incompatibilidad de los postulados de la «secta del 
perro» con el cristianismo hacen que su recepción 
medieval sea mucho más discreta que la de otros 
filósofos antiguos. Prácticamente, la fortuna de 
Diógenes en la Edad Media equivale a la fortuna 
del libro sexto de las Vidas, opiniones y sentencias 
de los filósofos más ilustres, donde Diógenes Laercio 
reunió casi todo lo que sabemos hoy acerca del 
fundador del cinismo. Estas noticias se conser-
varon fundamentalmente a través de la tradición 
literaria árabe, que las recogió por vía bizantina 
y las aprovechó para su rica literatura sapiencial, 
que desemboca en Castilla durante el siglo xiii 
con obras como el Libro de los buenos proverbios, 
La vida y las costumbres de los viejos y filósofos y, 
sobre todo, los influyentes Bocados de oro. En el 
siglo xv se asiste a un resurgir de las traducciones 
y versiones de la vida y las anécdotas sobre Dió-
genes de Sinope, que a partir de entonces aparece 
en algunas enumeraciones de sabios antiguos.

Un agudo contraste ofrece el caso de Cice-
rón, cuya centralidad en el canon literario como 
modelo por excelencia de la prosa latina aseguró 
una difusión extraordinaria de sus obras, que se 
usaron continuamente en las escuelas medieva-

les. De ello se ocupa Guillermo Alvar Nuño en 
su capítulo, que recorre la gran fortuna de Cice-
rón desde el Renacimiento Carolingio (Alcuino 
de York, Rábano Mauro, Hadoardo) hasta Dante 
Alighieri, pasando por los autores vinculados a 
la escuela de Chartres y sus discípulos, Juan de 
Salisbury o el mismo Pedro Abelardo. El Somnium 
Scipionis, desgajado del De republica y comentado 
por Macrobio desde coordenadas platónicas, se 
confirma como uno de los textos ciceronianos 
más influyentes del período, hasta el punto de 
que servirá a Dante como modelo estructural 
en la tercera cántica de la Commedia.  El resto 
del capítulo se centra en la tradición hispana: 
Cicerón aparece en los reinados de Alfonso X 
y Sancho IV, probablemente por influencia de 
Brunetto Latini, y su repercusión es a partir de 
entonces ininterrumpida; en el siglo xv las obras 
del arpinate encerrarán, por decirlo con Jeremy 
Lawrance, «las semillas del movimiento proto-
humanístico en Castilla» (p. 156). Un panorama 
de la tradición textual, de las traducciones y de 
la influencia cultural de Cicerón, dentro y fuera 
de España, cierra esta contribución.

La recientemente fallecida Gemma Avenoza 
se encarga de trazar la fortuna hispana de Valerio 
Máximo, cuyos Dicta et facta, conocidos a veces 
directamente y otras veces de forma indirecta, a 
través de florilegios, gozaron de gran popularidad 
en los siglos medievales. En el ámbito peninsu-
lar, corresponde a la versión catalana que Antoni 
Canals concluyó en 1395 el título de primera tra-
ducción hispana conservada de la obra de Valerio 
Máximo. La primera traducción castellana, que 
vierte la traducción de Canals, incluyendo sus 
glosas, es la que Juan Alfonso de Zamora lleva 
a cabo a principios del siglo xv. La segunda, ya 
de 1467, es la que completa Hugo de Urriés, esta 
vez a partir de una versión francesa. La mayor 
parte de la contribución de Avenoza se dedica a 
rastrear con gran detalle las circunstancias y la 
circulación de estas traducciones.

 Séneca fue quizá «el sabio por excelencia» 
(p. 237) en la Edad Media, seguramente por la 
compatibilidad de su moral estoica con el cristia-
nismo, aspecto que llevó incluso a la invención de 
un intercambio epistolar ficticio del filósofo con 
san Pablo. De ello se ocupa Andrea Zinato en 
su capítulo del volumen que nos ocupa, presen-



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
18

-3
20

3
2

0

tando un minucioso panorama sobre las biografías 
medievales del filósofo (cuya identidad se escin-
dió entre el autor de las obras morales y el autor 
de las tragedias, pero a veces también se fusionó 
con la de su padre), sobre la tradición textual de 
sus diversas obras (también las apócrifas) y con 
especial atención a sus traducciones y versiones 
hispanas, que ocuparon  a figuras centrales de 
nuestro siglo xv como Alfonso de Cartagena o 
Fernán Pérez de Guzmán.

Aún más influyente resultó Boecio y, muy 
especialmente, su Consolatio Philosophiae, «la obra 
traducida en mayor número de ocasiones en la 
Edad Media hispánica» (p. 305). Antonio Doñas 
es, en este caso, quien se ocupa de presentar su 
importancia como articulador de toda la logica 
vetus, del quadrivium y de numerosos conceptos 
filosóficos y teológicos que permean toda la cul-
tura medieval, entre otros aspectos. Tal y como 
prueba la extraordinaria circulación de sus tex-
tos, la obra de Boecio ha funcionado como uno 
de los más firmes goznes entre el mundo antiguo 
y el mundo cristiano.

Sin duda, otro de los maestros de la Edad 
Media latina fue san Isidoro de Sevilla, de quien 

se ocupan en su contribución José Vicente Salido 
López y Joaquín González Cuenca. El saber enci-
clopédico reunido en las Etymologiae fue uno de 
los principales canales por los que discurrió la 
cultura antigua en los albores de la Edad Media. 
La extraordinaria relevancia de esta obra explica 
asimismo la compleja tradición textual en que 
se nos ha conservado y de la que los autores del 
capítulo ofrecen un buen panorama general. Es 
algo llamativo, sin embargo, que solo contemos 
con una única traducción al castellano, conte-
nida en un códice escurialense y en la que parecen 
haber participado dos manos distintas, segura-
mente una del siglo xiii y otra, más torpe, del xv.

Finalmente, el volumen se cierra con un 
capítulo que corre a cargo de sus coordinadores 
y que contiene unos índices exhaustivísimos que 
sirven al lector para buscar rápidamente autores 
u obras de su interés a lo largo de todo el libro.

Ekaitz Ruiz de Vergara Olmos
Universidad Complutense de Madrid

E-mail: ekaitzru@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6101-0470

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.16

mailto:ekaitzru%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6101-0470
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.16


C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
21

-3
22

3
2

1

Cabré, Montserrat y Salmón, Fernando, Curar 
y cuidar. Vínculos terapéuticos en la Baja Edad 
Media, Antipersona, Madrid, 2021, 129 pp. 
ISBN: 978-84-09-30961-0.

Coincidiendo con los complicados años de 
crisis sanitaria que hemos vivido, aunque no con 
carácter oportunista, Monserrat Cabré y Fernando 
Salmón, respectivamente catedráticos de Histo-
ria de la Ciencia y de la Medicina en la Universi-
dad de Cantabria, han recuperado tres textos ya 
publicados para dar forma a este pequeño libro.

Su objetivo es poner en valor «los vínculos 
terapéuticos» en los últimos siglos de la Edad 
Media para demostrar que la base histórica de la 
sanidad reside en las relaciones humanas, antes 
incluso que en los avances científicos y tecno-
lógicos. Asimismo, se plantean el análisis a tra-
vés de la superación de dos binomios: primero, 
«curar y cuidar», verbos que remiten al eterno 
debate historiográfico entre quienes detenta(ro)n 
los oficios y copa(ro)n el mercado de la sanación, 
y los cuidadores, familiares, amigos y vecinos, 
sujetos, tradicionalmente olvidados y denosta-
dos, una separación cada vez más superada por 
la historiografía; y segundo, «cuerpo y alma», 
sustantivos perfectamente entrelazados en la base 
teórico-práctica que durante siglos predominó 
en Europa y el Mediterráneo, el humoralismo. 
Y todo se hace para conocer el tratamiento de la 
enfermedad en el periodo bajomedieval, siendo 
conscientes de las desvirtuaciones históricas ver-
tidas desde la Ilustración y los avances científi-
cos del siglo xix. Con la selección de estos tres 
capítulos, dos escritos individual y uno conjun-
tamente, los autores centran su atención en el 
espacio doméstico, la práctica no regulada y la 
enseñanza académica de la medicina (vid. «Intro-
ducción», pp. 9-16).

«‘Como una madre, como una hija’. Las 
mujeres y los cuidados de salud en la Baja Edad 
Media» (pp. 17-48) es el primer capítulo, fir-
mado por Monserrat Cabré y publicado origi-
nalmente en 2005. El texto se mantiene como 
una excelente síntesis para valorar el papel de la 
mujer en los procesos curativos, agentes y pro-
cesos que costó fueran asentados por la historio-
grafía. Si primero se prestó atención al médico 
universitario, después a las categorías ocupacio-

nales, fue en una tercera fase cuando las mujeres 
«aparecieron» en calidad de objetos de estudio y, 
por extensión, también los espacios donde des-
empañaban sus tareas.

La clave ha estado en valorar que no solo 
estaban adscritas a determinados oficios (matro-
nería), sino que podían desenvolverse en otros 
que no les eran ajenos (medicina, cirugía y far-
macia). El principal problema heurístico reside 
en el desarrollo de sus actividades fuera del radar, 
en una sociedad como la bajomedieval donde el 
nivel de escrituración dista mucho del nuestro. 
Ello hace complicado hallar datos cuantitativos, 
complementados a su vez con datos cualitativos 
que, en realidad, pueden estar claramente sesga-
dos, como denuncias, detenciones o prohibiciones.

Cabré sitúa a las mujeres en cuatro contextos 
de las actividades sanitarias: 1) como sanadoras 
autorizadas para trabajar en espacios concretos 
(en una ciudad o un reino) y bajo determina-
das condiciones (la práctica de todo un oficio o 
técnicas determinadas); 2) acusadas de utilizar 
determinados diagnósticos o terapias; 3) contra-
tadas a título personal o institucional para llevar 
a cabo tareas específicas; 4) requeridas por los 
tribunales para aportar información judicial. En 
estos contextos el espacio doméstico tuvo mucha 
importancia, «doméstico» pero no exclusivamente 
el propio, sino también el ajeno, lo que redunda 
en la complejidad para ser identificadas. Las car-
tas de las mujeres de la familia real aragonesa 
apuntan en esa dirección: la importancia de la 
dieta, los cuidados, las recetas y el conjunto de 
vocablos que remiten a su papel en el curar y el 
cuidar: ama, madre, madrina, dona...

Cabré y Salmón comparten la pluma en el 
segundo de los capítulos: «Poder académico vs. 
autoridad femenina. La Facultad de Medicina de 
París contra Jacoba Félicié (1322)» (pp. 49-76), 
el texto con más edad (2001). Aplican su análi-
sis desde la interpretación del poder y la autori-
dad, situando en el primer plano la universidad 
como un espacio que controló el saber y tendió 
a la exclusión. El objeto de sus acusaciones fue 
Jacoba Félicié, mujer que practicó la curación 
a través de redes informales favoreciendo una 
relación no coercitiva con el paciente, al contra-
rio, apostando por la confianza, tal como rela-
tan los testigos.



C
U

A
D

ER
N

O
S

 D
EL

 C
EM

YR
, 3

0
; 2

02
2,

 P
P.

 3
21

-3
22

3
2

2

Parte de la novedad de su análisis está en la 
no valoración de Félicié como una simple empí-
rica, una ensalmadora, una alternativa del médico 
universitario, sino como una persona que, aun-
que su formación no fuera reglada, conocía la 
teoría de los cuatro humores. Era una profesio-
nal que se movía por los domicilios de los enfer-
mos, más allá de las relaciones institucionales, y 
que consiguió así fortalecer su autoridad frente 
al poder académico.

El tercer y último capítulo corre a cargo 
de Fernando Salmón Muñiz: «El médico como 
terapia en la medicina medieval» (pp. 77-111), 
publicado originalmente en inglés en 2012. El 
autor se sitúa en la misma perspectiva que los 
textos anteriores para profundizar en la relación 
personal entre médico y paciente. Anota Salmón 
que la historiografía sobre la medicina medieval, 
cuando se ha centrado en los médicos o físicos, 
ha destacado los aspectos socioprofesionales y 
técnicos y ha dejado de lado el aspecto humano 
y su conexión con el enfermo. Su objetivo, por 
tanto, ha sido justamente demostrar cómo la 

teoría médica dio importancia a valores como 
la confianza, la obediencia activa del paciente y 
sus emociones, y cómo el médico podía influir 
de forma positiva en el estado del paciente a tra-
vés de estos elementos.

Así, es posible rastrear estos temas en las 
obras que eran la base de la teoría hipocrático-
galénica, la universidad medieval (Articella) y 
su producción científica, como, por ejemplo, la 
de Arnau de Vilanova. Se prestó mucha aten-
ción a la visita médica, justamente ese momento 
álgido en la relación médico-paciente: qué hacer 
y cómo; antes, durante y después de la visita; 
cómo establecer un pacto de curación basado en 
la confianza y la obediencia en la cabecera del 
paciente; cómo recurrir a la palabra para mediar 
cuerpo y mente.

Raúl Villagrasa-Elías
Instituto de Historia-CCHS-CSIC

E-mail: raul.villagrasa@cchs.csic.es
https://orcid.org/0000-0002-9564-9392

DOI: https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.17

mailto:raul.villagrasa%40cchs.csic.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9564-9392
https://doi.org/10.25145/j.cemyr.2022.30.17


REVISORES

Barceló, Carmen, Universidad de Valencia / Universitat de València

Barrio Barrio, Juan Antonio, Universidad de Alicante / Universitat d’Alacant

Cantarella, Glauco Maria, Università degli Studi di Bologna

Carriazo Rubio, Juan Luis, Universidad de Huelva

El Hour, Rachid, Universidad de Salamanca

Esparza Sáinz, Laura, Archivo Histórico Nacional

Etxeberria Gallastegi, Ekaitz, Universidad del País Vasco / Euskal Herriko Unibertsitatea

Fernández, José, Universidad del País Vasco / Euskal Herriko Unibertsitatea

Franco Sánchez, Francisco, Universidad de Alicante / Universitat d’Alacant

Jara Fuente, José Antonio, Universidad de Castilla-La Mancha

López Gómez, Óscar, Universidad de Castilla-La Mancha

Martín Gutiérrez, Emilio, Universidad de Cádiz

Nieto Sánchez, José Antolín, Universidad Autónoma de Madrid

Porrinas González, David, Universidad de Extremadura

Rábade Obradó, María del Pilar, Universidad Complutense de Madrid

Rodríguez Wittmann, Kevin, Universidad de La Laguna

Rodríguez, Gerardo F., Universidad Nacional de Mar del Plata-CONICET

Salgado Loureiro, José Ángel, Universidad de Santiago de Compostela / Universidade de Santiago 
de Compostela

Zapatero, Mariana P., Pontificia Universidad Católica Argentina

Zygmunt, Karolina, SWPS Uniwersytet Humanistycznospołeczny  / SWPS University of Social 
Sciences and Humanities

La dirección de la revista agradece la inestimable colaboración de quienes muy ama-
blemente han accedido a participar en el sistema de doble evaluación ciega, llevando a cabo 
el trabajo de lectura y valoración anónima de los artículos que han llegado a la Redacción 
de Cuadernos del CEMYR para optar a ser incluidos en el presente número.





INFORME ANUAL DEL PROCESO EDITORIAL DE Cuadernos del CEMYR

El promedio de tiempo de publicación desde la llegada de los artículos a la Re-
dacción de la revista hasta su impresión (pasando por el proceso selección, lectura, 
evaluación y corrección de pruebas) es de once meses y medio. Los evaluadores/as son 
miembros de diversas facultades de centros nacionales e internacionales.

Estadísticas:
–  Núm. de artículos recibidos en la redacción para esta edición: 9
–  Núm. de artículos aceptados: 1
–  Núm. de artículos aceptados tras su revisión: 6
–  Núm. de artículos reevaluables: 2
–  Núm. de artículos rechazados: 0
–  Promedio de evaluadores por artículo: 2,25
–  Promedio de tiempo entre llegada y aceptación de artículos: 6 meses
–  Promedio de tiempo entre aceptación y publicación: 9,5 meses

El 100% de los manuscritos enviados a Cuadernos del CEMYR ha sido aceptado 
para su publicación.






	_GoBack
	_GoBack



