
Christina PAPADAKI, Στον Έρωτα και στον Πόλεμο.
Η Μαγεία στα Ομηρικά Έπη, Alloste, Athens, 2024,
226 pp.

Este libro a cargo de la Dra. Christina Papa-
daki se inscribe en la conocida Serie titulada «Κατα-
γραφές Μαγείας από την Αρχαιότητα ως σήμερα»
(«Registros de la Magia desde la Antigüedad hasta
hoy»), dirigida por el profesor Panagiotis H. M.
Kousoulis, la cual persigue como objetivo poner
en valor la contribución de la magia al desarrollo
espiritual de las civilizaciones desde la Antigüedad
hasta la actualidad. En esta Serie se han publica-
do hasta ahora, entre otras monografías dignas de
mención, la de Anastasia D. Bakaloudi (2001),
Η εξέλιξη της μαγείας από την αρχαιότητα έως τους
πρώτους χριστιανικούς αιώνες (La evolución de la
magia desde la antigua Grecia hasta los primeros
siglos cristianos), Ed. Kedros, Athens, un análisis
del proceso evolutivo de la magia desde la antigua
Grecia hasta la época helenística, pasando por la
época romana y hasta los primeros siglos cristia-
nos; la de Christina Papadaki (2023), Το Σώμα
και η Μαγεία (El Cuerpo y la Magia), Ed. Alloste,
Athens, un estudio en el que la autora se ocupa
de los conceptos y prácticas mágicas que tienen
como finalidad la protección del cuerpo huma-
no y la preservación de su salud, desde la Anti-
güedad hasta la actualidad en el Mediterráneo,
Europa y Oriente Próximo; de la misma autora
(2024), Ξορκισμένος με τον Απήγανο. Μαγικά φυτά,
ιστορία και θρύλοι (Exorcizado con un manojo de
ruda. Plantas mágicas, historia y leyendas), Alloste,
Athens, una investigación breve, pero bien docu-
mentada, sobre la hierba conocida como apíganos,
«ruda», que es una cura y panacea para unos o una
hierba mágica para otros, sobre la cualChr.Papada-
ki ha recopilado un material valioso de testimo-
nios y fuentes y ha estudiado su historia; también
de la misma autora (2024), Η λατρεία της γης και
ο εξευμενισμός της χθονίας στους πολιτισμούς του
Αιγαίου (El culto a la tierra y el aplacamiento del
munto ctónico en las culturas del Egeo), Ed. Alloste,
Athens, un estudio sobre las prácticas rituales
y mágicas que muestran la relación primitiva del
hombre con las fuerzas cosmogónicas de la Tierra
y con las deidades del mundo subterráneo en las
civilizaciones del Egeo.

El libro que ahora comentamos, consta de
un «Prólogo» a cargo del prestigioso arqueólogo

y Éforo emérito de Antigüedades Antonis Vasila-
kis, de una «Introducción» (pp. 9-18), de un apar-
tado dedicado a la «Ilíada» (pp. 19-104), de otro
dedicado a la «Odisea» (pp. 105-189),de una «Nota
a modo de epílogo» (pp. 191-195) y de una amplia
«Bibliografía» (pp. 199-226). 

En el apartado sobre la «Ilíada», se inclu-
yen los capítulos siguientes: a) Το εργαστήριο του
Ήφαιστου και τα όπλα του Αχιλλέα: Η μαγεία της
τεχνολογίας («El taller de Hefesto y las armas de
Aquiles: La magia de la tecnología», pp. 21-45);
b) Η ασπίδα του Αχιλλέα («El escudo de Aquiles»,
pp. 46-59); c) Ο κεστός ιμάντας της Αφροδίτης: το
θηλυκό ερωτικό “υπερόπλο” («El κεστός ιμάντας de
Afrodita: la “superarma” erótica femenina», pp.
61-76); d) Η αιγίδα (ασπίδα) του Δία και της Αθηνάς
(«La égida (escudo) de Zeus y Atenea», pp. 77-84);
e) Θεραπευτική μαγεία στο στρατόπεδο των Αχαιών
(«Magia terapéutica en el campamento de los
aqueos», pp. 85-95); f) Οι κατάρες και οι όρκοι θεών
και ανθρώπων («Las maldiciones y los juramentos
de dioses y hombres», pp. 97-104). En el apar-
tado sobre la «Odisea», se recogen los siguientes
capítulos: a) Ο Πρωτέας και οι μαγικές του φωκιές
(«Proteo y sus focas mágicas», pp. 107-116); b) Ο
“μάγος” άνεμος («El “mago” viento», pp. 117-131);
c) Κίρκη: η μάγισσα του ερώτα και της γνώσης
(«Circe: la maga del amor y del conocimiento»,
pp. 133-159); d) Καλυψώ και Ινώ-Λευκοθέα: οι
μάγισσες της αγάπης («Calipso e Ino-Leucótea: las
magas del amor», pp. 161-168); e) Ελένη: η παρεξη-
γημένη μάγισσα-θεά των ομηρικών επών («Helena:
la ignorada maga-diosa de los poemas homéricos»,
pp. 169-177); f ) Επιστροφή στην Ιθάκη· τα μαγικά
πλοίατωνΦαιάκων («Regreso a Ítaca: lasnavesmági-
cas de los Feacios», pp. 179-184) y g) Ο κόσμος της
ομηρικής μαγείας («El mundo de la magia homé-
rica», pp. 185-189).

Entre las cuestiones de detalle que nos pare-
cen merecedoras de un comentario más detalla-
do, señalaremos solamente una de ellas por obvias
razones de espacio. En el apartado antes mencio-
nado referido a la Ilíada, en el capítulo titulado
«El κεστός ιμάντας de Afrodita: la “superarma”
erótica femenina», la autora hace un detallado
y correcto análisis sobre la controvertida cuestión
del significado y de la finalidad de la expresión
homérica κεστὸς ἱμάς, que aparece en un extenso
pasaje del libro XIV de la Ilíada en el que Afrodita

Á
N

G
EL

 M
A

R
TÍ

N
EZ

 F
ER

N
Á

N
D

EZ
 /

 R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
5

6

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons (Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional)
(CC BY-NC-ND 4.0)

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


le hace entrega a Hera de su κεστὸς ἱμάς, una espe-
cie de instrumento mágico con el que puede ver
cumplidos sus deseos amorosos y eróticos (cf., p. ej.,
Ilíada 14.214-220,que, en nuestra versión,dice así:
«de su pecho se desató un cinturón bordado de
colores, donde estaban, por ella fabricados, todos
sus hechizos: Allí estaba el amor, allí el deseo, allí
la amorosa charla, la seducción que roba el senti-
do incluso de los más cuerdos. Este, pues, se lo
puso en las manos y a Hera, llamándola por sus
nombres, le dijo: toma ahora, pon en tu seno (τεῷ
. . . κόλπῳ, cf. LSJ, s.v. κόλπος.I.1) este cinturón
bordado de colores en el que se halla todo hechizo
fabricado»). Sobre el κεστὸς ἱμάς homérico no
ha existido entre los estudiosos una interpretación
unánime sobre su naturaleza y aspecto, sobre la
parte de la persona en la que se portaba y sobre
su finalidad. Para la mayoría de los comentaris-
tas antiguos, se trataba de una especie de amu-
leto “colocado” en el pliegue del peplo (donde se
interpreta la palabra κόλπος con este significado)
de Hera (cf. W. Leaf, Londres 1902; K. F. Ameis
y C. Hentze, Leipzig 1885; O. Henke, Leipzig
1902). Para otros, se trataba de un cinturón (cf.
F. A. Paley, Londres 1884).

Según Chr. Papadaki (p. 65), se podría consi-
derar que este cinturón mágico de Afrodita es
incluso una invención de la imaginación popu-
lar, pero fuentes griegas escritas posteriores –aña-
de Papadaki (loc. cit.)– nos porporcionan una gran
cantidaddevaliosas informaciones sobreeste instru-
mento mágico. En el pasaje que comentanos, el
kestos himas designa, según la autora (loc. cit.), una
especie de «cinturón bordado que se ceñía cruzado
debajo del pecho», aunque «su descripción –añade
la autora (loc. cit.)– es ciertamente general e impre-
cisa, suscitando importantes problemas sobre su
forma exacta y sobre su uso y sus propiedades».
Parece oportuno recordar aquí que el significado
del kestos himas homérico había sido ya objeto
de estudio en los conocidos trabajos anteriores de
C. Bonner (1949), «ΚΕΣΤΟΣ ΙΜΑΣ and the Saltire
of Aphrodite», AJPh 70: 1-6; de F. E. Brenk (1977),
«Aphrodite’s Girdle: No Way to Treat a Lady (the
Near Eastern background of the 14th Book of
the Iliad)», Classical Bulletin 54: 17-20, y, especial-
mente, de C. A. Faraone (1990), «Aphrodite’s
ΚΕΣΤΟΣ and Apples for Atalanta: Aphrodisiacs
in Early Greek Myth and Ritual», Phoenix 44 (3):

219-243, citados por Chr. Papadaki (p. 76), y ade-
más de C. A. Faraone (2001), «Aphrodite’s Kestos
Himas and Other Amuletic Love Charms», en
Ancient Greek love magic [2ª ed.], Harvard Uni-
versity Press, Cambridge, MA and London, pp.
97-110 [1999, 1ª ed.], capítulo de libro que repro-
duce en parte el artículo anterior y que es citado
sin indicar el título del capítulo por Chr. Papadaki
(p. 76) en la traducción griega del libro de 2004:
Αρχαία Ελληνική Ερωτική Μαγεία (Papadema,
Athens). Chr. Papadaki hace en su estudio sobre
esta expresión un acertado examen comparativo
con otros instrumentos mágicos que presentan
similitudes con el κεστὸς ἱμάς homérico, tanto en
objetos mágicos del Próximo Oriente del Primer
Milenio a.C. (cf., p. ej., pp. 66-68, donde se reco-
ge una tablilla cuneiforme de Ashur, que contie-
ne un conjuro mágico en el que se invoca a Ishtar,
una diosa equiparada con Afrodita, en la que el
conjuro se basa en nudos y parece estar relacio-
nado con otra clase de conjuros mágicos neoasirios
mucho más amplios, los llamados egalkura, que
a menudo implican el uso de cuerdas anudadas
o con cuentas), como en hechizos mágicos griegos
posteriores (p. ej., AP 5.158, Asclepíades, s. III a.C.,
donde observamos que se menciona un cinturón
de Afrodita con una inscripción bordada con letras
de oro; Plutarco, Moralia, «Deberes del matri-
monio», 139.A.5-6 y 141.C.23; primer libro del
Cyranides, manual mágico del siglo IV d. C., pero
que –como es comúnmente admitido– se remon-
ta al s. I d.C. [Cyranides, Libro I, Elementum X,
letra K, Kappa, líneas 1-105]; Isaías 10.3, Ezequiel
3.18-19). Para el texto del Cyranides, señalemos
las ediciones, no citadas por la autora, de L. Delatte
(1942), Textes latins et vieux franc�ais relatifs aux
Cyranides: la traduction latine du XIIe sie� cle, le
Compendium Aureum, le De XV Stellis d’Herme� s,
le Livre des secrez de nature, Librairie E. Droz,
Paris, 1942, pp. 55-61 (Disponible en: https://
donum.uliege.be/handle/2268.1/13775) y, más
recientemente, de D. Kaimakis (1976), Die Kyra-
niden, Hermes Trismegistus, Hain, Meisenheim
am Glan.

En definitiva, respecto al κεστὸς ἱμάς homéri-
co, nos encontramos probablemente, en mi opi-
nión, ante un amuleto erótico, un cinturón mági-
co de Afrodita (cf., p. ej., LSJ, s.v. ἱμάς.I.2.a.,
donde se recoge con este significado su empleo

Á
N

G
EL

 M
A

R
TÍ

N
EZ

 F
ER

N
Á

N
D

EZ
 /

 R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
5

7

https://donum.uliege.be/handle/2268.1/13775
https://donum.uliege.be/handle/2268.1/13775


en el mencionado pasaje homérico, y la traducción
de la Ilíada al español de C. Rodríguez Alonso,
Akal, Madrid, 1986; con preferencia a «cinta», cf.,
p. ej., las traducciones de la Ilíada de D. Ruiz
Bueno, Ed. Hernando, Madrid, 1956 y de A. López
Eire, Cátedra, Madrid, 1991, y con preferencia
a «correa», cf., p. ej., la traducción de la Ilíada de
E. Crespo Güemes, Gredos, Madrid, 1991), borda-
do de colores y ceñido bajo el pecho, elaborado
con la finalidad de que la persona que lo porta se
pueda asegurar el amor y el deseo sexual de otra
persona.

En suma, Chr. Papadaki estudia un buen
número de temas de magia atestiguados en las dos
epopeyas homéricas, los cuales están relaciona-
dos, ya con dioses, como Zeus, Afrodita, Atenea,
Hefesto, Tetis, Eolo, Proteo e Ino-Leucótea, ya
con magas-diosas (Helena), con ninfas (Calipso)

o con hechiceras (Circe), ya con monstruos (Escila
y Caribdis), ya con héroes (Aquiles y Odiseo),
o bien, con pueblos míticos (los Feacios). Nos
encontramos ante un libro que suscita un gran
interés por la gran cantidad de temas de magia
del antiguo mundo griego que la autora ha conse-
guido reunir en la presente publicación. Este estu-
dio no sólo contribuye a un mejor conocimiento
de la magia en la Antigüedad griega, sino que,
a su vez, plantea problemas de gran interés que
Chr. Papadaki deja abiertos a futuras y promete-
doras investigaciones.

Ángel MARTÍNEZ FERNÁNDEZ

Universidad de La Laguna (España)
martinezfernandezangel@yahoo.es

Fortunatae nº 42, 2025 (2): 156-158
DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.09

Á
N

G
EL

 M
A

R
TÍ

N
EZ

 F
ER

N
Á

N
D

EZ
 /

 R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
5

8

https://orcid.org/0000-0002-2725-1681
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.09
mailto:martinezfernandezangel@yahoo.es



