
LA PUDICITIA Y EL DESEO SEXUAL 
EN LA REPRESENTACIÓN DE OCTAVIA Y POPEA.

PARADIGMAS HISTÓRICO-MITOLÓGICOS 
DE LA FEMINEIDAD EN LOS ANNALES DE TÁCITO 

Y LA OCTAVIA DE PSEUDO-SÉNECA

Thomas Acevedo Algarbe
Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras (Argentina)

thomacev2002@gmail.com

RESUMEN

El presente trabajo se propone analizar de manera comparativa la caracterización contrapues-
ta de los personajes de Octavia y Popea en Annales de Tácito y Octavia de pseudo-Séneca
a partir de la noción de pudicitia, en función de sus comportamientos y protocolos sexuales
asociados. Se plantea que el desenvolvimiento de estos dos modelos de femineidad obedece
a posiciones diferentes respecto de la violencia imperial: la aceptación del destino trágico
y la adaptación a las circunstancias. Esto se observa especialmente a partir del análisis inter-
textual de los exempla histórico-mitológicos empleados y los puntos de contacto y divergen-
cia que se pueden establecer entre el género historiográfico y la tragedia romana. 

PALABRAS CLAVE: género, decadencia imperial, femineidad, mito, moral.

PUDICITIA AND SEXUAL DESIRE IN THE REPRESENTATION OF OCTAVIA AND POPPAEA:

HISTORICAL-MYTHOLOGICAL PARADIGMS OF FEMININITY IN TACITUS’ ANNALES

AND THE OCTAVIA OF PSEUDO-SENECA

ABSTRACT

This paper aims to comparatively analyze the contrasting depictions of the figures of Octavia
and Poppaea in Tacitus’ Annales and the pseudo-Senecan Octavia, based on the notion of pudi-
citia, in relation to its associated behaviors and sexual protocols. It argues that the development
of these two models of femininity responds to differing positions regarding imperial violence:
the acceptance of tragic destiny and the adaptation to circumstances. This is particularly
evident through the intertextual analysis of the historical-mythological exempla employed
and the points of contact and divergence that can be established between the historiogra-
phical genre and Roman tragedy.

KEYWORDS: gender, imperial decadence, femininity, myth, morality. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 9

FORTVNATAE, Nº 42; 2025 (2), pp. 9-33; ISSN: e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.01

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.01
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0009-0000-8043-6864
mailto:thomacev2002@gmail.com


saeculo premimur graui, 
quo scelera regnant, saeuit impietas furens,

turpi libido Venere dominatur potens.

Somos oprimidos por un funesto siglo 
en el que reina el crimen, se enfurece la desenfrenada impiedad,

domina la poderosa pasión de una vergonzosa sensualidad. 
(Octavia 430-432).

INTRODUCCIÓN

El núcleo de la caracterización contrapuesta de los personajes de Octavia
y Popea tanto en los Annales de Tácito como en la tragedia Octavia de pseudo-Séneca1

es la pudicitia. Esta virtus, presente ya en los orígenes del mundo romano y amplia-
mente trabajada por la crítica (cf. Flores, 2023; Girod, 2013; Joseph, 2018; Langlands,
2006; Mueller, 1998), resulta imprescindible en lo que concierne a la legislación
y normativización de los comportamientos femeninos considerados apropiados para
los cánones sociales, culturales e incluso religiosos. Es así que, dependiendo del cumpli-
miento o no de estos parámetros, se producirá un juicio social que pondrá en peli-
gro la posición de la mujer dentro de la estructura social. De este modo, la obser-
vancia de la virtus suscita la puesta en juego de estrategias que permitan asegurar
la supervivencia.

Ahora bien, la historia que es transmitida a partir de autores como Tácito
y el autor de la Octavia en torno al régimen de Nerón está plagada de personajes feme-
ninos cuyo estatus social, motivaciones y comportamientos varían radicalmente entre
sí. Sin embargo, el análisis comparativo de los personajes de Octavia y Popea resulta
particularmente productivo y problemático. En primer lugar, por su aparente oposi-
ción total en términos morales: Octavia representa una feminidad modélica, propia
de su posición política y social, ceñida a los parámetros y estándares que aseguran
su honor, mientras que Popea cultiva la apariencia de la pudicitia y la emplea para
alcanzar sus objetivos. Por lo tanto, en el marco de la decadencia de la Roma impe-
rial señalada por ambos autores, el asesinato de Octavia y su reemplazo por Popea
se convierte en un índice del cambio de época marcado por el abandono de la virtus
romana. En segundo lugar, por la caracterización que de ellas se hace en los sucesos
de ambas obras: la narración de Tácito sobre los eventos que llevan al asesinato de
Octavia la colocan en una posición de víctima, mientras que Popea resulta ser propi-
ciadora y cómplice del crimen, de una manera muy cercana a la de la Octavia. Para

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
0

1 Si bien el foco de análisis de este trabajo no se centra en la cuestión ampliamente discu-
tida en torno a la problemática de la autoría de la Octavia, se sostiene que la misma resulta apócrifa,
pero que la influencia de Séneca resulta innegable para su composición. Cf. Herington (1961), Pease
(1920), Poe (1989).



enfatizar esta contraposición se empleará, además del análisis comparativo entre las
obras señaladas, el análisis intertextual de los diversos exempla histórico-mitológicos
(a saber, personajes históricos como Lucrecia y Virginia, y otros que pertenecen al mito
como Juno, Electra, Ifigenia, Europa, etc.) y paradigmas mitológicos, con el obje-
tivo de reconocer la forma en la que los mismos interactúan con las obras tanto a nivel
de la caracterización de los personajes como a nivel estructural.

Sin embargo, el dar por hecho estas afirmaciones a primera vista resulta reduc-
cionista si se ignoran otros factores y realidades que condicionan a ambos sujetos.
Si bien la contraposición entre estos personajes es imprescindible para su caracteri-
zación y para la configuración emotiva del relato, no hay que olvidar el hecho de que,
en el contexto de la opresión y salvajismo de las medidas del régimen neroniano, tanto
Octavia como Popea resultan víctimas de la violencia imperial. En este sentido, más
que expresar un juicio moral sobre sus respectivas conductas, hay que pensarlas no
tanto como expresiones de una forma de ser, sino como formas de resistencia.

Resulta útil comenzar el análisis a partir de Octavia, más específicamente
de los coros que abarcan los versos 274-375 (favorable a Octavia), 201-220 (segmen-
to lírico de la Nodriza) y 762-779 (favorable a Popea).

EL CONCEPTO DE PUDICITIA Y SU REPRESENTACIÓN LITERARIA
EN LA TRAGEDIA Y EN LA HISTORIOGRAFÍA

En primer lugar, hay que hacer algunas consideraciones previas sobre el
concepto de pudicitia y el rol que este valor juega dentro de la vida social romana.
El Oxford Latin Dictionary propone como posibles traducciones «pureza sexual», «casti-
dad», «virtud». Sin embargo, estas definiciones resultan reduccionistas en tanto limi-
tan el alcance del término en cuestión.  

Resulta relevante traer a colación la definición de pudicitia que Langlands
(2006: 31) propone en su trabajo: «it is a moral virtue […] that pertains to the regu-
lation of behaviour (either of oneself or of other people) specifically associated with
sex». Este tipo de regulación proviene de un sentido de «vergüenza» que se encuentra
en el término originario pudor y que a su vez implica la posesión de autoconsciencia
respecto de los límites marcados socialmente (muy cercano al término griego αιδώς)
que obliga al sujeto a tender a una acción encauzada en ellos. A partir de cuestiones
vinculadas con los estudios de género en la Antigüedad, se plantea que la pudicitia
está asociada generalmente con aquel comportamiento considerado esperable para
la mujer romana, que debía ser demostrado públicamente, o sea, que conllevaba una
serie de cualidades y de elementos que se debían tener en cuenta al momento de actuar,
y es esa actuación la que le aseguraban la honra al sujeto. Esta conducta está íntima-
mente vinculada con la sencillez y la austeridad, tanto en términos materiales como
morales, y con la pasividad. Esto ocurre porque, como indica Joseph: «At the heart
of pudicitia is a need for external control over women by those in power» (2018: 33).
En este sentido, tal como señala Thomas (2005), una de las diferencias fundamenta-
les entre el término pudor y pudicitia es la cuestión de la constancia, ya que el segundo
término alude por la carga semántica del sufijo -itia a una cualidad permanente (cf.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
1



Kircher, 2002: 229), que debe estar en constante observación por parte de aquel
sujeto que la ostenta y que debe retenerse, y por parte de la sociedad que lo juzga
en base a la correspondencia entre su accionar y las expectativas sociales y culturales.
Si esto no ocurre, la mujer puede ser considerada inmoral y, en consecuencia, puede
ser excluida y penada según el régimen legal, limitando sus posibilidades de acción
ya escasas (Joseph, 2018: 3). Este término tan importante y que, como se señalará,
tiene una larga tradición en la historia y en la literatura latina, se constituye como
el principio fundamental de la representación de los personajes femeninos en la obra
de Séneca y de Tácito, que son numerosos y destacados en ambas. 

Para Séneca, es este valor el que permite que las mujeres escapen de aquellas
cosas que son consideradas dañinas e impropias. Es claro por qué esta virtud resul-
taría especialmente importante para un estoico, pues, «it requires women to control
what according to ancient authors was inherently immoral: recklessly displayed femi-
ninity» (Joseph, 2018: 39). Es evidente que el autocontrol con respecto a ciertos
comportamientos resulta ser un aspecto central. En relación con esto, si bien este
trabajo se centra en el análisis de la pudicitia como valor asociado al género feme-
nino, cabe destacar que la misma no se circunscribe a este de manera estricta, sino que,
por un lado, no estaba asociada a todas las mujeres (por ejemplo, las esclavas) y se
extendía incluso a los varones (Greggi, 2023: 180). En este sentido, un hombre podía
ser considerado impudicus, entre otras cosas, por transgredir las normas y protocolos
esperables del género: la falta de masculinidad, la falta de autocontrol sexual y de
control sobre el otro, la pasividad, etc. (Flores, 2023: 3).

Ahora bien, en relación con Tácito, Milnor (2011: 460) señala que «the story
of Roman virtue generally, and specifically domestic virtue, was for many authors
a historical one, involving a contrast between an imagined honorable past and a vice-
ridden present». En las obras a analizar en este trabajo se puede observar claramente
una literatura cargada de un tono crítico respecto de las políticas decadentes del
Imperio, y en Tácito, uno de los elementos más importantes de subversión y tema-
tización de esta decadencia es la presencia de pares antitéticos de personajes. Esto se
evidencia fundamentalmente en diversos rasgos de su representación incompatibles
con la pudicitia y, más específicamente, en la asunción de un rol activo en los asuntos
públicos de Roma. Parece ser que la capacidad de agencia de estos personajes se encuen-
tra en pleno funcionamiento y que la virtus se transforma en un instrumento que
permite pensar en el posible ocultamiento de una forma de actuar que no se ajusta
a la pasividad y al autocontrol esperable de las mujeres en la época. Como señala
Joseph (2018: 71-72):

Female power and ambition are worrisome to the Roman patriarchy which is demon-
strated within the surviving literature. Moral restrictions could control women, but
when a woman worked within the confines of pudicitia they had more freedom
not only because they were trusted as already moral individuals, but because through
that morality they were loyal to their family and their male relatives. As long as
women functioned properly within the female sphere they could be considered moral
members of Roman society.

Resulta interesante también señalar las diferencias en la representación de los
personajes y de los hechos que trae aparejado el género literario empleado en cada una

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
2



de las obras. En primer lugar, la adopción del género trágico por parte del autor de
Octavia le permite llevar a cabo una serie de juegos intertextuales con los paradig-
mas mitológicos que, a su vez, ofician en gran medida como modelos literarios sobre
los cuales trasponer el material de la obra. En este sentido, esta tragedia –la única
praetexta imperial que conservamos de manera íntegra– combina múltiples elemen-
tos ficticios que entran en tensión con la realidad histórica subyacente a su totalidad
que permiten arrojar una gran cantidad de críticas al gobierno de turno y exponer
su propio programa ético-moral. Sin embargo, y en línea con una de las lecturas que
se propone en el trabajo, la forma trágica deja entrever una cierta ambigüedad consti-
tutiva que supone que el lector desempeñe un trabajo de asignación de sentido, y la
pluralidad semántica de la forma mito lo enfatiza. Por otro lado, si bien la historio-
grafía de Tácito también posee una cierta ambigüedad, especialmente en lo que refie-
re a los juicios morales –que no son enunciados de manera explícita a través de la figu-
ra del enunciador– es evidente que, al menos en los episodios que narran el cursus de
Popea hasta llegar a Nerón, el asesinato de Octavia y el de Agripina, la subjetividad
del narrador prácticamente no deja lugar a duda en cuanto a su posición crítica
respecto de la forma del gobierno imperial, la cual se erige como una constante insos-
layable a lo largo de Annales –e incluso de Germania y Agricola (cf. Milnor, 2011)–.
Aun así, en ambos autores, se establece una bifurcación en el universo femenino que
se observa, al menos en un primer plano, en la oposición de las figuras de Octavia
–que representa una especie de pudicitia ejemplar y modélica– y de Popea –que emplea
esta virtud como un medio para encubrir su accionar en el desarrollo de los aconte-
cimientos.

LA PRINCESA Y EL IMPERIO: 
LA FEMINEIDAD MODÉLICA DE OCTAVIA

Para comenzar, hay que centrarse en la Octavia, más específicamente en los
versos 273-375, donde el coro formado por ciudadanos romanos habla acerca de
los rumores sobre el divorcio entre la princesa y Nerón:   

Quae fama modo uenit ad aures?
utinam falso credita perdat,
frustra totiens iactata, fidem,
nec noua coniunx nostri thalamos
principis intret teneatque suos
nupa penates Claudia proles,
edat partu pignora pacis,
qua tranquillus gaudeat orbis
seruetque decus Roma aeternum.
Fratris thalamos sortita tenet 

maxima Iuno:
soror Augusti sociata toris
cur a patria pellitur aula?

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
3



sancta quid illi prodest pietas
diuusque pater,

quid virginitas castusque pudor? (Octavia 273-288)2.

¿Qué rumor llegó ahora a nuestros oídos? ¡Ojalá pierda crédito falsamente arrojado
en vano tantas veces! Y que la nueva esposa no penetre en las habitaciones del prínci-
pe y la esposa, hija de Claudio, mantenga unos penates suyos. Que dé a luz en el parto
garantías de paz con la cual se regocije con calma el orbe y Roma conserve su gloria
eternamente. La soberana Juno tiene los tálamos de su hermano, tras haberle tocado
en suerte: la hermana de Augusto, compañera de sus lechos, ¿por qué sería expulsa-
da de un palacio paterno? ¿De qué le sirve a aquella la santa piedad y su padre divi-
no, de qué su virginidad y casto pudor?3.

Lo primero que resalta el coro es la referencia a la concepción dinástica del
poder. Tal como señala Cid López (2014: 181): «En la práctica, las princesas de la casa
imperial, ante el conjunto de la sociedad, destacaban porque representaban mode-
los de feminidad. En este sentido, tenían que ejercer una función fundamental, la de
procrear, de la que dependía la pervivencia de la propia domus». La creación de este
tipo de figuras modélicas femeninas se vio impulsado por las diversas reformas de índo-
le moral que se propugnaron en la época de Augusto, que giraban en torno a la depu-
ración del mos maiorum. Entre las diversas medidas que se tomaron, resulta importan-
te llamar la atención a aquellas dirigidas a la domus: la lex Julia de maritandis ordinibus
y la lex Julia de adulteriis coercendis. En función de estas sanciones, la institución del
matrimonio se vio necesariamente afectada y, con ello, el rol que la mujer romana
cumplía en ella: el matrimonio y la maternidad fueron las únicas vías para que las
mujeres de clase media y baja consiguieran distinción. Aun así, ante la posibilidad del
divorciarse y de contraer matrimonio nuevamente –medida impulsada para aumen-
tar la natalidad en Roma–, los romanos seguían sintiendo una gran admiración por
las univirae –mujeres que solo habían permanecido junto a un hombre en toda su
vida– en tanto modelos de castidad y dignidad (cf. López Gómez, 2015; Pomeroy,
1987). En línea con esto, los elementos que el coro incluye en su intervención sirven
para reforzar el carácter modélico de Octavia en tanto mujer y la legitimidad de su
posición en tanto hermana y esposa de Nerón. Tal como se indica en este pasaje, es
el carácter hereditario del poder lo que puede traer la paz a Roma (v. 279). 

Otro elemento significativo es la comparación constante entre Octavia y Juno,
que se repite a lo largo de la obra (v. 211; v. 216; v. 219; v. 535). Juno representa
el matrimonio, el parto y la gracia doméstica, y es su unión con Júpiter lo que asegu-
ra la estabilidad, y la ruptura de este vínculo puede tener consecuencias catastróficas.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
4

2 Todas las citas de Octavia están basadas en la edición de Ferri (2003).
3 Todas las traducciones son propias.



Al hablar del vínculo entre esta diosa y la pudicitia, Mueller (1998: 227) señala el
vínculo que Juno tiene con la virtud moral y con la Virtud en tanto diosa, lo cual
reafirma el hecho de que Juno sea una diosa a la que la castidad le importa. La Nodriza
incluso dice que Nerón volverá a Octavia, pues «amor perennis coniugis castae manet»
(«El amor perenne por una esposa casta permanece», v. 192). Este término castae refie-
re a un valor que se encuentra en el mismo campo semántico que la pudicitia, y el coro,
como se señaló anteriormente, adjudica estos conceptos junto con virginitas a Octavia
(vv. 286-288). Respecto a esto, es significativo que este conjunto de ciudadanos roma-
nos sean los que atribuyan dicha caracterización a la princesa, puesto que se puede
suponer que, en tanto es el propio pueblo el que habla, ellos mismos proyectan sobre
Octavia las virtudes que consideran modélicas en su concepción sobre la conducta
femenina. De este modo, el coro trágico cataliza una perspectiva cultural que reafir-
ma el carácter modélico del personaje.

Estas virtudes que Séneca atribuye a Octavia también le son atribuidas repe-
tidas veces por parte de Tácito en su narración de los hechos que llevan a su asesina-
to. En este punto hay que recalcar el rol predominante que juega la impronta del
género trágico en la historiografía de Tácito. Santoro L’Hoir (2006) llama la aten-
ción, por ejemplo, a la caracterización que el autor hace sobre una amplia cantidad
de personajes femeninos que, al modo de la tragedia, asumen una actitud y agencia
atribuida generalmente al género masculino. Al hablar de estos personajes hay que
referirse al sintagma «muliebris impotentia» que se emplea para referirse a aquellas
mujeres incapaces de dominar su ambición y que, en consecuencia, están dispues-
tas a transgredir los límites para obtener sus objetivos. Sumado a esto, como se verá
más adelante al hablar sobre la caracterización de Popea, el hecho de que la mujer sea
capaz de apropiarse de la elocuencia y del discurso masculino, tal como en la trage-
dia griega, implica a su vez un peligro. De modo que se puede trazar una cierta
correspondencia entre la representación que hace Tácito de los eventos y la del autor
de Octavia a partir de la presencia de estereotipos, paradigmas y elementos trágicos.

Ahora bien, la caracterización pudica de Octavia aparece reflejada, por ejem-
plo, en aquello que una de sus criadas arguye para desmentir su acusación falsa de
adulterio: «ex quibus una instanti Tigellino castiora esse muliebria Octaviae respon-
dit quam os eius» («una de ellas le respondió al insistente Tigelino que el sexo de
Octavia era más casto que su boca», Annales. 14,60,9-11)4. La gravedad de esta acusa-
ción se vuelve mucho más evidente cuando Tácito señala que postremo crimen omni
exitio gravius («por último, una acusación más grave que toda clase de muerte», Ann.
14,63,13-14). Evidentemente, este presunto crimen se encuentra diametralmente
opuesto a todos los valores sociales de Roma referidos al comportamiento sexual feme-
nino como la castitas, que se basaba en la idea de privar a la mujer de toda posibilidad

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
5

4 Todas las citas de Annales están basadas en la edición de Wellesley (1986).



de convertirse en objeto de deseo sexual, y se opone también a los valores positivos
que el resto de los personajes de la tragedia, como la nodriza y Séneca, consideran que
Octavia encarna5. 

Ahora bien, un recurso que se emplea repetidas veces en el coro –y que
también resulta fundamental en la historiografía a modo de señalar puntos en común–
es el de los exempla, en el caso de Octavia, «positivos». Díaz López (2024: 89) seña-
la que el fin último del exemplum es, sobre todo, «convencer de la conveniencia de
su adopción, asimilación y puesta en práctica, usándose principalmente para impar-
tir lecciones de carácter moral». Este recurso fue ampliamente utilizado en la trage-
dia romana y la oratoria, pero más aún en la prosa historiográfica, donde a partir de
Tito Livio, adopta un carácter didáctico central, puesto que los jóvenes romanos
podían aprender de las acciones de otros si estas mismas eran dignas de ser evita-
das o imitadas (Chaplin, 2000: 13)6. Si bien el empleo particular que hace el autor
de este recurso merece atención especial, resulta indiscutible el vínculo de esta tradi-
ción con la tragedia, puesto que, al menos en la Octavia, el juego que se establece entre
la realidad neroniana contemporánea y el pasado digno de recuerdo (como modelo
moralmente ambivalente en Livio) permite establecer puntos de contacto y especial-
mente de contraste. En principio, tanto en los Annales como en la tragedia, la histo-
ria no actúa tanto a modo de herramienta para pensar el futuro, sino como medio para
expresar y dar a conocer el devenir trágico de los acontecimientos, donde los críme-
nes del pasado están forzados a repetirse y el virtuosismo se corrompe.

En esta obra, sumado a la frecuente referencia a Juno que se señaló con ante-
rioridad, hay múltiples exempla tanto mitológicos como históricos que refuerzan la
caracterización pudica de Octavia y asocian su historia con la de otras heroínas icóni-
cas de la mitología y de la historia grecorromana. 

En primer lugar, Lucrecia y Virginia, dos figuras históricas que aparecen en este
mismo segmento:

Illi reges hac expulerant
urbe superbos 

ultique tuos sunt bene manes, 
uirgo dextra caesa parentis,
ne seruitium paterere graue et
improba ferret praemia uictrix

dira libido.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
6

5 Como señala Kragelund (2005: 75): «It is truly remarkable, therefore, that these charges are
as good as absent in the Octavia (and this, be it noted, in an author allegedly prone to fit ‘in all infor-
mation relating to the characters involved’). If it were not for the accounts of Tacitus and Suetonius
we would in fact be totally ignorant about the sensational nature of these charges. Not that contexts
are lacking where they could easily have fitted in». Según se plantea, este sería un ejemplo más de «falta
de cohesión», pero según indica el autor, también podría leerse como una manera deliberada de limpiar
el nombre de Octavia y restaurar su honor.

6 Esta idea aparece explícitamente en el prefacio de Ab Urbe Condita (Liv. 1.praef.10).



Te quoque bellum triste secutum est, 
mactata tua, miseranda, manu,

nata Lucreti,
stuprum saeui passa tyranni. (Octavia 293-304)7.

Aquellos expulsaron de esta ciudad a los reyes soberbios y vengaron dignamente
tus manes, virgen asesinada por la diestra de su padre para que no soportaras una
dura esclavitud y, vencedora, no alcanzara el premio a su osadía un cruel deseo.
También te siguió una terrible guerra a ti, desdichada hija de Lucrecio, sacrifica-
da por tu propia mano, tras sufrir la violación del cruel tirano. 

Ambos personajes se erigen como modelos paradigmáticos de la pudicitia:
en cuanto a la primera, su violación y posterior suicidio se convirtió en un motivo
pregnante en la literatura posterior (cf. Waters, 2013)8. Los recursos descriptivos que
Tito Livio emplea al narrar este episodio de la historia romana se centran en aspectos
vinculados con esta virtud9: los hombres encuentran a Lucrecia en su casa, ambiente
privado y doméstico, atribuido socialmente a la mujer, usando el telar, símbolo de
la virtud femenina, y su decisión de suicidarse representa en un alto grado su concien-
cia moral, pues, a pesar de haber sido violada, se considera a sí misma impudica y no
desea volverse un ejemplo para otras mujeres en esa situación (Díaz López, 2024: 100).

Por otro lado, se encuentra Virginia, referida indirectamente como «virgo dextra
caesa parentis» (v. 296), a quien Apio Claudio intentó seducir mediante regalos
y promesas, violó y redujo a la esclavitud de Marco, su siervo, mancillando su castitas
de una forma similar a Lucrecia. Finalmente encontró la muerte a manos de su padre
como medio para lograr su libertad y redimirse10. En este sentido, si bien en la histo-
ria de Octavia no hay rastros de una violación, la acusación de adulterio que se le impo-
ne es un punto de inflexión en su historia, y podemos trazar un correlato entre los tres
personajes: la muerte de estas tres mujeres, antes de ser física, es social. También los
crímenes cometidos contra estas son indefectiblemente determinantes en la historia
romana en forma de denuncia: la muerte de Lucrecia marca el final de la Monarquía,
la de Virginia el final del Decenvirato, y la de Octavia es un indicio del final de las
buenas virtudes y el comienzo de la degeneración moral romana que trajo aparejada
el Imperio, un alejamiento de la «vera priorum uirtus quondam Romana fuit» («La
verdadera virtud romana fue de los primeros hombres en otro tiempo», Octavia vv.
291-292)11.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
7

7 Se enfatiza la carga religiosa del verbo macto que aparece en el verso 301, de cuya misma raíz
proviene el sustantivo mactatus que aparece durante la narración del sacrificio de Ifigenia en Lucrecio:
«hostia concideret mactatu maesta parentis» («cayera como triste víctima por el sacrificio de su padre»,
Lucr. 1, v. 99).

8 Algunas versiones del episodio de Lucrecia son Liv. 3, 57.1-59.3 y Ov. Fast. 2, 685-852. 
9 Liv. 1,57,8,2-10.1.

10 El episodio de Virginia se narra en Liv. 3, 44-48.
11 Estos exempla que aparecen en referencia a Popea permiten observar un punto de ruptura

entre el contexto histórico de estos y las circunstancias de Roma en la época julio-claudia: «Early Rome 



La figura de Agripina también se hace presente en varias instancias de la obra
y su matricidio se considera un nefas magnum («enorme impiedad», vv. 309-310) que
presenta varios paralelismos con la historia de Octavia y su desenlace12. Aun así, Agri-
pina resulta esencialmente diferente a la primera por su forma de actuar. Un rasgo
no menos importante y que va de la mano con la pudicitia y la castitas que se espe-
ra de una mujer romana es la pasividad: en la obra de Séneca, el único móvil que
expresa Octavia es su deseo de morir, el cual no persigue ni evita. Ya desde su prime-
ra intervención en la obra se hace evidente que aceptó su destino, además de que gran
parte de sus intervenciones (si no todas) se centran en su lamento por las muertes
de su familia y por la crueldad de Nerón. Esto mismo ocurre en la narración del epi-
sodio en Annales, donde, por ejemplo, Octavia no cuenta con ningún discurso direc-
to (cf. Murgatroyd, 2008: 265). Por el contrario, Agripina, que emplea fundamen-
talmente el discurso directo, busca influir en el accionar de su hijo de manera activa,
hasta tal punto que se le ofrece sexualmente: «cum id temporis Nero per uinum et
epulas incalesceret, offerret se saepius temulento comptam et incesto paratam»
(«Como por aquel tiempo Nerón se calentara por el vino y los banquetes, repeti-
das veces se le ofreciera a él, borracho, arreglada y preparada para el incesto», Ann.
14,2,2-3). De este modo, si bien Octavia y Agripina poseen puntos en común en
cuanto a su vínculo familiar y a sus asesinatos, la pudicitia y la castitas solo aparecen
como rasgos representativos de la primera. Harrison (2003: 119), al hablar sobre
la excepcionalidad de Octavia como heroína trágica, señala que es una de las prime-
ras heroínas trágicas que está dispuesta a sacrificarse, una mujer pasiva y sumisa a la
autoridad masculina, un tipo similar a las que proliferan en la leyenda romana conta-
da por Livio y otros autores. Por el contrario, Agripina claramente se presenta como
un caso de la degeneración de la virtus, y, según Cid López (2014: 186), a través de
ella Tácito «procura enfatizar el protagonismo de las mujeres bajo su reinado, un claro
síntoma de que se había impuesto un sistema no conforme a las tradiciones romanas»13.

Por último, hay una gran cantidad de exempla mitológicos que aparecen
a lo largo de la Octavia que resultan significativos para la caracterización de Octavia.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
8

needed passive women to play the role of victims over whose dead bodies Roman freedom could be
(re)born. The Republic needed active men to rouse the people and to change the course of history.
The empire, however, returns to the chorus’s first ode and the idea of female martyrs to create a frame
of politically significant women around the play» (Ginsberg, 2016c: 168).

12 Otro exemplum que aparece es el de Tulia, pero según Ferri (2003) resulta poco claro en
el contexto, pero probablemente esté vinculado con el patricidio y sirva como un preludio para la subse-
cuente narración del asesinato de Agripina que ocupa el resto del coro.

13 En Séneca aparecen otros exempla de este mismo tono, como los de Livia (v. 941), tercera
esposa de Augusto, y Julia (v. 944), cuya identificación resulta problemática. Sin embargo, Ferri (2003:
397) señala que, tomando en cuenta la obra de Tácito, este personaje debería corresponderse con la hija
de Livia.



En este caso, los más importantes son, además de los referentes a Juno, los de Electra
e Ifigenia. En cuanto a la primera, esta aparece mencionada explícitamente en el
intercambio que mantiene Octavia con su Nodriza durante los primeros momentos
de la obra:

OC. O mea nullis aequanda malis
fortuna, licet

repetam luctus, Electra, tuos!
tibi maerenti caesum licuit  

flere parentem,
scelus ulcisci uindice fratre,
tua quem pietas hosti rapuit

texitque fides: […] (Octavia 57-64).

OC. ¡Oh, suerte mía, comparable a ningún mal, aunque repitiera tus pesares, Electra!
Pudiste llorar al padre asesinado, y vengar el crimen con tu hermano como ejecu-
tor, al que tu piedad salvó del enemigo y tu lealtad protegió.

Independientemente de la referencia explícita a este personaje, la obra está
muy influenciada por Electra de Sófocles, especialmente en el prólogo (cf. Vester,
1996). Por otro lado, el pasaje de Octavia deja en claro el paralelismo entre las his-
torias de ambos personajes (las muertes en sus respectivas familias), pero la diferen-
cia es que Electra logró llorar la muerte de su padre, vengarlo, y ayudar a su herma-
no. La relación entre ambas funciona en un sentido modélico, pero también sirve
para enfatizar el carácter de Octavia como heroína. Del mismo modo en que Elec-
tra lamenta la muerte de su padre, Octavia lamenta la de su familia, destruida de
la misma forma que la de los Atridas: por adulterio. Por otro lado, un punto de
contacto más entre ambos personajes se encuentra en la cuestión de la pietas (v. 63)
y la fides (v. 64), virtudes comúnmente asociadas al universo masculino que, en esta
obra, están ligadas al universo femenino. La primera, asociada ampliamente con el
respeto y el deber religioso, reside en la búsqueda de justicia por parte de Electra y su
búsqueda de restablecer el equilibrio. Justamente la religión es uno de los pocos ámbi-
tos donde la agencia femenina se puede desarrollar de manera óptima y es esperable
que lo haga. Por otro lado, la fides que Electra tiene por su hermano Orestes, también
refiere a la lealtad femenina asociada a su esposo y a su hogar y el cumplimiento de
sus funciones en el seno de este. Aun así, como señala Ginsberg (2016a: 7), al final
de la tragedia, Octavia comprende que no fue una Electra vengadora, sino una Ifigenia,
una joven sacrificada por las ambiciones de su padre. La referencia a este personaje
está vinculada con la inocencia (cf. Vozza, 1990: 138). Octavia se equipara a sí misma
durante el segmento lírico con el que concluye el Acto Segundo (vv. 646-668) con
una víctima sacrificial («hos ad thalamos seruata diu / uictima tandem funesta cades»,
«Víctima funesta conservada largamente para estas bodas, finalmente caerás», vv.
663-664). En línea con esta caracterización que se mantiene a lo largo de la obra,
Ifigenia es nombrada explícitamente en boca del último coro de la tragedia que recla-
ma que Octavia sea salvada de la misma forma en la que ella lo fue:

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 1
9



CHO. Lenes aurae Zephyrique leues
tectam quondam nube aetheria
qui uexistis raptam saeuae
virginis aris Iphigeniam,
hanc quoque triste procul a poena 
portate, precor, templa ad Triuiae.
Vrbe est nostra mitior Aulis
et Taurorum barbara tellus:
hospitis illic caede litatur

numen superum;
ciuis gaudet Roma cruore. (Octavia 971-981).

CHO. Tiernas brisas y Céfiro ligero, que en otro tiempo llevaron a Ifigenia, cubierta
con una nube etérea, tras ser raptada de los altares de la cruel virgen, lleven a esta
también al templo de la Trivia, por favor, lejos del penoso suplicio. Áulide y la tierra
salvaje de los tauros son más apacibles que nuestra ciudad: allí el poder de los dioses
es aplacado por la sangre de los extranjeros, Roma se regocija con la sangre de sus
ciudadanos.

Ambas comparten su resolución de aceptar su inevitable muerte y actuar de forma
heroica14. Todos estos rasgos y hechos propios de la historia de Ifigenia se replican
en la historia de Octavia, como, por ejemplo, el hecho de que ambas hayan sido
sacrificadas para satisfacer las ambiciones de los gobernantes15. Sin embargo, exis-
te una suerte de degeneración del mito de los Atridas al trasponerse con el contexto
del régimen neroniano: independientemente de la posición que se adopte respec-
to del motivo de la decisión trágica de Agamenón, es evidente que esta se vio en
menor o mayor medida impulsada por una necesidad social, mientras que la deci-
sión de Nerón está movida únicamente por un deseo subjetivo y cruento. Vester
(1996: 86) señala a su vez que estas comparaciones con las hijas sacrificadas de
Agamenón y Príamo dotan de una mayor importancia la muerte de Octavia, equi-
parándola con las familias del mito troyano, implicando que su muerte representa
el sacrificio de la inocencia durante la caída de la ciudad.

En la última parte del coro también aparece una obvia crítica al gobierno
de Nerón a través de la comparación de Roma con Áulide, donde los Tauros llevaban

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
0

14 Tal como señala Tácito al hablar del exilio de Octavia: «huic primum nuptiarum dies loco
funeris fuit» («Para esta, primeramente, el día de sus bodas fue como el de su funeral», Ann. 14.63.10).
Esto recuerda en gran medida al engaño a través del cual Agamenón conduce a Ifigenia a ser sacrifi-
cada en lugar de contraer matrimonio con Aquiles.

15 En la narración que hace Ovidio del sacrificio de Ifigenia, el narrador le atribuye a través
del uso de la metonimia la caracterización de casta a este personaje: «castumque datura cruorem / flenti-
bus ante aram stetit Iphigenia ministris» («E Ifigenia, que iba a entregar su casta sangre, permanecía
de pie ante el altar con los ministros que lloraban», Met. 12,30-31).



a cabo sacrificios humanos en nombre de Artemisa (v. 976-981)16. Otra vez se vuelve
a retomar en este pasaje final de la obra la cuestión de la decadencia ampliamente
tematizada por ambos autores e ineludiblemente asociada con el género femenino17.
Un pasaje similar que destaca la crueldad de los tiempos de Nerón aparece en Tácito
inmediatamente después de la narración del asesinato de Octavia: «quicumque casus
temporum illorum nobis vel aliis auctoribus noscent, praesumptum habeant, quoties
fugas et caedes iussit princeps, toties grates deis actas, quaeque rerum secundarum
olim, tum publicae cladis insignia fuisse» («Cualquiera que conozca por nuestra obra
o por otros autores los desastres de aquellos tiempos, tengan por supuesto que, cuantas
veces el príncipe ordenó destierros y matanzas, tantas se dieron gracias a los dioses,
y las que en otro tiempo fueron señales de cosas prósperas, entonces lo fueron de desas-
tres públicos», Ann. 14.64.12-16). Sin embargo, a diferencia de lo que ocurre en Séneca,
esta violencia brutal que trae aparejada el régimen de Nerón aparece con él como
único agente e impulsor de la decadencia de Roma, a diferencia de Octavia, donde
esa misma violencia parece ser fruto de la degeneración de las costumbres del pasa-
do, idea ampliamente compartida, como ya se señaló, con la historiografía romana.
En este sentido, resulta interesante lo que sugiere Ginsberg (2016c: 178):

As the chorus speaks the play’s final lines and reflects on the events that we have just
witnessed, it also makes a wider statement about Roman character that transcends
a pure condemnation of Nero. Rather, it uses this particular political murder as
a means of commenting philosophically on Rome from a timeless and all-encom-
passing perspective. Civil strife and Rome are inextricably linked, regardless of the era,
the circumstances, or the historical players.

POPEA Y EL PLACER VELADO: 
LA CUESTIÓN DEL DESEO SEXUAL

Como se señaló al comienzo del trabajo, la pudicitia constituye una virtud
esperable de la mujer romana modelo y, tanto en la historiografía de Tácito como
en la tragedia de Séneca, el recurrir a exempla de mujeres que exhiben estas virtudes
de forma paradigmática y cuyas historias comparten similitudes entre sí colabora con
la construcción del personaje de Octavia en tanto mujer «virtuosa y respetable». Estos
mismos elementos y recursos son retomados al hacer referencia al personaje de Popea,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
1

16 En su comentario, Ferri (2003: 405) sugiere que el uso del término hospitis en el verso
979 puede tener como propósito el evocar el horror de las persecuciones durante la guerra civil y, de
este modo, atraer simpatía a Octavia en tanto sujeto inocente perseguido por Nerón.

17 Ferri (1998) señala también el uso que hace el poeta del modelo de la Antígona de Sófocles
en este último pasaje de la obra, que constituye una adaptación del kómos (vv. 806-882) y el cuarto
stásimon (vv. 944-987). También se evidencian similitudes entre Octavia y Antígona en cuanto a sus
historias, pero no aparece una referencia explícita en la tragedia.



pero de una forma negativa y diferente, diametralmente opuesta a Octavia, de modo
que acaba por incrementar la simpatía por la primera (Murgatroyd, 2008: 64). Siguien-
do este planteo, podemos observar que los rasgos «positivos» de la pudicitia no se
corresponden en absoluto con la forma de actuar de Popea.

En relación con esto, el primer elemento a recalcar y que resulta central
para comprender la representación de Popea en ambas obras es la cuestión de la
belleza. Si bien a Octavia también se le atribuye esta misma caracterización, su belle-
za corresponde a un ámbito más bien moral, mientras que la de Popea es fundamen-
talmente física, lo cual resulta más agradable a Nerón. Esto aparece de manera explí-
cita en el diálogo que sostienen Séneca y Nerón: «Probitas fidesque coniugis, mores
pudor / placeant marito; sola perpetuo manent / subiecta nulli mentis atque animi
bona; / florem decoris singuli carpunt dies18» («Que la rectitud y la fidelidad de la
esposa, sus costumbres, su pudor, complazcan al marido: solo los bienes del alma
y del espíritu duran eternamente, sometidos a ninguna cosa; cada día arranca la flor
de la belleza», Octavia 547-550).

Luego de un breve intercambio sobre la naturaleza del amor y su crueldad
e impetuosidad, Nerón declara su posición:

NE. Hanc esse uitae maximam causam reor, 
per quam uoluptas oritur, interitu caret, 
cum procreetur semper, humanum genus, 
Amore grato, qui truces mulcet feras. 
hic mihi iugales praeferat taedas deus
iungatque nostris igne Poppaeam toris. (Octavia 566-571).

NE. Considero que esta es la causa principal de la vida a través de la cual se origina
el placer. Carece de muerte, puesto que el género humano siempre se reproduce
por el grato Amor que endulza a las atroces fieras. Que este dios lleve delante de mí
las antorchas conyugales y una con su fuego a Popea a mi lecho.

Se observa claramente la predilección de Nerón por el «florem decoris» (v. 550) de
Popea por sobre la «probitas fidesque coniugis, mores pudor» (v. 547) de Octavia.
Se vuelve evidente que las decisiones y posturas adoptadas por Nerón a lo largo de
toda la tragedia y durante la narración del episodio en la historiografía de Tácito,
además de ser violentas, son guiadas por el placer (vv. 566). En este sentido podemos
establecer una comparación entre Octavia y Popea desde las reglas de actuación en la
vida sexual conyugal: mientras que el coro destaca el rol de la primera en la continui-
dad del linaje real, un tipo de sexualidad que los romanos concebían como «correcta»,FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

42
; 

20
25

 (2
), 

P
P.

 9
-3

3
 2

2

18 En línea con la posibilidad de la autoría de Octavia por parte de Séneca, se mantiene una
concepción de la belleza que se replica en otras tragedias. El ejemplo más interesante y rico en términos
de contenido es la segunda intervención del coro (vv. 736-834) en Fedra de Séneca.



Nerón ve en Popea un objeto de deseo, lo cual claramente señala un alejamiento de
esta respecto de la pudicitia y la castitas19. Es más, este carácter sexualmente inten-
so de Popea constituye el núcleo de su representación y está presente a lo largo de
la obra de Séneca. Uno de los elementos más recurrentes en los pasajes donde se hace
referencia a ella es el lecho conyugal: Nerón dice haber encontrado una esposa digna
de su lecho por su linaje y su belleza (vv. 543-545), la Nodriza se encuentra a Popea
recostada en el lecho del palacio («O qualis altos, quanta pressisti toros / residens
in aula!», «¡Oh, qué grandiosa oprimiste los elevados lechos, aposentada en el pala-
cio!», vv. 698-697) y su única aparición en la obra durante el tercer acto está asociada
con el sueño («lata quo praeceps toros / cerno iugales pariter et miror meos, / in quis
resedi fessa», «precipitada hacia allí, veo, asombrada, mi lecho conyugal y me recos-
té en él, agotada», vv. 726-728)20. Para destacar esta conexión entre lo femenino,
la sexualidad y el poder en el Imperio, resulta relevante traer a colación el hecho de
que el discurso romano sobre el caos suele unir a las mujeres liberadas con el fracaso
masculino y la decadencia (Joshel, 1992: 119).

Todos estos rasgos que aparecen en Séneca también se replican de forma más
explícita en Tácito. Para comenzar, resulta relevante destacar que la primera oración
del capítulo 45 del libro 13 incluye la palabra impudicitia en una referencia indirec-
ta a Popea: «Non minus insignis eo anno impudicitia magnorum rei publicae malo-
rum initium fecit». («No menos insigne impudicia ocurrió en ese año, origen de
grandes males para la república», Ann. 13,45,1-2). Este mismo término es empleado
para referir al recuerdo que tienen los ciudadanos de sus acciones luego de su muerte,
cuando se dice que fue recordada «ob impudicitiam eius saevitiamque» («a causa
de su impudor y su saña», Ann. 16,7,2).

En Annales 13.45 se presenta una extensa descripción de Popea donde se pone
foco en la superioridad de su belleza, su riqueza, su capacidad de conversar y, sobre
todo, el hecho de que mostraba externamente modestia («modestiam praeferre»).
Gracias a su hermosura y nobleza logra acceder a la corte y, tal como señala Tácito,
emplea «blandimenta et artes» para seducir y persuadir a Nerón: «Poppaea primum
per blandimenta et artes ualescere, imparem cupidini et forma Neronis captam simu-
lare» («Popea primeramente se hizo valer a través de gentilezas y artificios, y simuló
ser inferior al deseo y estar cautivada por la belleza de Nerón», Ann. 13.46.4-5).
Justamente Popea se aprovecha del deseo erótico de Nerón para lograr sus propósitos

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
3

19 Kragelund (2005: 83) señala que: «In short, the dramatist’s negative casting of lust and sex,
Venus and Amor is by no means ‘a motif not developed in the play’. Its presence is pervasive and consis-
tent. Venus was behind the first of the drama’s accursed weddings (258) as she is behind the final».

20 Sobre esta escena, Ginsberg (2016b: 53) traza diferentes puntos de contacto entre Popea
y Turno en Eneida: «Poppaea’s vision, with its blatant echo of Agrippina’s end, implicitly also recalls
the violent death of Turnus and the way in which Vergil emphasizes the human cost of Roman impe-
rium». Del mismo modo, el intertexto virgiliano opera en la obra identificando de manera implícita,
por ejemplo, a Octavia con Dido, e incluso también a Agripina (2016b: 57).



y el sexo se transforma en una herramienta al servicio de la mujer. A diferencia de
Octavia, que adopta un rol pasivo y casi periférico en la narración de Tácito, Popea
emplea «varius sermo et ad metum atque iram adcommodatus» («conversación varia-
da y acomodada al miedo y a la ira», 14.62.1) para asegurar su posición como nueva
esposa de Nerón, lo cual la coloca en una posición activa pero que, al mismo tiempo,
depende de una retórica femenina basada en la palabra. Del mismo modo apare-
ce representado este rasgo en Octavia a través del discurso de la Nodriza: «Quis tot
referre facinorum formas potest / et spes nefandas feminae et blandos dolos / regnum
petentis per gradus scelerum omnium?» («¿Quién puede referir tanta variedad de
delitos y de esperanzas nefastas y de los seductores engaños de esa mujer que busca-
ba el reino a través de todo tipo de crímenes?», Oct. 157-159). En relación con esto,
Santoro L’Hoir (2006: 144) señala que, al estudiar el vocabulario de Tácito en relación
con otros autores romanos, se puede observar cómo la influencia que ejercieron las
mujeres sobre los emperadores julio-claudios es referida en términos de persuasión,
seducción, magia, y asesinato, poniendo énfasis en esta cualidad persuasiva que el
lenguaje adopta en la tragedia.

En cada una de estas caracterizaciones de Popea podemos trazar un corre-
lato: la simulación, en tanto Popea adopta superficialmente rasgos asociados con la
pudicitia que encubren el hecho de que, en realidad, resulta un agente subversivo
(Langlands, 2006: 340). Podemos considerar que, en el caso de Popea, la pudicitia
no se asume del todo como un valor moral que guía el comportamiento esperable
de una mujer romana, sino como un instrumento a través del cual evadir la crítica
del pueblo y a su vez seducir al varón. O sea que, más que ser una forma de vida, se
convierte en una apariencia que se adopta.

Como refuerzo de esto, del mismo modo que ocurre con Octavia, existe para
Popea una serie de figuras mitológicas femeninas que enfatizan su caracterización.
Estas aparecen en el coro de los versos 201-221 y 762-779. 

Leda, Europa y Dánae son las figuras centrales que aparecen en ambos pasa-
jes; siguiendo la constante comparación entre Octavia y Juno, resultan contrarias
a esta, pues Júpiter tuvo amoríos con ellas21. Sin embargo, hay una clara distinción
en el tono que adopta cada uno de los segmentos líricos. El primero de los coros se
pone en boca de la Nodriza cuando esta intenta contener y calmar el lamento de
Octavia: «et hanc leuis fallaxque destituet deus / uolucer Cupido: sit licet forma
eminens, / opibus superba, gaudium capiet breue» («También a esta la destituirá el
frívolo y falaz dios alado, Cupido: aunque sobresalga por su belleza y sea soberbia por
sus recursos, recibirá un breve gozo», vv. 198-200). En él le cuenta a la princesa las
dificultades de Juno y cómo logró finalmente asegurarse la lealtad de su esposo. Sin
embargo, el segundo es puesto en boca de una parte del pueblo que, por oposición

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
4

21 Algunas versiones latinas de estos mitos son: Europa (Ov. Met. 2.833-875; Fast. 5.603-621;
Hig. Fab. 178), Dánae (Ov, Met. 4.611-621; Hig. Fab. 63), Leda (Hig. Fab. 77).



al coro que se analizó en la segunda parte de este trabajo, resulta favorable a Popea.
La Nodriza emplea los exempla mitológicos con el objetivo de mostrarle a Octavia que
existe una esperanza y una posibilidad de sobrellevar la adversidad de la situación,
mientras que el pueblo los utiliza con el propósito de ensalzar a Popea al comparar-
la con semejantes personajes. El trabajo de Barón (2024: 87) resulta interesante ya que,
si bien se ocupa específicamente del rapto de Europa, advierte sobre la importancia
que tiene el componente erótico en este tipo de mitos: «Los autores hacen uso de estos
recursos de distintas maneras, no solo a modo de operar dentro de sus obras, sino
también, en muchos casos, para explotar el que quizás sea el componente más impor-
tante de todos: el erotismo».

En ambos pasajes las descripciones de los sujetos que participan en el acto
son centrales para impregnar el texto de este carácter erótico: las plumas del cisne
con las que se reviste Júpiter y aprieta contra su pecho a Leda, la impetuosidad e irre-
verencia de la figura del toro en el rapto de Europa, la lluvia que se derrama sobre
Dánae. La puesta en acción de este tipo de sexualidad, a su vez, implica la adopción
de una nueva apariencia por parte de Júpiter con el objetivo de concretar el hecho,
pero esto no es lo único que debe ocurrir. Este tipo de relatos generalmente resul-
ta problemático, en principio, por la posición de víctima que asumen los persona-
jes femeninos. Sin embargo, como plantea Deacy (2013: 397): «certain encounters
between gods and young females involve female agency–and even desire». A partir
de este planteo se puede problematizar y ampliar en un alto grado la implicancia
del deseo erótico. En este sentido, existe una cierta ambigüedad en la agencia de estos
personajes en relación con la cual se pueden trazar correlatos entre los exempla mencio-
nados y Popea: no resulta imposible sostener que la estética virginal de las doncellas
y sus mitos es en realidad un componente más de la impronta erótica de los rela-
tos, y que, en realidad, existe una cuota de deseo sexual en estos encuentros que,
para concretarse, requieren que cada uno de los participantes adopte un rol específi-
co. Entonces, parece ser que pudicitia, castitas y virginitas que se consideran valores
apropiados a la mujer romana son, al menos en estos casos, meros componentes de
una apariencia que se adopta con determinados propósitos; en el caso de Popea, para
llegar a Nerón. En sintonía con esto, como señala Robson (1997: 80) respecto a los
mitos de rapto: «However, the myths show that by acquiescing in this masculine
sexuality in an appropriate context they will reap benefits».

También resulta interesante señalar cómo para estos tres exempla mitológi-
cos en realidad no existen prácticamente consecuencias palpables en el desencadena-
miento de los acontecimientos sociales, es decir, pareciera existir en unas coordena-
das espaciotemporales aisladas del tiempo de la sociedad. Esto es lo contrario a lo que
ocurría en el caso de Lucrecia y Virginia, que, como se mencionó anteriormente,
resultaron figuras decisivas para el devenir del pueblo (cf. Ginsberg, 2016c: 157).
Entonces, hasta este punto, el romance entre Nerón y Popea parece únicamente invo-
lucrar deseo y placer erótico sin consecuencias sociales. Sin embargo, hay un exemplum
que no aparece en el segmento lírico de la Nodriza, pero sí en el del pueblo romano,
que exhibe lo contrario: Helena.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
5



formam Sparte iactet alumnae
licet, et Phrygius praemia pastor,
uincet uultus haec Tyndaridos,
qui mouerunt horrida bella
Phrygiaeque solo regna dedere. (Octavia 773-777).

Esparta puede jactarse de la belleza de su doncella, y el pastor frigio de su premio;
esta vencerá al rostro de la hija de Tindáreo, que movió horribles guerras y dejó
en el suelo al reino de Frigia.

Al tener la representación común en el mito, si se piensa como la responsable de
la guerra y subsecuente caída de Troya, al trazar un correlato entre ella y Popea, se
refuerza la idea de la potencial destrucción que podría traer este matrimonio para
Nerón (Baroff, 2024: 195-197). Entonces, si se supone que el coro que ocupa los
versos 762-779 es partidario de Popea, la introducción de la figura de Helena socava
toda posibilidad de defensa. La decadencia de Roma, al igual que la caída de Troya,
está asociada necesariamente con la belleza y el erotismo femenino encarnado en ambos
personajes. En cuanto a esto, Kragelund (2005: 81) comenta: «But when the Chorus
proceeds to dwell on the fact that Helen’s ‘face (had) launched the horrors of war’
(horrida bella, 776) and ‘brought down the Phrygian realm’ (777), one starts wonder-
ing about the implications of these ill-boding Trojan allusions, only to be interrupted
by the Prefect’s messenger who hurriedly breaks in, announcing that a revolt has
broken out, with the people marching on the Palace and overturning the hated statues
of Poppaea».

Ocurre también otro fenómeno asociado con estos personajes y la cuestión
de la belleza física: un proceso de mitificación. Para esto, resulta interesante remitir-
se a la narración de las exequias posteriores al asesinato de Popea en Annales: «corpus
non igni abolitum, ut Romanus mos, sed regum externorum consuetudine differtum
odoribus conditur tumuloque Iuliorum infertur. ductae tamen publicae exequiae
laudavitque ipse apud rostra formam eius et quod divinae infantis parens fuisset alia-
que fortunae munera pro virtutibus» («El cuerpo no fue incinerado, como es costum-
bre romana, sino que, según la de los reyes extranjeros, es embalsamado y colocado
en el túmulo de la familia Julia. En efecto, se llevaron a cabo exequias públicas y el
mismo Nerón alabó su belleza en los Rostros y puesto que había sido madre de una
niña divina y otras riquezas de la fortuna como si fueran virtudes», 16,6,5-10). Esta
ceremonia que Nerón dispone luego de asesinar él mismo a su esposa, y que el propio
autor indica se opone a las costumbres romanas, tiene por propósito lograr que el
rasgo más característico de Popea, es decir, su belleza, sobreviva al paso del tiempo.
En este sentido, el embalsamamiento del cuerpo parece, al menos en términos cultu-
rales, contraponerse tanto al Romanus mos como a la naturaleza misma. Entonces,
a partir de esta narración de Tácito, de la exaltación de la forma de Popea en esta obra
como en Octavia y el empleo de estos paradigmas mitológicos donde las caracterís-
ticas físicas se asocian con elementos que reafirman el erotismo de los relatos, se produ-
ce la divinización de Popea, un mito en torno a su belleza que, al igual que la moral
modélica de su contraparte (Octavia) sobreviva a lo largo del tiempo.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
6



OPRESIÓN, VIOLENCIA Y METUS MORTIS

Sin embargo, a pesar de esta aparente dicotomía radicalmente antitética que
se suele plantear –y que resulta ampliamente productiva para analizar ambos perso-
najes– existe un punto en común entre ambas mujeres: la muerte. En obras tan
plagadas por la violencia brutal del emperador, todos los sujetos que se encuentran
en su entorno, incluso los ciudadanos, son potenciales víctimas. Ante esta constante
amenaza de la muerte existen dos maneras de actuar: rebelarse o ser cómplice. Clara-
mente el pueblo romano intenta lo primero, y es esa revuelta en contra del poder
del princeps lo que lleva a la matanza, que, en última instancia, plantea la posible
lectura de una muerte gloriosa. Esto es lo mismo que ocurre con Octavia. Es claro
que esa aceptación enfática de su destino trágico es el signo más grande de su virtus,
y su carácter ejemplar en términos morales es lo que impide que ceda a los deseos
del tirano:

OC. Iungentur ante saeua sideribus freta
et ignis undae, Tartaro tristi polus,
lux alma tenebris, roscidae nocti dies,
quam cum scelesti coniugis mente impia 
mens nostra, semper fratris extincti memor. (Octavia 222-226).

OC. Se unirán las crueles olas con las estrellas y las corrientes con los fuegos, al triste
Tártaro, el cielo, a la luz de la vida, las tinieblas, a la noche cargada de rocío, el día,
antes de que mi alma se una a la mente impía de mi criminal esposo, siempre memo-
riosa de mi hermano asesinado.]

Es esta decisión de la muerte virtuosa por sobre los sufrimientos en vida que conlle-
va la vida con Nerón lo que, al menos en primera instancia, supone que la adopción
de la pudicitia junto con el resto de los valores asociados a la femineidad ejemplar
se verifica en Octavia. En el caso de Popea tenemos una diferencia bastante eviden-
te en función de los autores: la obra de Tácito presenta a ambas mujeres como mode-
los contrarios (impudica vs pudica), y se hace evidente que las acciones llevadas a cabo
por Popea no tienen buenas intenciones y terminan por sellar la sentencia de Octa-
via. Sin embargo, en la tragedia esto no parece ser tan sencillo, lo cual queda claro
cuando la Nodriza le dice a Octavia que «Subiecta et humilis, atque monumenta
exstruit / quibus timorem fassa testatur suum» («Sumisa y humilde, también constru-
yó monumentos con los que confiesa y da pruebas de su temor», vv. 196-197). En
la tragedia, Popea también se encuentra temerosa cuando tiene su sueño cuasi-
premonitorio: «Confusa tristi proximae noctis metu / uisuque, nutrix, mente turba-
ta feror, / defecta sensu». («Confundida por el miedo de la funesta visión de la noche
pasada, Nodriza, soy arrastrada por mi mente turbada, abandonada por el sentido»,
vv. 712-714). En el caso de Popea, en vez de asumir su muerte de manera heroica
como Octavia, adopta características asociadas a la pudicitia pero de manera tal que
ella misma parezca atractiva a Nerón y, así, sobrevivir a su violencia. Aun así, ese

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
7



sueño de Popea lo único que hace es, desde un punto de vista narrativo, profetizar
su propia muerte22.

Por último, una cuestión notable que separa ambas obras es aquello que
cuentan en cuanto a la muerte de ambas mujeres, pues las mismas no son puestas
en escena en la tragedia, pero sí en Annales. Octavia concluye con el exilio de su prota-
gonista de Roma y el terror de Popea por su devenir. Sin embargo, Tácito presenta,
con mayor o menor extensión, las escenas de muerte de ambas mujeres. Para comen-
zar, la narración de la muerte de Octavia (Tac. Ann. 14,64) es altamente grotesca
e, incluso, se introducen una serie de elementos que inducen al pathos por parte del
lector: la aclaración de su edad («puella vicesimo aetatis anno», «doncella de veinte años
de edad»), su sufrimiento sin fin («nondum tamen morte adquiescebat», «sin embar-
go, todavía no hallaba reposo en la muerte») y el recuerdo de su estirpe («commu-
nisque Germanicos et postremo Agrippinae nomen cieret», «invocaba el nombre de
la común estirpe de los Germánicos y, finalmente, el de Agripina»). Luego se procede
a narrar su muerte en sí: «restringitur vinclis venaeque eius per omnis artus exolvun-
tur; et quia pressus pavore sanguis tardius labebatur, praefervidi balnei vapore eneca-
tur. additurque atrocior saevitia quod caput amputatum latumque in urbem Poppaea
vidit» («Es sujetada con cadenas y sus venas son abiertas por todos los miembros;
y, puesto que la sangre, paralizada por el pavor, fluía lenta, la asfixian con el vapor
de un baño hirviendo. Y se le agrega una crueldad más atroz, que Popea contem-
pló su cabeza, cortada y llevada a la ciudad», Ann. 14,64,7-11). El carácter grotesco
y cruel de este episodio tiene como función expresar la crudeza de la violencia nero-
niana a través de la incongruencia entre la víctima inocente y su muerte hiperbólica.
Garibotti (2025: 23), al hablar sobre los mecanismos de la violencia de patriarcal
neroniana, plantea que: «Moreover, the brutality of Octavia’s execution suggests an
intent of both symbolic and physical annihilation, characteristic of violence that
transcends political motivations to target the female body».

A su vez, por lo menos hasta esta parte de la obra de Tácito, esa misma
crueldad que se le adjudica a Nerón y a sus ministros es adjudicable a Popea, que pare-
ce regocijarse con la muerte de su predecesora. Sin embargo, esto parece cambiar
en el momento de su muerte: «Post finem ludicri Poppaea mortem obiit, fortuita
mariti iracundia, a quo gravida ictu calcis adflicta est. neque enim venenum credide-
rim, quamvis quidam scriptores tradant, odio magis quam ex fide: quippe liberorum

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
8

22 Bexley (2017: 163) señala que: «Like all forms of historical fiction, the Octavia plays on
the audience’sprior knowledge of events, and invites us to see in Octavia’s imminent death the shadow
of Poppaea’s own impending demise. Both women marry Nero under Agrippina’s dire auspices; both
will die as a direct result of their marriage». Este vínculo entre ambos personajes es también notado
por Ginsberg (2016c: 153): «In other words, the woman against whom the chorus murderously rages
is but a reflection of its own beloved Octavia, who opens the play with a strikingly parallel scene. Scholars
have long noted the play’s curiously sympathetic characterization of Poppaea and her role as Octavia’s
dramaturgical doublet».



cupiens et amori uxoris obnoxius erat» («Luego del fin de los juegos, Popea encon-
tró la muerte a causa de un rapto de ira de su marido, por quien fue golpeada, estan-
do embarazada, con una patada. En efecto, no creería que fuera veneno, aunque
ciertos escritores lo transmitan, más por odio que por convicción: de hecho, estaba
deseoso de hijos y prendado por el amor de su esposa», Ann. 16,6,1-5). El acto que
lleva a la muerte de Popea es, al igual que en el caso de Octavia, altamente violento,
y es esta violencia la que las coloca, otra vez, en un lugar similar. En palabras de Gari-
botti (2025: 23): «Finally, the death of Poppaea Sabina, although tied to an episode
of uncontrolled rage, stands out for its lack of evident political motivations, appearing
as an act of brutality aimed at reaffirming male control». Aquella mujer que urdió
extensamente el asesinato de Octavia termina muriendo a manos del tirano que no
logra controlar sus pasiones23. Esto tiene sentido teniendo en cuenta la caracterización
de Nerón a lo largo de Annales pero también, como ya se señaló, en Octavia, y resul-
ta ser tan evidente que el mismo narrador del episodio emplea la primera persona en
el pasaje para refutar versiones contrapuestas y para reafirmar el carácter vehemente
del emperador, dejando de lado, aunque sea en primera instancia, sus intereses perso-
nales. En este sentido, Tácito logra, a través del asesinato de Popea, presentarla como
otra víctima de la violencia imperial, aunque con una cantidad destacablemente menor
de elementos patéticos. Pero, a diferencia del autor de Octavia, no borra de su obra
su inserción en la trama que lleva a la muerte de la princesa. 

CONCLUSIONES

En conclusión, podemos observar cómo en Tácito y Séneca el principal punto
de contraste entre los personajes de Octavia y de Popea se encuentra en la cuestión
de la pudicitia y sus valores y comportamientos asociados: aquellos que se encuentran
presentes en una de ellas no lo están en la otra, o si lo están, se dan de forma mera-
mente aparente. En el caso de Octavia, su caracterización encarna de forma modé-
lica las virtudes que se esperan de la mujer romana, y por ello se le adjudican exempla
mitológicos e históricos que refuerzan la misma: en primer lugar, el exemplum más
característico asociado a Octavia y que estructura por completo las relaciones entre
los diversos personajes es el de Juno, en su calidad de soberana, hermana, y esposa legí-
tima de Júpiter. También se encuentran Lucrecia y Virginia, víctimas de la violencia
masculina y paradigmas de una feminidad virtuosa cuyas muertes generan grandes

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 2
9

23 Harris (2023: 143) señala, al hablar del episodio del asesinato de Apronia (Tac. Ann. 4.18-
22), que la adjudicación de los motivos del femicidio a un rapto de ira es algo común en la literatura:
«Many extant literary examples of domestic violence report that the perpetrator acted out of anger,
passion, or jealousy, or was ‘provoked’, for example, by an act of adultery. This is true elsewhere in the
Annals; for instance, Tacitus suggests Poppaea was killed in a chance outburst of anger from Nero».



cambios en las estructuras sociales romanas. Finalmente se encuentran Electra e Ifige-
nia, heroínas icónicas del mito griego que encarnan la fidelidad y la inocencia, respec-
tivamente, y cuya trasposición en el contexto de la Octavia permiten establecer una
degradación de ese pasado mítico respecto de la realidad de la Roma de Nerón. En
el caso de Popea, la pudicitia es aparente y se emplea como un instrumento para
un fin, de modo que, a primera vista, señala la decadencia de las virtudes romanas y es
un indicio de la corrupción moral que ambos autores plantean. Se trata de una deci-
sión por parte del soberano que relega el honor y la virtus para poner foco en el placer
sexual. En este sentido, los exempla que se corresponden con este personaje son los
de las amantes de Zeus (a saber, Leda, Europa y Dánae), que no encarnan caracterís-
ticas virtuosas, sino que ya desde su representación tanto en la Octavia como en otros
intertextos oportunamente mencionados, dejan en claro que el núcleo de su repre-
sentación se basa en el placer sexual que, a su vez, involucra un juego de apariencias
que enfatiza el erotismo. Además, se encuentra el exemplum de Helena, que represen-
ta el aspecto destructor de la belleza. 

Sin embargo, si bien la base de la contraposición entre ambas mujeres es
evidente, esta dicotomía no debe encubrir el hecho de que es la violencia masculi-
na encarnada en la figura de Nerón la que impulsa a la puesta en juego de diversas
estrategias para cambiar, en la medida de lo posible, su destino individual y social.
A pesar de que en Tácito, por ejemplo, podamos plantear que en un principio Popea
actúa como antagonista de la princesa y la forma en la que actúa resulta moralmen-
te cuestionable, su muerte violenta a manos del emperador la pone en el mismo nivel
que su predecesora, la vuelve víctima de la opresión neroniana. Incluso el autor de
Octavia, si bien pone en palabras de personajes como la nodriza este cuestionamien-
to a la bondad de Popea, en el único momento donde aparece en toda la tragedia
la presenta como una mujer temerosa de su destino –que para aquel entonces ya perci-
bía como cierto–. En este sentido, ambos autores dejan observar de maneras y en medi-
das diferentes que, al final del día, estas formas aparentemente antitéticas de expre-
sión y de configuración de la femineidad, virtuosa o no, representan diversos modos
e intentos de supervivencia a la opresión imperial.

RECIBIDO: agosto 2025; ACEPTADO: octubre 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 3
0



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

FUENTES CLÁSICAS

CONWAY, R. S. - WALTER, C. F. (eds.) (1955): Titi Livi Ab Urbe Condita. Vol. 1, Oxford University Press,
Oxford.

FERRI, R. (2003): Octavia: a play attributed to Seneca. Cambridge classical texts and commentaries,
Cambridge University Press, Cambridge.

GOOLD, G. P. - MILLER, F. J. (1997-1984): Ovid Metamorphoses in Two Volumes, Loeb Classical Library,
Harvard University Press, Cambridge.

WELLESLEY, K. (1986): Cornelii Taciti libri qui supersunt. Tomus I, pars II: Ab excessu divi Augusti libri
XI-XVI, Biblioteca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, B.G. Teubner, Leipzig.

BIBLIOGRAFÍA CRÍTICA

BAROFF, M. (2024): Rereading Octavia and Poppaea: Unraveling the Literaru Afterlives of Nero’s Wives
[Tesis doctoral], Duke University. https://hdl.handle.net/10161/30935.

BARÓN, C. A. (2024): «El rapto de Europa en la literatura antigua: desde el período helenístico al tardo-
antiguo», Circe De clásicos Y Modernos 28 (1): 67-89.

BEXLEY, L. (2017): «Double Act: Reperforming History in the Octavia», R. HUNTER - A. UHLING (eds.),
Imagining Reperformance in Ancient Culture: Studies in the Traditions of Drama and Lyric,
Cambridge University Press, Cambridge, pp. 160-183.

CHAPLIN, J. D. (2000): Livy's Exemplary History, Oxford University Press, Oxford - New York.

CID LÓPEZ, R. M. (2014): «Imágenes del poder femenino en la Roma antigua. Entre Livia y Agripina»,
Asparkía 25: 179-201.

DEACY, S. (2013): «From “Flowery Tales” to “Heroic Rapes”: Virginal Subjectivity in the Mythological
Meadow», Arethusa 46 (3): 395-413. 

DÍAZ LÓPEZ, L. (2024): «La importancia de la castitas en Lucrecia y Virginia: el ideal femenino en Tito
Livio a través del uso de exempla», Espacio, tiempo y forma. Serie II, Historia antigua 37: 87-112.

FERRI, R. (1998): «Octavia’s Heroines: Tacitus Annales 14.63-64 and the Praetexta Octavia», Harvard
Studies in Classical Philology 98: 339-356. 

FLORES, R. A. (2023): «Victorem uictae subcubuisse queror: Representaciones del pudor masculino en
las Heroidas 4, 9 y 17 de Ovidio», Argos: Revista de la Asociación Argentina de Estudios Clási-
cos 50. https://doi.org/10.14409/argos.2023.50.e0060.

GARIBOTTI, M. (2025): «Romans Who ‘Love’ Too Much: Femicide in Imperial Rome», The Ancient
History Bulletin 39.1-2: 16-37.

GINSBERG, L. D. (2016a): «Introduction», L. D. GINSBERG, Staging Memory, Staging Strife: Empire
and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York, pp. 1-24.

GINSBERG, L. D. (2016b): «Models of Strife for the Domus Augusta», L. D. GINSBERG, Staging Memory,
Staging Strife: Empire and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York,
pp. 25-58.

GINSBERG, L. D. (2016c): «Citizens of Discord», L. D. GINSBERG, Staging Memory, Staging Strife: Empire
and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York, pp. 141-179.

GIROD, V. (2013): Les Femmes et le sexe dans la Rome antique, Tallandier, Paris.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 3
1

https://doi.org/10.14409/argos.2023.50.e0060
https://hdl.handle.net/10161/30935


GLARE, P. G. W. (ed.) (1968-1982): Oxford Latin Dictionary, Clarendon Press, Oxford. 

GREGGI, C. (2023): «Pudicitia et honneur féminin à Rome», CHR. BADEL - H. FERNOUX (dirs.), Honneur
et dignité dans le monde antique, Pr. Universitaires de Rennes, Rennes, pp. 143-176.

HARRIS, K. (2023): «The princeps investigates: two cases of domestic violence in Tacitus’ Annals»,
Bulletin of the Institute of Classical Studies 66 (2): 138-149.

HARRISON, G. W. M. (2003): «Forms of Intertextuality in the Octavia». Prudentia 35: 112-125. 

HARRISON, G. W. M. (2022): «Myth and Levels of Language in the Octavia», M. CHRISTOPOULOS -
A. PAPACHRYSOSTOMOU - A. ANTONOPOULOS (eds.), Myth and History: Close Encounters,
De Gruyter, Boston.

HERINGTON, C. J. (1961): «Octavia Praetexta: A Survey», The Classical Quarterly 11 (1): 18-30. 

JOSEPH, K. (2018): Pudicitia: The Construction and Application of Female Morality in the Roman Republic
and Early Empire [TFM], Brandeis University, Massachussets. https://doi.org/10.48617/
etd.919.

JOSHEL, S. (1992): «The Body Female and the Body Politic: Livy’s Lucretia and Verginia», A. RICHLIN

(ed.) Pornography and Representation in Greece and Rome, Oxford University Press, New York,
pp. 112-130.

KIRCHER, C. (ed.) (2002): Grammaire fondamentale du latin : création lexicale, la formation des noms
par dérivation suffixale, Peeters, Louvain.

KRAGELUND, P. (2005): «History, Sex And Scenography In The Octavia», Symbolae Osloenses 80 (1):
68-114.

LANGLANDS, R. (2006): Sexual Morality in Ancient Rome, Cambridge University Press, Cambridge.

LÓPEZ GÓMEZ, H. (2015): Las reformas de Augusto y su recepción social [TFM], Universidad de
Santiago de Compostela. https://www.researchgate.net/publication/321082479_Las_refor-
mas_de_Augusto_y_su_recepcion_social.

MILNOR, K. (2011): «Women and Domesticity», V. E. PAGÁN (ed.), A Companion to Tacitus, Wiley -
Blackwell, Malden (MA) - Oxford, pp. 458-475.

MUELLER, H.-F. (1998): «Vita, Pudicitia, Libertas: Juno, Gender, and Religious Politics in Valerius
Maximus», Transactions of the American Philological Association 128: 221-263. 

MURGATROYD, P. (2008): «Tacitus on the Death of Octavia», Greece & Rome 55 (2): 263-273.

PEASE, A. S. (1920): «Is the Octavia a Play of Seneca?», The Classical Journal 15 (7): 388-403. 

POE, J. P. (1989): «Octavia Praetexta and Its Senecan Model», The American Journal of Philology 110 (3):
434-459.

POMEROY, S. B. (1987a): «Las matronas romanas al final de la República y comienzo del Imperio»,
S. B. POMEROY, Diosas, rameras, esposas y esclavas. Mujeres en la Antigüedad Clásica, Akal,
Madrid, pp. 171-212.

POMEROY, S. B. (1987b): «Las mujeres de las clases bajas romanas», S. B. POMEROY, Diosas, rameras,
esposas y esclavas. Mujeres en la Antigüedad Clásica, Akal, Madrid, pp. 213-228.

ROBSON, J. E. et al. (1997): «Bestiality and bestial rape in Greek myth», S. DEACY - K. PIERCE (eds.),
Rape in Antiquity: Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Classical Press of Wales,
London, pp. 65-96.

SANTORO L’HOIR, F. (2006): Tragedy, Rhetoric, and the Historiography of Tacitus’ Annales, University
of Michigan Press, Ann Arbor. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 3
2

https://www.researchgate.net/publication/321082479_Las_reformas_de_Augusto_y_su_recepcion_social
https://www.researchgate.net/publication/321082479_Las_reformas_de_Augusto_y_su_recepcion_social
https://doi.org/10.48617/etd.919
https://doi.org/10.48617/etd.919


THOMAS, J.-F. (2005): «Pudicitia, impudicitia, impudentia dans leurs relations avec pudor: étude
sémantique», Revista De Estudios Latinos 5: 53-73.

VESTER, C. M. (1996): Intertextuality in the Octavia of pseudo-Seneca [TFM], University of Calgary,
Calgary. http://hdl.handle.net/1880/29142.

VOZZA, P. (1990): «Paradigmi mitici nell’ Octavia», L’Antiquité Classique 59: 113-138. 

WATERS, A. (2013): The Ideal of Lucretia in Augustan Latin Poetry [Tesis doctoral], University of Calgary,
Calgary. https://doi.org/10.11575/PRISM/28172.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
42

; 
20

25
 (2

), 
P

P.
 9

-3
3

 3
3

https://doi.org/10.11575/PRISM/28172
http://hdl.handle.net/1880/29142



