LA PUDICITIAY EL DESEO SEXUAL
EN LA REPRESENTACION DE OCTAVIA Y POPEA.
PARADIGMAS HISTORICO-MITOLOGICOS
DE LA FEMINEIDAD EN LOS ANNALES DE TACITO
Y LA OCTAVIA DE PSEUDO-SENECA

Thomas Acevedo Algarbe

Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosoffa y Letras (Argentina)
thomacev2002@gmail.com

RESUMEN

El presente trabajo se propone analizar de manera comparativa la caracterizacién contrapues-
ta de los personajes de Octavia y Popea en Annales de Técito y Octavia de pseudo-Séneca
a partir de la nocién de pudicitia, en funcién de sus comportamientos y protocolos sexuales
asociados. Se plantea que el desenvolvimiento de estos dos modelos de femineidad obedece
a posiciones diferentes respecto de la violencia imperial: la aceptacién del destino trdgico
y la adaptacién a las circunstancias. Esto se observa especialmente a partir del andlisis inter-
textual de los exempla histérico-mitoldgicos empleados y los puntos de contacto y divergen-
cia que se pueden establecer entre el género historiogréfico y la tragedia romana.

PALABRAS CLAVE: género, decadencia imperial, femineidad, mito, moral.

PUDICITIA AND SEXUAL DESIRE IN THE REPRESENTATION OF OCTAVIA AND POPPAEA:
HISTORICAL-MYTHOLOGICAL PARADIGMS OF FEMININITY IN TACITUS ANNALES
AND THE OCTAVIA OF PSEUDO-SENECA

ABSTRACT

This paper aims to comparatively analyze the contrasting depictions of the figures of Octavia
and Poppaea in Tacitus’ Annalesand the pseudo-Senecan Octavia, based on the notion of pudi-
citia, in relation to its associated behaviors and sexual protocols. It argues that the development
of these two models of femininity responds to differing positions regarding imperial violence:
the acceptance of tragic destiny and the adaptation to circumstances. This is particularly
evident through the intertextual analysis of the historical-mythological exempla employed
and the points of contact and divergence that can be established between the historiogra-
phical genre and Roman tragedy.

KEYWORDS: gender, imperial decadence, femininity, myth, morality.

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.01
FORTVNATAE, N° 42; 2025 (2), pp. 9-33; ISSN: e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.42.01
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0009-0000-8043-6864
mailto:thomacev2002@gmail.com

saeculo premimur graui,
quo scelera regnant, saeuit impietas furens,
turpi libido Venere dominatur potens.

Somos oprimidos por un funesto siglo
en el que reina el crimen, se enfurece la desenfrenada impiedad,
domina la poderosa pasién de una vergonzosa sensualidad.

(Octavia 430-432).

INTRODUCCION

El nicleo de la caracterizacién contrapuesta de los personajes de Octavia
y Popea tanto en los Annales de T4cito como en la tragedia Octavia de pseudo-Séneca’
es la pudicitia. Esta virtus, presente ya en los origenes del mundo romano y amplia-
mente trabajada por la critica (¢f Flores, 2023; Girod, 2013; Joseph, 2018; Langlands,
20006; Mueller, 1998), resulta imprescindible en lo que concierne a la legislacién
y normativizacién de los comportamientos femeninos considerados apropiados para
los canones sociales, culturales e incluso religiosos. Es asi que, dependiendo del cumpli-
miento o no de estos pardmetros, se producird un juicio social que pondra en peli-
gro la posicién de la mujer dentro de la estructura social. De este modo, la obser-
vancia de la virtus suscita la puesta en juego de estrategias que permitan asegurar
la supervivencia.

Ahora bien, la historia que es transmitida a partir de autores como Técito
y el autor de la Octavia en torno al régimen de Nerdn estd plagada de personajes feme-
ninos cuyo estatus social, motivaciones y comportamientos varfan radicalmente entre
si. Sin embargo, el andlisis comparativo de los personajes de Octavia y Popea resulta
particularmente productivo y problemitico. En primer lugar, por su aparente oposi-
cién total en términos morales: Octavia representa una feminidad modélica, propia
de su posicién politica y social, cefiida a los pardmetros y estindares que aseguran
su honor, mientras que Popea cultiva la apariencia de la pudicitia y la emplea para
alcanzar sus objetivos. Por lo tanto, en el marco de la decadencia de la Roma impe-
rial sefialada por ambos autores, el asesinato de Octavia y su reemplazo por Popea
se convierte en un indice del cambio de época marcado por el abandono de la virtus
romana. En segundo lugar, por la caracterizacién que de ellas se hace en los sucesos
de ambas obras: la narracién de Técito sobre los eventos que llevan al asesinato de
Octavia la colocan en una posicién de victima, mientras que Popea resulta ser propi-
ciadora y cémplice del crimen, de una manera muy cercana a la de la Octavia. Para

' Si bien el foco de andlisis de este trabajo no se centra en la cuestién ampliamente discu-
tida en torno a la problemdtica de la autoria de la Octavia, se sostiene que la misma resulta apdcrifa,
pero que la influencia de Séneca resulta innegable para su composicién. Cf. Herington (1961), Pease

(1920), Poe (1989).



enfatizar esta contraposicién se empleard, ademds del anélisis comparativo entre las
obras sefialadas, el andlisis intertextual de los diversos exempla histérico-mitolégicos
(a saber, personajes histéricos como Lucrecia y Virginia, y otros que pertenecen al mito
como Juno, Electra, Ifigenia, Europa, etc.) y paradigmas mitoldgicos, con el obje-
tivo de reconocer la forma en la que los mismos interacttian con las obras tanto a nivel
de la caracterizacién de los personajes como a nivel estructural.

Sin embargo, el dar por hecho estas afirmaciones a primera vista resulta reduc-
cionista si se ignoran otros factores y realidades que condicionan a ambos sujetos.
Si bien la contraposicién entre estos personajes es imprescindible para su caracteri-
zacién y para la configuracién emotiva del relato, no hay que olvidar el hecho de que,
en el contexto de la opresién y salvajismo de las medidas del régimen neroniano, tanto
Octavia como Popea resultan victimas de la violencia imperial. En este sentido, mds
que expresar un juicio moral sobre sus respectivas conductas, hay que pensarlas no
tanto como expresiones de una forma de ser, sino como formas de resistencia.

Resulta util comenzar el andlisis a partir de Octavia, més especificamente
de los coros que abarcan los versos 274-375 (favorable a Octavia), 201-220 (segmen-
to lirico de la Nodriza) y 762-779 (favorable a Popea).

EL CONCEPTO DE PUDICITIAY SU REPRESENTACION LITERARIA
EN LA TRAGEDIA Y EN LA HISTORIOGRAFIA

En primer lugar, hay que hacer algunas consideraciones previas sobre el
concepto de pudicitia'y el rol que este valor juega dentro de la vida social romana.
El Oxford Latin Dictionary propone como posibles traducciones «pureza sexual», «casti-
dad», «virtud». Sin embargo, estas definiciones resultan reduccionistas en tanto limi-
tan el alcance del término en cuestién.

Resulta relevante traer a colacién la definicién de pudicitia que Langlands
(2006: 31) propone en su trabajo: «it is a moral virtue [...] that pertains to the regu-
lation of behaviour (either of oneself or of other people) specifically associated with
sex». Este tipo de regulacién proviene de un sentido de «vergiienza» que se encuentra
en el término originario pudory que a su vez implica la posesién de autoconsciencia
respecto de los limites marcados socialmente (muy cercano al término griego c1déq)
que obliga al sujeto a tender a una accién encauzada en ellos. A partir de cuestiones
vinculadas con los estudios de género en la Antigiiedad, se plantea que la pudicitia
estd asociada generalmente con aquel comportamiento considerado esperable para
la mujer romana, que debia ser demostrado publicamente, o sea, que conllevaba una
serie de cualidades y de elementos que se debian tener en cuenta al momento de actuar,
y es esa actuacién la que le aseguraban la honra al sujeto. Esta conducta estd intima-
mente vinculada con la sencillez y la austeridad, tanto en términos materiales como
morales, y con la pasividad. Esto ocurre porque, como indica Joseph: «At the heart
of pudicitia is a need for external control over women by those in power» (2018: 33).
En este sentido, tal como sefiala Thomas (2005), una de las diferencias fundamenta-
les entre el término pudory pudicitia es la cuestién de la constancia, ya que el segundo
término alude por la carga seméntica del sufijo -7z a una cualidad permanente (¢f




Kircher, 2002: 229), que debe estar en constante observacién por parte de aquel
sujeto que la ostenta y que debe retenerse, y por parte de la sociedad que lo juzga
en base a la correspondencia entre su accionar y las expectativas sociales y culturales.
Si esto no ocurre, la mujer puede ser considerada inmoral y, en consecuencia, puede
ser excluida y penada segun el régimen legal, limitando sus posibilidades de accién
ya escasas (Joseph, 2018: 3). Este término tan importante y que, como se sefialard,
tiene una larga tradicién en la historia y en la literatura latina, se constituye como
el principio fundamental de la representacion de los personajes femeninos en la obra
de Séneca y de T4cito, que son numerosos y destacados en ambas.

Para Séneca, es este valor el que permite que las mujeres escapen de aquellas
cosas que son consideradas dafinas e impropias. Es claro por qué esta virtud resul-
tarfa especialmente importante para un estoico, pues, «it requires women to control
what according to ancient authors was inherently immoral: recklessly displayed femi-
ninity» (Joseph, 2018: 39). Es evidente que el autocontrol con respecto a ciertos
comportamientos resulta ser un aspecto central. En relacién con esto, si bien este
trabajo se centra en el andlisis de la pudicitia como valor asociado al género feme-
nino, cabe destacar que la misma no se circunscribe a este de manera estricta, sino que,
por un lado, no estaba asociada a todas las mujeres (por ejemplo, las esclavas) y se
extendia incluso a los varones (Greggi, 2023: 180). En este sentido, un hombre podia
ser considerado impudicus, entre otras cosas, por transgredir las normas y protocolos
esperables del género: la falta de masculinidad, la falta de autocontrol sexual y de
control sobre el otro, la pasividad, etc. (Flores, 2023: 3).

Ahora bien, en relacién con Técito, Milnor (2011: 460) sefiala que «the story
of Roman virtue generally, and specifically domestic virtue, was for many authors
a historical one, involving a contrast between an imagined honorable past and a vice-
ridden present>. En las obras a analizar en este trabajo se puede observar claramente
una literatura cargada de un tono critico respecto de las politicas decadentes del
Imperio, y en T4cito, uno de los elementos mds importantes de subversién y tema-
tizacién de esta decadencia es la presencia de pares antitéticos de personajes. Esto se
evidencia fundamentalmente en diversos rasgos de su representacién incompatibles
con la pudicitia'y, més especificamente, en la asuncién de un rol activo en los asuntos
publicos de Roma. Parece ser que la capacidad de agencia de estos personajes se encuen-
tra en pleno funcionamiento y que la virtus se transforma en un instrumento que
permite pensar en el posible ocultamiento de una forma de actuar que no se ajusta
a la pasividad y al autocontrol esperable de las mujeres en la época. Como sefiala

Joseph (2018: 71-72):

Female power and ambition are worrisome to the Roman patriarchy which is demon-
strated within the surviving literature. Moral restrictions could control women, but
when a woman worked within the confines of pudicitia they had more freedom
not only because they were trusted as already moral individuals, but because through
that morality they were loyal to their family and their male relatives. As long as
women functioned properly within the female sphere they could be considered moral
members of Roman society.

Resulta interesante también senalar las diferencias en la representacion de los
personajes y de los hechos que trae aparejado el género literario empleado en cada una



de las obras. En primer lugar, la adopcién del género trigico por parte del autor de
Octavia le permite llevar a cabo una serie de juegos intertextuales con los paradig-
mas mitoldgicos que, a su vez, ofician en gran medida como modelos literarios sobre
los cuales trasponer el material de la obra. En este sentido, esta tragedia —la dnica
praetexta imperial que conservamos de manera integra— combina multiples elemen-
tos ficticios que entran en tensién con la realidad histérica subyacente a su totalidad
que permiten arrojar una gran cantidad de criticas al gobierno de turno y exponer
su propio programa ético-moral. Sin embargo, y en linea con una de las lecturas que
se propone en el trabajo, la forma trigica deja entrever una cierta ambigiiedad consti-
tutiva que supone que el lector desempefie un trabajo de asignacién de sentido, y la
pluralidad semdntica de la forma mito lo enfatiza. Por otro lado, si bien la historio-
graffa de Ticito también posee una cierta ambigiiedad, especialmente en lo que refie-
re a los juicios morales —que no son enunciados de manera explicita a través de la figu-
ra del enunciador— es evidente que, al menos en los episodios que narran el cursus de
Popea hasta llegar a Nerdn, el asesinato de Octavia y el de Agripina, la subjetividad
del narrador pricticamente no deja lugar a duda en cuanto a su posicién critica
respecto de la forma del gobierno imperial, la cual se erige como una constante insos-
layable a lo largo de Annales—e incluso de Germaniay Agricola (¢f- Milnor, 2011)—.
Aun asi, en ambos autores, se establece una bifurcacién en el universo femenino que
se observa, al menos en un primer plano, en la oposicién de las figuras de Octavia
—que representa una especie de pudicitia ejemplar y modélica— y de Popea —que emplea
esta virtud como un medio para encubrir su accionar en el desarrollo de los aconte-
cimientos.

LA PRINCESA Y EL IMPERIO:
LA FEMINEIDAD MODELICA DE OCTAVIA

Para comenzar, hay que centrarse en la Octavia, mas especificamente en los
versos 273-375, donde el coro formado por ciudadanos romanos habla acerca de
los rumores sobre el divorcio entre la princesa y Nerdn:

Quae fama modo uenit ad aures?

utinam falso credita perdat,

frustra totiens iactata, fidem,

nec noua coniunx nostri thalamos

principis intret teneatque suos

nupa penates Claudia proles,

edat partu pignora pacis,

qua tranquillus gaudeat orbis

seruetque decus Roma aeternum.

Fratris thalamos sortita tenet
maxima luno:

soror Augusti sociata toris

cur a patria pellitur aula?




sancta quid illi prodest pietas
diuusque pater,
quid virginitas castusque pudor? (Octavia 273-288)%.

sQué rumor llegé ahora a nuestros oidos? ;Ojald pierda crédito falsamente arrojado
en vano tantas veces! Y que la nueva esposa no penetre en las habitaciones del princi-
pey la esposa, hija de Claudio, mantenga unos penates suyos. Que dé a luz en el parto
garantias de paz con la cual se regocije con calma el orbe y Roma conserve su gloria
eternamente. La soberana Juno tiene los tdlamos de su hermano, tras haberle tocado
en suerte: la hermana de Augusto, compafiera de sus lechos, ;por qué serfa expulsa-
da de un palacio paterno? ;De qué le sirve a aquella la santa piedad y su padre divi-
no, de qué su virginidad y casto pudor?’.

Lo primero que resalta el coro es la referencia a la concepcién dindstica del
poder. Tal como sefala Cid Lopez (2014: 181): «En la préctica, las princesas de la casa
imperial, ante el conjunto de la sociedad, destacaban porque representaban mode-
los de feminidad. En este sentido, tenfan que ejercer una funcién fundamental, la de
procrear, de la que dependia la pervivencia de la propia domus. La creacién de este
tipo de figuras modélicas femeninas se vio impulsado por las diversas reformas de indo-
le moral que se propugnaron en la época de Augusto, que giraban en torno a la depu-
racién del mos maiorum. Entre las diversas medidas que se tomaron, resulta importan-
te llamar la atencién a aquellas dirigidas a la domus: 1a lex Julia de maritandis ordinibus
yla lex Julia de adulteriis coercendis. En funcién de estas sanciones, la institucién del
matrimonio se vio necesariamente afectada y, con ello, el rol que la mujer romana
cumplia en ella: el matrimonio y la maternidad fueron las tnicas vias para que las
mujeres de clase media y baja consiguieran distincién. Aun asi, ante la posibilidad del
divorciarse y de contraer matrimonio nuevamente —medida impulsada para aumen-
tar la natalidad en Roma-—, los romanos seguian sintiendo una gran admiracién por
las univirae —mujeres que solo habfan permanecido junto a un hombre en toda su
vida— en tanto modelos de castidad y dignidad (¢f Lépez Gémez, 2015; Pomeroy,
1987). En linea con esto, los elementos que el coro incluye en su intervencién sirven
para reforzar el cardcter modélico de Octavia en tanto mujer y la legitimidad de su
posicién en tanto hermana y esposa de Nerdn. Tal como se indica en este pasaje, es
el cardcter hereditario del poder lo que puede traer la paz a Roma (v. 279).

Otro elemento significativo es la comparacién constante entre Octavia y Juno,
que se repite a lo largo de la obra (v. 211; v. 216; v. 219; v. 535). Juno representa
el matrimonio, el parto y la gracia doméstica, y es su unién con Jupiter lo que asegu-
ra la estabilidad, y la ruptura de este vinculo puede tener consecuencias catastréficas.

2 Todas las citas de Octavia estin basadas en la edicién de Ferri (2003).
3 Todas las traducciones son propias.



Al hablar del vinculo entre esta diosa y la pudicitia, Mueller (1998: 227) senala el
vinculo que Juno tiene con la virtud moral y con la Virtud en tanto diosa, lo cual
reafirma el hecho de que Juno sea una diosa a la que la castidad le importa. La Nodriza
incluso dice que Ner6n volverd a Octavia, pues «amor perennis coniugis castac manet»
(«El amor perenne por una esposa casta permanece», v. 192). Este término castae refie-
re a un valor que se encuentra en el mismo campo semdntico que la pudicitia, y el coro,
como se sefalé anteriormente, adjudica estos conceptos junto con virginitas a Octavia
(vv. 286-288). Respecto a esto, es significativo que este conjunto de ciudadanos roma-
nos sean los que atribuyan dicha caracterizacién a la princesa, puesto que se puede
suponer que, en tanto es el propio pueblo el que habla, ellos mismos proyectan sobre
Octavia las virtudes que consideran modélicas en su concepcion sobre la conducta
femenina. De este modo, el coro trégico cataliza una perspectiva cultural que reafir-
ma el cardcter modélico del personaje.

Estas virtudes que Séneca atribuye a Octavia también le son atribuidas repe-
tidas veces por parte de T4cito en su narracién de los hechos que llevan a su asesina-
to. En este punto hay que recalcar el rol predominante que juega la impronta del
género trdgico en la historiografia de T4cito. Santoro UHoir (2006) llama la aten-
cién, por ejemplo, a la caracterizaciéon que el autor hace sobre una amplia cantidad
de personajes femeninos que, al modo de la tragedia, asumen una actitud y agencia
atribuida generalmente al género masculino. Al hablar de estos personajes hay que
referirse al sintagma «muliebris impotentia» que se emplea para referirse a aquellas
mujeres incapaces de dominar su ambicién y que, en consecuencia, estdn dispues-
tas a transgredir los limites para obtener sus objetivos. Sumado a esto, como se verd
mds adelante al hablar sobre la caracterizacién de Popea, el hecho de que la mujer sea
capaz de apropiarse de la elocuencia y del discurso masculino, tal como en la trage-
dia griega, implica a su vez un peligro. De modo que se puede trazar una cierta
correspondencia entre la representacién que hace Técito de los eventos y la del autor
de Octavia a partir de la presencia de estereotipos, paradigmas y elementos trigicos.

Ahora bien, la caracterizacién pudica de Octavia aparece reflejada, por ejem-
plo, en aquello que una de sus criadas arguye para desmentir su acusacién falsa de
adulterio: «ex quibus una instanti Tigellino castiora esse muliebria Octaviae respon-
dit quam os eius» («una de ellas le respondié al insistente Tigelino que el sexo de
Octavia era mds casto que su bocar, Annales. 14,60,9-11)*. La gravedad de esta acusa-
cién se vuelve mucho mds evidente cuando T4cito sefiala que postremo crimen omni
exitio gravius («por dltimo, una acusacién mds grave que toda clase de muerte», Ann.
14,63,13-14). Evidentemente, este presunto crimen se encuentra diametralmente
opuesto a todos los valores sociales de Roma referidos al comportamiento sexual feme-
nino como la castitas, que se basaba en la idea de privar a la mujer de toda posibilidad

“ Todas las citas de Annales estdn basadas en la edicién de Wellesley (1986).




de convertirse en objeto de deseo sexual, y se opone también a los valores positivos
que el resto de los personajes de la tragedia, como la nodriza y Séneca, consideran que
Octavia encarna’.

Ahora bien, un recurso que se emplea repetidas veces en el coro —y que
también resulta fundamental en la historiografia a modo de sefialar puntos en comdn—
es el de los exempla, en el caso de Octavia, «positivos». Diaz Lépez (2024: 89) sefia-
la que el fin dltimo del exemplum es, sobre todo, «convencer de la conveniencia de
su adopcidn, asimilacién y puesta en préctica, usindose principalmente para impar-
tir lecciones de cardcter moral». Este recurso fue ampliamente utilizado en la trage-
dia romana y la oratoria, pero mds ain en la prosa historiogrifica, donde a partir de
Tito Livio, adopta un cardcter diddctico central, puesto que los jévenes romanos
podian aprender de las acciones de otros si estas mismas eran dignas de ser evita-
das o imitadas (Chaplin, 2000: 13)°. Si bien el empleo particular que hace el autor
de este recurso merece atencién especial, resulta indiscutible el vinculo de esta tradi-
cién con la tragedia, puesto que, al menos en la Octavia, el juego que se establece entre
la realidad neroniana contempordnea y el pasado digno de recuerdo (como modelo
moralmente ambivalente en Livio) permite establecer puntos de contacto y especial-
mente de contraste. En principio, tanto en los Annales como en la tragedia, la histo-
ria no actta tanto a modo de herramienta para pensar el futuro, sino como medio para
expresar y dar a conocer el devenir trdgico de los acontecimientos, donde los crime-
nes del pasado estdn forzados a repetirse y el virtuosismo se corrompe.

En esta obra, sumado a la frecuente referencia a Juno que se sefialé con ante-
rioridad, hay multiples exempla tanto mitolégicos como histéricos que refuerzan la
caracterizacién pudica de Octavia y asocian su historia con la de otras heroinas iconi-
cas de la mitologfa y de la historia grecorromana.

En primer lugar, Lucrecia y Virginia, dos figuras histéricas que aparecen en este
mismo segmento:

Ili reges hac expulerant

urbe superbos
ultique tuos sunt bene manes,
uirgo dextra caesa parentis,
ne seruitium paterere graue et
improba ferret praemia uictrix

dira libido.

> Como sefala Kragelund (2005: 75): It is truly remarkable, therefore, that these charges are
as good as absent in the Octavia (and this, be it noted, in an author allegedly prone to fit ‘in all infor-
mation relating to the characters involved’). If it were not for the accounts of Tacitus and Suetonius
we would in fact be totally ignorant about the sensational nature of these charges. Not that contexts
are lacking where they could easily have fitted in». Segin se plantea, este serfa un ejemplo mds de «falta
de cohesiény, pero seguin indica el autor, también podria leerse como una manera deliberada de limpiar
el nombre de Octavia y restaurar su honor.

¢ Esta idea aparece explicitamente en el prefacio de Ab Urbe Condita (Liv. 1.praef.10).



Te quoque bellum triste secutum est,
mactata tua, miseranda, manu,
nata Lucreti,
stuprum saeui passa tyranni. (Octavia 293-304)’.

Aquellos expulsaron de esta ciudad a los reyes soberbios y vengaron dignamente
tus manes, virgen asesinada por la diestra de su padre para que no soportaras una
dura esclavitud vy, vencedora, no alcanzara el premio a su osadfa un cruel deseo.
También te siguié una terrible guerra a ti, desdichada hija de Lucrecio, sacrifica-
da por tu propia mano, tras sufrir la violacién del cruel tirano.

Ambos personajes se erigen como modelos paradigmdticos de la pudicitia:
en cuanto a la primera, su violacién y posterior suicidio se convirtié en un motivo
pregnante en la literatura posterior (¢f” Waters, 2013)%. Los recursos descriptivos que
Tito Livio emplea al narrar este episodio de la historia romana se centran en aspectos
vinculados con esta virtud’: los hombres encuentran a Lucrecia en su casa, ambiente
privado y doméstico, atribuido socialmente a la mujer, usando el telar, simbolo de
la virtud femenina, y su decision de suicidarse representa en un alto grado su concien-
cia moral, pues, a pesar de haber sido violada, se considera a si misma impudicay no
desea volverse un ejemplo para otras mujeres en esa situacion (Diaz Lépez, 2024: 100).

Por otro lado, se encuentra Virginia, referida indirectamente como «virgo dextra
caesa parentis» (v. 296), a quien Apio Claudio intentd seducir mediante regalos
y promesas, viol6 y redujo a la esclavitud de Marco, su siervo, mancillando su castizas
de una forma similar a Lucrecia. Finalmente encontré la muerte a manos de su padre
como medio para lograr su libertad y redimirse". En este sentido, si bien en la histo-
ria de Octavia no hay rastros de una violacién, la acusacién de adulterio que se le impo-
ne es un punto de inflexién en su historia, y podemos trazar un correlato entre los tres
personajes: la muerte de estas tres mujeres, antes de ser fisica, es social. También los
crimenes cometidos contra estas son indefectiblemente determinantes en la historia
romana en forma de denuncia: la muerte de Lucrecia marca el final de la Monarquia,
la de Virginia el final del Decenvirato, y la de Octavia es un indicio del final de las
buenas virtudes y el comienzo de la degeneracién moral romana que trajo aparejada
el Imperio, un alejamiento de la «vera priorum uirtus quondam Romana fuit» («La
verdadera virtud romana fue de los primeros hombres en otro tiempo», Octavia vv.

291-292)".

7 Se enfatiza la carga religiosa del verbo macto que aparece en el verso 301, de cuya misma rafz
proviene el sustantivo mactatus que aparece durante la narracién del sacrificio de Ifigenia en Lucrecio:
«hostia concideret mactatu maesta parentis» («cayera como triste victima por el sacrificio de su padre»,
Lucr. 1,v. 99).

® Algunas versiones del episodio de Lucrecia son Liv. 3, 57.1-59.3 y Ov. Fast. 2, 685-852.

’ Liv. 1,57,8,2-10.1.

1 El episodio de Virginia se narra en Liv. 3, 44-48.

"' Estos exempla que aparecen en referencia a Popea permiten observar un punto de ruptura
entre el contexto histérico de estos y las circunstancias de Roma en la época julio-claudia: «Early Rome




La figura de Agripina también se hace presente en varias instancias de la obra
y su matricidio se considera un nefas magnum («enorme impiedad», vv. 309-310) que
presenta varios paralelismos con la historia de Octavia y su desenlace™. Aun asi, Agri-
pina resulta esencialmente diferente a la primera por su forma de actuar. Un rasgo
no menos importante y que va de la mano con la pudicitiay la castitas que se espe-
ra de una mujer romana es la pasividad: en la obra de Séneca, el tnico mévil que
expresa Octavia es su deseo de morir, el cual no persigue ni evita. Ya desde su prime-
ra intervencién en la obra se hace evidente que aceptd su destino, ademds de que gran
parte de sus intervenciones (si no todas) se centran en su lamento por las muertes
de su familia y por la crueldad de Nerén. Esto mismo ocurre en la narracién del epi-
sodio en Annales, donde, por ejemplo, Octavia no cuenta con ningtin discurso direc-
to (¢f Murgatroyd, 2008: 265). Por el contrario, Agripina, que emplea fundamen-
talmente el discurso directo, busca influir en el accionar de su hijo de manera activa,
hasta tal punto que se le ofrece sexualmente: «cum id temporis Nero per uinum et
epulas incalesceret, offerret se saepius temulento comptam et incesto paratam»
(«Como por aquel tiempo Nerdn se calentara por el vino y los banquetes, repeti-
das veces se le ofreciera a él, borracho, arreglada y preparada para el incesto», Ann.
14,2,2-3). De este modo, si bien Octavia y Agripina poseen puntos en comun en
cuanto a su vinculo familiar y a sus asesinatos, la pudicitiay la castitas solo aparecen
como rasgos representativos de la primera. Harrison (2003: 119), al hablar sobre
la excepcionalidad de Octavia como heroina trigica, sefala que es una de las prime-
ras heroinas trigicas que estd dispuesta a sacrificarse, una mujer pasiva y sumisa a la
autoridad masculina, un tipo similar a las que proliferan en la leyenda romana conta-
da por Livio y otros autores. Por el contrario, Agripina claramente se presenta como
un caso de la degeneracién de la virtus, y, segtin Cid Lépez (2014: 186), a través de
ella T4cito «procura enfatizar el protagonismo de las mujeres bajo su reinado, un claro
sintoma de que se habia impuesto un sistema no conforme a las tradiciones romanas»®.

Por dltimo, hay una gran cantidad de exempla mitolégicos que aparecen
a lo largo de la Octavia que resultan significativos para la caracterizacién de Octavia.

needed passive women to play the role of victims over whose dead bodies Roman freedom could be
(re)born. The Republic needed active men to rouse the people and to change the course of history.
The empire, however, returns to the chorus’s first ode and the idea of female martyrs to create a frame
of politically significant women around the play» (Ginsberg, 2016¢: 168).

2 Otro exemplum que aparece es el de Tulia, pero segtin Ferri (2003) resulta poco claro en
el contexto, pero probablemente esté vinculado con el patricidio y sirva como un preludio para la subse-
cuente narracion del asesinato de Agripina que ocupa el resto del coro.

'3 En Séneca aparecen otros exempla de este mismo tono, como los de Livia (v. 941), tercera
esposa de Augusto, y Julia (v. 944), cuya identificacién resulta problemdtica. Sin embargo, Ferri (2003:
397) sefiala que, tomando en cuenta la obra de Técito, este personaje deberfa corresponderse con la hija
de Livia.



En este caso, los mds importantes son, ademds de los referentes a Juno, los de Electra
e Ifigenia. En cuanto a la primera, esta aparece mencionada explicitamente en el
intercambio que mantiene Octavia con su Nodriza durante los primeros momentos

de la obra:

Oc. O mea nullis aequanda malis
fortuna, licet

repetam luctus, Electra, tuos!

tibi maerenti caesum licuit
flere parentem,

scelus ulcisci uindice fratre,

tua quem pietas hosti rapuit

texitque fides: [...] (Octavia 57-64).

Oc. ;Oh, suerte mfa, comparable a ningtin mal, aunque repitiera tus pesares, Electra!
Pudiste llorar al padre asesinado, y vengar el crimen con tu hermano como ejecu-
tor, al que tu piedad salvé del enemigo y tu lealtad protegid.

Independientemente de la referencia explicita a este personaje, la obra estd
muy influenciada por Electra de Séfocles, especialmente en el prélogo (cf Vester,
1996). Por otro lado, el pasaje de Octavia deja en claro el paralelismo entre las his-
torias de ambos personajes (las muertes en sus respectivas familias), pero la diferen-
cia es que Electra logr llorar la muerte de su padre, vengarlo, y ayudar a su herma-
no. La relacién entre ambas funciona en un sentido modélico, pero también sirve
para enfatizar el cardcter de Octavia como heroina. Del mismo modo en que Elec-
tra lamenta la muerte de su padre, Octavia lamenta la de su familia, destruida de
la misma forma que la de los Atridas: por adulterio. Por otro lado, un punto de
contacto mds entre ambos personajes se encuentra en la cuestion de la pietas (v. 63)
y la fides (v. 64), virtudes cominmente asociadas al universo masculino que, en esta
obra, estdn ligadas al universo femenino. La primera, asociada ampliamente con el
respeto y el deber religioso, reside en la bisqueda de justicia por parte de Electra y su
busqueda de restablecer el equilibrio. Justamente la religién es uno de los pocos 4mbi-
tos donde la agencia femenina se puede desarrollar de manera éptima y es esperable
que lo haga. Por otro lado, la fides que Electra tiene por su hermano Orestes, también
refiere a la lealtad femenina asociada a su esposo y a su hogar y el cumplimiento de
sus funciones en el seno de este. Aun asi, como sefiala Ginsberg (2016a: 7), al final
de la tragedia, Octavia comprende que no fue una Electra vengadora, sino una Ifigenia,
una joven sacrificada por las ambiciones de su padre. La referencia a este personaje
estd vinculada con la inocencia (¢ Vozza, 1990: 138). Octavia se equipara a sf misma
durante el segmento lirico con el que concluye el Acto Segundo (vv. 646-668) con
una victima sacrificial («<hos ad thalamos seruata diu / uictima tandem funesta cades,
«Victima funesta conservada largamente para estas bodas, finalmente caerds», vv.
663-664). En linea con esta caracterizacién que se mantiene a lo largo de la obra,
Ifigenia es nombrada explicitamente en boca del tltimo coro de la tragedia que recla-
ma que Octavia sea salvada de la misma forma en la que ella lo fue:




20

), PP 0-33

%)
\Z

025

A

N
ol
<
°

Z

CHO. Lenes aurae Zephyrique leues
tectam quondam nube actheria
qui uexistis raptam saeuae
virginis aris Iphigeniam,
hanc quoque triste procul a poena
portate, precor, templa ad Triuiae.
Vrbe est nostra mitior Aulis
et Taurorum barbara tellus:
hospitis illic caede litatur
numen superums;
ciuis gaudet Roma cruore. (Octavia 971-981).

CHO. Tiernas brisas y Céfiro ligero, que en otro tiempo llevaron a Ifigenia, cubierta
con una nube etérea, tras ser raptada de los altares de la cruel virgen, lleven a esta
también al templo de la Trivia, por favor, lejos del penoso suplicio. Aulide y la tierra
salvaje de los tauros son mds apacibles que nuestra ciudad: alli el poder de los dioses
es aplacado por la sangre de los extranjeros, Roma se regocija con la sangre de sus
ciudadanos.

Ambas comparten su resolucién de aceptar su inevitable muerte y actuar de forma
heroica'. Todos estos rasgos y hechos propios de la historia de Ifigenia se replican
en la historia de Octavia, como, por ejemplo, el hecho de que ambas hayan sido
sacrificadas para satisfacer las ambiciones de los gobernantes®”. Sin embargo, exis-
te una suerte de degeneracién del mito de los Atridas al trasponerse con el contexto
del régimen neroniano: independientemente de la posicién que se adopte respec-
to del motivo de la decisién trigica de Agamendn, es evidente que esta se vio en
menor o mayor medida impulsada por una necesidad social, mientras que la deci-
sién de Nerdn estd movida tinicamente por un deseo subjetivo y cruento. Vester
(1996: 86) sefiala a su vez que estas comparaciones con las hijas sacrificadas de
Agamenén y Priamo dotan de una mayor importancia la muerte de Octavia, equi-
pardndola con las familias del mito troyano, implicando que su muerte representa
el sacrificio de la inocencia durante la caida de la ciudad.

En la dltima parte del coro también aparece una obvia critica al gobierno
de Nerdn a través de la comparacién de Roma con Aulide, donde los Tauros llevaban

1" Tal como sefala T4cito al hablar del exilio de Octavia: «huic primum nuptiarum dies loco
funeris fuit» («Para esta, primeramente, el dia de sus bodas fue como el de su funeral», Ann. 14.63.10).
Esto recuerda en gran medida al engafio a través del cual Agamenén conduce a Ifigenia a ser sacrifi-
cada en lugar de contraer matrimonio con Aquiles.

"> En la narracién que hace Ovidio del sacrificio de Ifigenia, el narrador le atribuye a través
del uso de la metonimia la caracterizacién de casta a este personaje: «castumque datura cruorem / flenti-
bus ante aram stetit Iphigenia ministris» («E Ifigenia, que iba a entregar su casta sangre, permanecia
de pie ante el altar con los ministros que lloraban», Mer. 12,30-31).



a cabo sacrificios humanos en nombre de Artemisa (v. 976-981). Otra vez se vuelve
a retomar en este pasaje final de la obra la cuestién de la decadencia ampliamente
tematizada por ambos autores e ineludiblemente asociada con el género femenino".
Un pasaje similar que destaca la crueldad de los tiempos de Ner6n aparece en Técito
inmediatamente después de la narracién del asesinato de Octavia: «quicumque casus
temporum illorum nobis vel aliis auctoribus noscent, praesumptum habeant, quoties
fugas et caedes iussit princeps, toties grates deis actas, quaeque rerum secundarum
olim, tum publicae cladis insignia fuisse» («Cualquiera que conozca por nuestra obra
o por otros autores los desastres de aquellos tiempos, tengan por supuesto que, cuantas
veces el principe ordené destierros y matanzas, tantas se dieron gracias a los dioses,
y las que en otro tiempo fueron senales de cosas présperas, entonces lo fueron de desas-
tres publicos», Ann. 14.64.12-16). Sin embargo, a diferencia de lo que ocurre en Séneca,
esta violencia brutal que trae aparejada el régimen de Nerdén aparece con él como
tinico agente e impulsor de la decadencia de Roma, a diferencia de Octavia, donde
esa misma violencia parece ser fruto de la degeneracién de las costumbres del pasa-
do, idea ampliamente compartida, como ya se sefial6, con la historiografia romana.
En este sentido, resulta interesante lo que sugiere Ginsberg (2016¢: 178):

As the chorus speaks the play’s final lines and reflects on the events that we have just
witnessed, it also makes a wider statement about Roman character that transcends
a pure condemnation of Nero. Rather, it uses this particular political murder as
a means of commenting philosophically on Rome from a timeless and all-encom-
passing perspective. Civil strife and Rome are inextricably linked, regardless of the era,
the circumstances, or the historical players.

POPEA'Y EL PLACER VELADO:
LA CUESTION DEL DESEO SEXUAL

Como se senal al comienzo del trabajo, la pudicitia constituye una virtud
esperable de la mujer romana modelo vy, tanto en la historiografia de T4cito como
en la tragedia de Séneca, el recurrir a exempla de mujeres que exhiben estas virtudes
de forma paradigmadtica y cuyas historias comparten similitudes entre s colabora con
la construccién del personaje de Octavia en tanto mujer «virtuosa y respetable». Estos
mismos elementos y recursos son retomados al hacer referencia al personaje de Popea,

"¢ En su comentario, Ferri (2003: 405) sugiere que el uso del término hospitis en el verso
979 puede tener como propdsito el evocar el horror de las persecuciones durante la guerra civil y, de
este modo, atraer simpatia a Octavia en tanto sujeto inocente perseguido por Nerdn.

7 Ferri (1998) sefiala también el uso que hace el poeta del modelo de la Antigona de Séfocles
en este ultimo pasaje de la obra, que constituye una adaptacién del kdmos (vv. 806-882) y el cuarto
stdsimon (vv. 944-987). También se evidencian similitudes entre Octavia y Antigona en cuanto a sus
historias, pero no aparece una referencia explicita en la tragedia.




L

o)
O (2

£, NP 42; 2025 |

pero de una forma negativa y diferente, diametralmente opuesta a Octavia, de modo
que acaba por incrementar la simpatia por la primera (Murgatroyd, 2008: 64). Siguien-
do este planteo, podemos observar que los rasgos «positivos» de la pudicitia no se
corresponden en absoluto con la forma de actuar de Popea.

En relacién con esto, el primer elemento a recalcar y que resulta central
para comprender la representacién de Popea en ambas obras es la cuestién de la
belleza. Si bien a Octavia también se le atribuye esta misma caracterizacion, su belle-
za corresponde a un 4mbito mds bien moral, mientras que la de Popea es fundamen-
talmente fisica, lo cual resulta mds agradable a Nerén. Esto aparece de manera expli-
cita en el didlogo que sostienen Séneca y Nerdn: «Probitas fidesque coniugis, mores
pudor / placeant marito; sola perpetuo manent / subiecta nulli mentis atque animi
bona; / florem decoris singuli carpunt dies"®» («Que la rectitud y la fidelidad de la
esposa, sus costumbres, su pudor, complazcan al marido: solo los bienes del alma
y del espiritu duran eternamente, sometidos a ninguna cosa; cada dfa arranca la flor
de la belleza», Octavia 547-550).

Luego de un breve intercambio sobre la naturaleza del amor y su crueldad
e impetuosidad, Nerén declara su posicién:

NE. Hanc esse uitae maximam causam reor,

per quam uoluptas oritur, interitu caret,

cum procreetur semper, humanum genus,

Amore grato, qui truces mulcet feras.

hic mihi iugales praeferat taedas deus

iungatque nostris igne Poppaeam toris. (Octavia 566-571).

NE. Considero que esta es la causa principal de la vida a través de la cual se origina
el placer. Carece de muerte, puesto que el género humano siempre se reproduce
por el grato Amor que endulza a las atroces fieras. Que este dios lleve delante de mf
las antorchas conyugales y una con su fuego a Popea a mi lecho.

Se observa claramente la predileccién de Nerén por el «florem decoris» (v. 550) de
Popea por sobre la «probitas fidesque coniugis, mores pudor» (v. 547) de Octavia.
Se vuelve evidente que las decisiones y posturas adoptadas por Nerén a lo largo de
toda la tragedia y durante la narracién del episodio en la historiografia de T4cito,
ademds de ser violentas, son guiadas por el placer (vv. 566). En este sentido podemos
establecer una comparacién entre Octavia y Popea desde las reglas de actuacién en la
vida sexual conyugal: mientras que el coro destaca el rol de la primera en la continui-
dad del linaje real, un tipo de sexualidad que los romanos concebfan como «correctar,

"% En linea con la posibilidad de la autorfa de Octavia por parte de Séneca, se mantiene una
concepcidn de la belleza que se replica en otras tragedias. El ejemplo mds interesante y rico en términos
de contenido es la segunda intervencion del coro (vv. 736-834) en Fedra de Séneca.



Nerén ve en Popea un objeto de deseo, lo cual claramente sehala un alejamiento de
esta respecto de la pudicitia y la castitas”®. Es mdés, este cardcter sexualmente inten-
so de Popea constituye el nicleo de su representacién y estd presente a lo largo de
la obra de Séneca. Uno de los elementos mds recurrentes en los pasajes donde se hace
referencia a ella es el lecho conyugal: Nerén dice haber encontrado una esposa digna
de su lecho por su linaje y su belleza (vv. 543-545), la Nodriza se encuentra a Popea
recostada en el lecho del palacio («O qualis altos, quanta pressisti toros / residens
in aulal», «;Oh, qué grandiosa oprimiste los elevados lechos, aposentada en el pala-
ciol», vv. 698-697) y su tinica aparicién en la obra durante el tercer acto estd asociada
con el suefio («lata quo praeceps toros / cerno iugales pariter et miror meos, / in quis
resedi fessa», «precipitada hacia alli, veo, asombrada, mi lecho conyugal y me recos-
té en ¢él, agotada», vv. 726-728)*. Para destacar esta conexién entre lo femenino,
la sexualidad y el poder en el Imperio, resulta relevante traer a colacién el hecho de
que el discurso romano sobre el caos suele unir a las mujeres liberadas con el fracaso
masculino y la decadencia (Joshel, 1992: 119).

Todos estos rasgos que aparecen en Séneca también se replican de forma mds
explicita en T4cito. Para comenzar, resulta relevante destacar que la primera oracién
del capitulo 45 del libro 13 incluye la palabra impudicitia en una referencia indirec-
ta a Popea: «Non minus insignis eo anno impudicitia magnorum rei publicae malo-
rum initium fecit». («No menos insigne impudicia ocurrié en ese afio, origen de
grandes males para la republica», Ann. 13,45,1-2). Este mismo término es empleado
para referir al recuerdo que tienen los ciudadanos de sus acciones luego de su muerte,
cuando se dice que fue recordada «ob impudicitiam eius saevitiamque» («a causa
de su impudor y su safa», Ann. 16,7,2).

En Annales 13.45 se presenta una extensa descripcién de Popea donde se pone
foco en la superioridad de su belleza, su riqueza, su capacidad de conversar y, sobre
todo, el hecho de que mostraba externamente modestia («modestiam praeferre»).
Gracias a su hermosura y nobleza logra acceder a la corte y, tal como sefiala T4cito,
emplea «blandimenta et artes» para seducir y persuadir a Nerén: «Poppaea primum
per blandimenta et artes ualescere, imparem cupidini et forma Neronis captam simu-
lare» («Popea primeramente se hizo valer a través de gentilezas y artificios, y simulé
ser inferior al deseo y estar cautivada por la belleza de Nerén», Ann. 13.46.4-5).
Justamente Popea se aprovecha del deseo erdtico de Nerén para lograr sus propésitos

" Kragelund (2005: 83) sefiala que: «In short, the dramatists negative casting of lust and sex,
Venus and Amor is by no means ‘a motif not developed in the play’. Its presence is pervasive and consis-
tent. Venus was behind the first of the drama’s accursed weddings (258) as she is behind the final».

2 Sobre esta escena, Ginsberg (2016b: 53) traza diferentes puntos de contacto entre Popea
y Turno en Eneida: «Poppaea’s vision, with its blatant echo of Agrippina’s end, implicitly also recalls
the violent death of Turnus and the way in which Vergil emphasizes the human cost of Roman impe-
riumy. Del mismo modo, el intertexto virgiliano opera en la obra identificando de manera implicita,
por ¢jemplo, a Octavia con Dido, e incluso también a Agripina (2016b: 57).




y el sexo se transforma en una herramienta al servicio de la mujer. A diferencia de
Octavia, que adopta un rol pasivo y casi periférico en la narracién de Técito, Popea
emplea «varius sermo et ad metum atque iram adcommodatus» («conversacién varia-
da y acomodada al miedo y a la ira», 14.62.1) para asegurar su posicién como nueva
esposa de Nerén, lo cual la coloca en una posicién activa pero que, al mismo tiempo,
depende de una retdrica femenina basada en la palabra. Del mismo modo apare-
ce representado este rasgo en Octavia a través del discurso de la Nodriza: «Quis tot
referre facinorum formas potest / et spes nefandas feminae et blandos dolos / regnum
petentis per gradus scelerum omnium?» («;Quién puede referir tanta variedad de
delitos y de esperanzas nefastas y de los seductores engafios de esa mujer que busca-
ba el reino a través de todo tipo de crimenes?», Oct. 157-159). En relacién con esto,
Santoro UHoir (2006: 144) sefiala que, al estudiar el vocabulario de T#écito en relacién
con otros autores romanos, se puede observar cémo la influencia que ejercieron las
mujeres sobre los emperadores julio-claudios es referida en términos de persuasién,
seduccién, magia, y asesinato, poniendo énfasis en esta cualidad persuasiva que el
lenguaje adopta en la tragedia.

En cada una de estas caracterizaciones de Popea podemos trazar un corre-
lato: la simulacién, en tanto Popea adopta superficialmente rasgos asociados con la
pudicitia que encubren el hecho de que, en realidad, resulta un agente subversivo
(Langlands, 2006: 340). Podemos considerar que, en el caso de Popea, la pudicitia
no se asume del todo como un valor moral que gufa el comportamiento esperable
de una mujer romana, sino como un instrumento a través del cual evadir la critica
del pueblo y a su vez seducir al varén. O sea que, més que ser una forma de vida, se
convierte en una apariencia que se adopta.

Como refuerzo de esto, del mismo modo que ocurre con Octavia, existe para
Popea una serie de figuras mitolégicas femeninas que enfatizan su caracterizacion.
Estas aparecen en el coro de los versos 201-221 y 762-779.

Leda, Europa y Ddnae son las figuras centrales que aparecen en ambos pasa-
jes; siguiendo la constante comparacién entre Octavia y Juno, resultan contrarias
a esta, pues Jupiter tuvo amorios con ellas?. Sin embargo, hay una clara distincién
en el tono que adopta cada uno de los segmentos liricos. El primero de los coros se
pone en boca de la Nodriza cuando esta intenta contener y calmar el lamento de
Octavia: «et hanc leuis fallaxque destituet deus / uolucer Cupido: sit licet forma
eminens, / opibus superba, gaudium capiet breue» («También a esta la destituird el
frivolo y falaz dios alado, Cupido: aunque sobresalga por su belleza y sea soberbia por
sus recursos, recibird un breve gozo», vv. 198-200). En ¢l le cuenta a la princesa las
dificultades de Juno y cémo logré finalmente asegurarse la lealtad de su esposo. Sin
embargo, el segundo es puesto en boca de una parte del pueblo que, por oposicién

?' Algunas versiones latinas de estos mitos son: Europa (Ov. Mer. 2.833-875; Fast. 5.603-621;
Hig. Fab. 178), Dénae (Ov, Met. 4.611-621; Hig. Fab. 63), Leda (Hig. Fab. 77).



al coro que se analizé en la segunda parte de este trabajo, resulta favorable a Popea.
La Nodriza emplea los exempla mitolégicos con el objetivo de mostrarle a Octavia que
existe una esperanza y una posibilidad de sobrellevar la adversidad de la situacién,
mientras que el pueblo los utiliza con el propésito de ensalzar a Popea al comparar-
la con semejantes personajes. El trabajo de Barén (2024: 87) resulta interesante ya que,
si bien se ocupa especificamente del rapto de Europa, advierte sobre la importancia
que tiene el componente erdtico en este tipo de mitos: «Los autores hacen uso de estos
recursos de distintas maneras, no solo a modo de operar dentro de sus obras, sino
también, en muchos casos, para explotar el que quizds sea el componente mds impor-
tante de todos: el erotismo».

En ambos pasajes las descripciones de los sujetos que participan en el acto
son centrales para impregnar el texto de este cardcter erético: las plumas del cisne
con las que se reviste Jupiter y aprieta contra su pecho a Leda, la impetuosidad e irre-
verencia de la figura del toro en el rapto de Europa, la lluvia que se derrama sobre
Dénae. La puesta en accién de este tipo de sexualidad, a su vez, implica la adopcién
de una nueva apariencia por parte de Jupiter con el objetivo de concretar el hecho,
pero esto no es lo tnico que debe ocurrir. Este tipo de relatos generalmente resul-
ta problemdtico, en principio, por la posicién de victima que asumen los persona-
jes femeninos. Sin embargo, como plantea Deacy (2013: 397): «certain encounters
between gods and young females involve female agency—and even desirer. A partir
de este planteo se puede problematizar y ampliar en un alto grado la implicancia
del deseo erético. En este sentido, existe una cierta ambigiiedad en la agencia de estos
personajes en relacién con la cual se pueden trazar correlatos entre los exempla mencio-
nados y Popea: no resulta imposible sostener que la estética virginal de las doncellas
y sus mitos es en realidad un componente mds de la impronta erdtica de los rela-
tos, y que, en realidad, existe una cuota de deseo sexual en estos encuentros que,
para concretarse, requieren que cada uno de los participantes adopte un rol especifi-
co. Entonces, parece ser que pudicitia, castitasy virginitas que se consideran valores
apropiados a la mujer romana son, al menos en estos casos, meros componentes de
una apariencia que se adopta con determinados propdsitos; en el caso de Popea, para
llegar a Nerén. En sintonia con esto, como sefiala Robson (1997: 80) respecto a los
mitos de rapto: «However, the myths show that by acquiescing in this masculine
sexuality in an appropriate context they will reap benefits».

También resulta interesante sefalar cémo para estos tres exempla mitolégi-
cos en realidad no existen pricticamente consecuencias palpables en el desencadena-
miento de los acontecimientos sociales, es decir, pareciera existir en unas coordena-
das espaciotemporales aisladas del tiempo de la sociedad. Esto es lo contrario a lo que
ocurria en el caso de Lucrecia y Virginia, que, como se mencioné anteriormente,
resultaron figuras decisivas para el devenir del pueblo (¢f” Ginsberg, 2016¢: 157).
Entonces, hasta este punto, el romance entre Nerén y Popea parece inicamente invo-
lucrar deseo y placer erdtico sin consecuencias sociales. Sin embargo, hay un exemplum
que no aparece en el segmento lirico de la Nodriza, pero si en el del pueblo romano,
que exhibe lo contrario: Helena.




formam Sparte iactet alumnae
licet, et Phrygius praemia pastor,
uincet uultus haec Tyndaridos,
qui mouerunt horrida bella

Phrygiaeque solo regna dedere. (Octavia 773-777).

Esparta puede jactarse de la belleza de su doncella, y el pastor frigio de su premio;
esta vencerd al rostro de la hija de Tinddreo, que movié horribles guerras y dejé
en el suelo al reino de Frigia.

Al tener la representacién comun en el mito, si se piensa como la responsable de
la guerra y subsecuente caida de Troya, al trazar un correlato entre ella y Popea, se
refuerza la idea de la potencial destruccién que podria traer este matrimonio para
Nerén (Baroff, 2024: 195-197). Entonces, si se supone que el coro que ocupa los
versos 762-779 es partidario de Popea, la introduccién de la figura de Helena socava
toda posibilidad de defensa. La decadencia de Roma, al igual que la caida de Troya,
estd asociada necesariamente con la belleza y el erotismo femenino encarnado en ambos
personajes. En cuanto a esto, Kragelund (2005: 81) comenta: «But when the Chorus
proceeds to dwell on the fact that Helen’s ‘face (had) launched the horrors of war’
(horrida bella, 776) and ‘brought down the Phrygian realm’ (777), one starts wonder-
ing about the implications of these ill-boding Trojan allusions, only to be interrupted
by the Prefect’s messenger who hurriedly breaks in, announcing that a revolt has
broken out, with the people marching on the Palace and overturning the hated statues
of Poppaca.

Ocurre también otro fenémeno asociado con estos personajes y la cuestién
de la belleza fisica: un proceso de mitificacién. Para esto, resulta interesante remitir-
se a la narracién de las exequias posteriores al asesinato de Popea en Annales: «corpus
non igni abolitum, ut Romanus mos, sed regum externorum consuetudine differtum
odoribus conditur tumuloque Iuliorum infertur. ductae tamen publicae exequiae
laudavitque ipse apud rostra formam eius et quod divinae infantis parens fuisset alia-
que fortunae munera pro virtutibus» («El cuerpo no fue incinerado, como es costum-
bre romana, sino que, segtin la de los reyes extranjeros, es embalsamado y colocado
en el timulo de la familia Julia. En efecto, se llevaron a cabo exequias publicas y el
mismo Nerén alabé su belleza en los Rostros y puesto que habia sido madre de una
nifia divina y otras riquezas de la fortuna como si fueran virtudes», 16,6,5-10). Esta
ceremonia que Ner6n dispone luego de asesinar él mismo a su esposa, y que el propio
autor indica se opone a las costumbres romanas, tiene por propésito lograr que el
rasgo mds caracteristico de Popea, es decir, su belleza, sobreviva al paso del tiempo.
En este sentido, el embalsamamiento del cuerpo parece, al menos en términos cultu-
rales, contraponerse tanto al Romanus mos como a la naturaleza misma. Entonces,
a partir de esta narracién de T4cito, de la exaltacién de la forma de Popea en esta obra
como en Octavia y el empleo de estos paradigmas mitolégicos donde las caracteris-
ticas fisicas se asocian con elementos que reafirman el erotismo de los relatos, se produ-
ce la divinizacién de Popea, un mito en torno a su belleza que, al igual que la moral
modélica de su contraparte (Octavia) sobreviva a lo largo del tiempo.



OPRESION, VIOLENCIA Y METUS MORTIS

Sin embargo, a pesar de esta aparente dicotomfa radicalmente antitética que
se suele plantear —y que resulta ampliamente productiva para analizar ambos perso-
najes— existe un punto en comun entre ambas mujeres: la muerte. En obras tan
plagadas por la violencia brutal del emperador, todos los sujetos que se encuentran
en su entorno, incluso los ciudadanos, son potenciales victimas. Ante esta constante
amenaza de la muerte existen dos maneras de actuar: rebelarse o ser cémplice. Clara-
mente el pueblo romano intenta lo primero, y es esa revuelta en contra del poder
del princepslo que lleva a la matanza, que, en dltima instancia, plantea la posible
lectura de una muerte gloriosa. Esto es lo mismo que ocurre con Octavia. Es claro
que esa aceptacion enfitica de su destino trégico es el signo mds grande de su virzus,
y su cardcter ejemplar en términos morales es lo que impide que ceda a los deseos
del tirano:

Oc. Iungentur ante sacua sideribus freta

et ignis undae, Tartaro tristi polus,

lux alma tenebris, roscidae nocti dies,

quam cum scelesti coniugis mente impia

mens nostra, semper fratris extincti memor. (Octavia 222-226).

Oc. Se unirdn las crueles olas con las estrellas y las corrientes con los fuegos, al triste
Tirtaro, el cielo, a la luz de la vida, las tinieblas, a la noche cargada de rocio, el dia,
antes de que mi alma se una a la mente impfa de mi criminal esposo, siempre memo-
riosa de mi hermano asesinado.]

Es esta decisién de la muerte virtuosa por sobre los sufrimientos en vida que conlle-
va la vida con Nerén lo que, al menos en primera instancia, supone que la adopcién
de la pudicitia junto con el resto de los valores asociados a la femineidad ejemplar
se verifica en Octavia. En el caso de Popea tenemos una diferencia bastante eviden-
te en funcién de los autores: la obra de T4cito presenta a ambas mujeres como mode-
los contrarios (impudicavs pudica), y se hace evidente que las acciones llevadas a cabo
por Popea no tienen buenas intenciones y terminan por sellar la sentencia de Octa-
via. Sin embargo, en la tragedia esto no parece ser tan sencillo, lo cual queda claro
cuando la Nodriza le dice a Octavia que «Subiecta et humilis, atque monumenta
exstruit / quibus timorem fassa testatur suum» («Sumisa y humilde, también constru-
yé monumentos con los que confiesa y da pruebas de su temor», vv. 196-197). En
la tragedia, Popea también se encuentra temerosa cuando tiene su suefio cuasi-
premonitorio: «Confusa tristi proximae noctis metu / uisuque, nutrix, mente turba-
ta feror, / defecta sensu». («Confundida por el miedo de la funesta visién de la noche
pasada, Nodriza, soy arrastrada por mi mente turbada, abandonada por el sentido»,
vv. 712-714). En el caso de Popea, en vez de asumir su muerte de manera heroica
como Octavia, adopta caracteristicas asociadas a la pudicitia pero de manera tal que
ella misma parezca atractiva a Nerdn vy, asi, sobrevivir a su violencia. Aun asi, ese

£, N 42;




suefio de Popea lo dnico que hace es, desde un punto de vista narrativo, profetizar
su propia muerte®.

Por dltimo, una cuestién notable que separa ambas obras es aquello que
cuentan en cuanto a la muerte de ambas mujeres, pues las mismas no son puestas
en escena en la tragedia, pero si en Annales. Octavia concluye con el exilio de su prota-
gonista de Roma y el terror de Popea por su devenir. Sin embargo, Técito presenta,
con mayor o menor extension, las escenas de muerte de ambas mujeres. Para comen-
zar, la narracién de la muerte de Octavia (Tac. Ann. 14,64) es altamente grotesca
e, incluso, se introducen una serie de elementos que inducen al parhos por parte del
lector: la aclaracién de su edad («puella vicesimo aetatis anno», «doncella de veinte afios
de edad»), su sufrimiento sin fin (<nondum tamen morte adquiescebat», «sin embar-
go, todavia no hallaba reposo en la muerte») y el recuerdo de su estirpe («commu-
nisque Germanicos et postremo Agrippinae nomen cieret», «invocaba el nombre de
la comun estirpe de los Germdnicos y, finalmente, el de Agripina»). Luego se procede
a narrar su muerte en sf: «restringitur vinclis venaeque eius per omnis artus exolvun-
tur; et quia pressus pavore sanguis tardius labebatur, praefervidi balnei vapore eneca-
tur. additurque atrocior saevitia quod caput amputatum latumque in urbem Poppaea
vidit» («Es sujetada con cadenas y sus venas son abiertas por todos los miembros;
¥, puesto que la sangre, paralizada por el pavor, flufa lenta, la asfixian con el vapor
de un bafio hirviendo. Y se le agrega una crueldad mds atroz, que Popea contem-
plé su cabeza, cortada y llevada a la ciudad», Ann. 14,64,7-11). El cardcter grotesco
y cruel de este episodio tiene como funcién expresar la crudeza de la violencia nero-
niana a través de la incongruencia entre la victima inocente y su muerte hiperbélica.
Garibotti (2025: 23), al hablar sobre los mecanismos de la violencia de patriarcal
neroniana, plantea que: «Moreover, the brutality of Octavia’s execution suggests an
intent of both symbolic and physical annihilation, characteristic of violence that
transcends political motivations to target the female body».

A su vez, por lo menos hasta esta parte de la obra de T4cito, esa misma
crueldad que se le adjudica a Nerén y a sus ministros es adjudicable a Popea, que pare-
ce regocijarse con la muerte de su predecesora. Sin embargo, esto parece cambiar
en el momento de su muerte: «Post finem ludicri Poppaea mortem obiit, fortuita
mariti iracundia, a quo gravida ictu calcis adflicta est. neque enim venenum credide-
rim, quamvis quidam scriptores tradant, odio magis quam ex fide: quippe liberorum

2 Bexley (2017: 163) sefiala que: «Like all forms of historical fiction, the Octavia plays on
the audience’sprior knowledge of events, and invites us to see in Octavia’s imminent death the shadow
of Poppaea’s own impending demise. Both women marry Nero under Agrippina’s dire auspices; both
will die as a direct result of their marriage». Este vinculo entre ambos personajes es también notado
por Ginsberg (2016¢: 153): «In other words, the woman against whom the chorus murderously rages
is but a reflection of its own beloved Octavia, who opens the play with a strikingly parallel scene. Scholars
have long noted the play’s curiously sympathetic characterization of Poppaea and her role as Octavia’s
dramaturgical doublet».



cupiens et amori uxoris obnoxius erat» («Luego del fin de los juegos, Popea encon-
tré la muerte a causa de un rapto de ira de su marido, por quien fue golpeada, estan-
do embarazada, con una patada. En efecto, no creeria que fuera veneno, aunque
ciertos escritores lo transmitan, mds por odio que por conviccién: de hecho, estaba
deseoso de hijos y prendado por el amor de su esposa», Ann. 16,6,1-5). El acto que
lleva a la muerte de Popea es, al igual que en el caso de Octavia, altamente violento,
y es esta violencia la que las coloca, otra vez, en un lugar similar. En palabras de Gari-
botti (2025: 23): «Finally, the death of Poppaea Sabina, although tied to an episode
of uncontrolled rage, stands out for its lack of evident political motivations, appearing
as an act of brutality aimed at reaffirming male control». Aquella mujer que urdié
extensamente el asesinato de Octavia termina muriendo a manos del tirano que no
logra controlar sus pasiones®. Esto tiene sentido teniendo en cuenta la caracterizacién
de Nerén a lo largo de Annales pero también, como ya se senald, en Octavia, y resul-
ta ser tan evidente que el mismo narrador del episodio emplea la primera persona en
el pasaje para refutar versiones contrapuestas y para reafirmar el cardcter vehemente
del emperador, dejando de lado, aunque sea en primera instancia, sus intereses perso-
nales. En este sentido, Tdcito logra, a través del asesinato de Popea, presentarla como
otra victima de la violencia imperial, aunque con una cantidad destacablemente menor
de elementos patéticos. Pero, a diferencia del autor de Octavia, no borra de su obra
su insercién en la trama que lleva a la muerte de la princesa.

CONCLUSIONES

En conclusién, podemos observar cémo en Tiécito y Séneca el principal punto
de contraste entre los personajes de Octavia y de Popea se encuentra en la cuestién
de la pudicitiay sus valores y comportamientos asociados: aquellos que se encuentran
presentes en una de ellas no lo estdn en la otra, o si lo estdn, se dan de forma mera-
mente aparente. En el caso de Octavia, su caracterizacién encarna de forma modé-
lica las virtudes que se esperan de la mujer romana, y por ello se le adjudican exempla
mitoldgicos e histéricos que refuerzan la misma: en primer lugar, el exemplum mas
caracteristico asociado a Octavia y que estructura por completo las relaciones entre
los diversos personajes es el de Juno, en su calidad de soberana, hermana, y esposa legi-
tima de Jupiter. También se encuentran Lucrecia y Virginia, victimas de la violencia
masculina y paradigmas de una feminidad virtuosa cuyas muertes generan grandes

» Harris (2023: 143) sefiala, al hablar del episodio del asesinato de Apronia (Tac. Ann. 4.18-
22), que la adjudicacién de los motivos del femicidio a un rapto de ira es algo comun en la literatura:
«Many extant literary examples of domestic violence report that the perpetrator acted out of anger,
passion, or jealousy, or was ‘provoked’, for example, by an act of adultery. This is true elsewhere in the
Annals; for instance, Tacitus suggests Poppaca was killed in a chance outburst of anger from Nero».




cambios en las estructuras sociales romanas. Finalmente se encuentran Electra e Ifige-
nia, heroinas icénicas del mito griego que encarnan la fidelidad y la inocencia, respec-
tivamente, y cuya trasposicién en el contexto de la Octavia permiten establecer una
degradacion de ese pasado mitico respecto de la realidad de la Roma de Nerén. En
el caso de Popea, la pudicitia es aparente y se emplea como un instrumento para
un fin, de modo que, a primera vista, sefiala la decadencia de las virtudes romanas y es
un indicio de la corrupcién moral que ambos autores plantean. Se trata de una deci-
sién por parte del soberano que relega el honor y la virtus para poner foco en el placer
sexual. En este sentido, los exempla que se corresponden con este personaje son los
de las amantes de Zeus (a saber, Leda, Europa y Dédnae), que no encarnan caracteris-
ticas virtuosas, sino que ya desde su representacién tanto en la Octavia como en otros
intertextos oportunamente mencionados, dejan en claro que el nicleo de su repre-
sentacién se basa en el placer sexual que, a su vez, involucra un juego de apariencias
que enfatiza el erotismo. Ademds, se encuentra el exemplum de Helena, que represen-
ta el aspecto destructor de la belleza.

Sin embargo, si bien la base de la contraposicién entre ambas mujeres es
evidente, esta dicotomia no debe encubrir el hecho de que es la violencia masculi-
na encarnada en la figura de Nerén la que impulsa a la puesta en juego de diversas
estrategias para cambiar, en la medida de lo posible, su destino individual y social.
A pesar de que en T4cito, por ejemplo, podamos plantear que en un principio Popea
actiia como antagonista de la princesa y la forma en la que actda resulta moralmen-
te cuestionable, su muerte violenta a manos del emperador la pone en el mismo nivel
que su predecesora, la vuelve victima de la opresién neroniana. Incluso el autor de
Octavia, si bien pone en palabras de personajes como la nodriza este cuestionamien-
to a la bondad de Popea, en el inico momento donde aparece en toda la tragedia
la presenta como una mujer temerosa de su destino —que para aquel entonces ya perci-
bfa como cierto—. En este sentido, ambos autores dejan observar de maneras y en medi-
das diferentes que, al final del dfa, estas formas aparentemente antitéticas de expre-
sién y de configuracién de la femineidad, virtuosa o no, representan diversos modos
e intentos de supervivencia a la opresién imperial.

RECIBIDO: agosto 2025; ACEPTADO: octubre 2025.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

FUENTES CLASICAS

Conway, R. S. - WALTER, C. E (eds.) (1955): 7iti Livi Ab Urbe Condita. Vol. 1, Oxford University Press,
Oxford.

FERRIL, R. (2003): Octavia: a play attributed to Seneca. Cambridge classical texts and commentaries,
Cambridge University Press, Cambridge.

GoOLD, G. P - MILLER, E J. (1997-1984): Ovid Metamorphoses in Two Volumes, Loeb Classical Library,
Harvard University Press, Cambridge.

WELLESLEY, K. (1986): Cornelii Taciti libri qui supersunt. Tomus I, pars 11: Ab excessu divi Augusti libri
XI-xv1, Biblioteca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, B.G. Teubner, Leipzig.

BIBLIOGRAFIA CRITICA

BAROFE, M. (2024): Rereading Octavia and Poppaea: Unraveling the Literaru Afterlives of Neros Wives
[Tesis doctoral], Duke University. https://hdl.handle.net/10161/30935.

BARON, C. A. (2024): «El rapto de Europa en la literatura antigua: desde el periodo helenistico al tardo-
antiguo», Circe De cldsicos Y Modernos 28 (1): 67-89.

BEXLEY, L. (2017): «Double Act: Reperforming History in the Octavia», R. HUNTER - A. UHLING (eds.),
Imagining Reperformance in Ancient Culture: Studies in the Traditions of Drama and Lyric,
Cambridge University Press, Cambridge, pp. 160-183.

CHAPLIN, J. D. (2000): Livy's Exemplary History, Oxford University Press, Oxford - New York.

CID LOPEZ, R. M. (2014): «Imégenes del poder femenino en la Roma antigua. Entre Livia y Agripina»,
Asparkia 25: 179-201.

DEACY, S. (2013): «From “Flowery Tales” to “Heroic Rapes”: Virginal Subjectivity in the Mythological
Meadow», Arethusa 46 (3): 395-413.

Diaz LOrEz, L. (2024): «La importancia de la castitas en Lucrecia y Virginia: el ideal femenino en Tito
Livio a través del uso de exempla, Espacio, tiempo y forma. Serie 11, Historia antigua 37: 87-112.

FERRI, R. (1998): «Octavia’s Heroines: Tacitus Annales 14.63-64 and the Praetexta Octaviar, Harvard
Studies in Classical Philology 98: 339-356.

FLORES, R. A. (2023): « Victorem wictae subcubuisse queror: Representaciones del pudor masculino en
las Heroidas 4, 9 y 17 de Ovidio», Argos: Revista de la Asociacién Argentina de Estudios Clisi-
cos 50. https://doi.org/10.14409/argos.2023.50.e0060.

GARIBOTTI, M. (2025): «Romans Who ‘Love’ Too Much: Femicide in Imperial Rome», The Ancient
History Bulletin 39.1-2: 16-37.

GINSBERG, L. D. (2016a): «Introduction», L. D. GINSBERG, Staging Memory, Staging Strife: Empire
and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York, pp. 1-24.

GINSBERG, L. D. (2016b): «Models of Strife for the Domus Augustar, L. D. GINSBERG, Staging Memory,
Staging Strife: Empire and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York,
pp- 25-58.

GINSBERG, L. D. (2016¢): «Citizens of Discord», L. D. GINSBERG, Staging Memory, Staging Strife: Empire
and Civil War in the Octavia, Oxford University Press, New York, pp. 141-179.

GIROD, V. (2013): Les Femnmes et le sexe dans la Rome antique, Tallandier, Paris.

31

(2), PP 9-33

025

Is¢
o
~r
°

Z
)



https://doi.org/10.14409/argos.2023.50.e0060
https://hdl.handle.net/10161/30935

GLARE, P. G. W. (ed.) (1968-1982): Oxford Latin Dictionary, Clarendon Press, Oxford.

GREGGI, C. (2023): «Pudicitia et honneur féminin 2 Rome», CHR. BADEL - H. FERNOUX (dirs.), Honneur
et dignité dans le monde antique, Pr. Universitaires de Rennes, Rennes, pp. 143-176.

Harris, K. (2023): «The princeps investigates: two cases of domestic violence in Tacitus’ Annals,
Bulletin of the Institute of Classical Studies 66 (2): 138-149.

HARRISON, G. W. M. (2003): «Forms of Intertextuality in the Octavia». Prudentia 35: 112-125.

HARRISON, G. W. M. (2022): «Myth and Levels of Language in the Octavia», M. CHRISTOPOULOS -
A. PAPACHRYSOSTOMOU - A. ANTONOPOULOS (eds.), Myth and History: Close Encounters,
De Gruyter, Boston.

HERINGTON, C. J. (1961): «Octavia Pracetexta: A Survey», The Classical Quarterly 11 (1): 18-30.

JoseprH, K. (2018): Pudicitia: The Construction and Application of Female Morality in the Roman Republic
and Early Empire [TEM], Brandeis University, Massachussets. https://doi.org/10.48617/
etd.919.

JOSHEL, S. (1992): «The Body Female and the Body Politic: Livy’s Lucretia and Verginia», A. RICHLIN

(ed.) Pornography and Representation in Greece and Rome, Oxford University Press, New York,
pp- 112-130.

KIRCHER, C. (ed.) (2002): Grammaire fondamentale du latin : création lexicale, la formation des noms
par dérivation suffixale, Peeters, Louvain.

KRAGELUND, P. (2005): «History, Sex And Scenography In The Octaviar, Symbolae Osloenses 80 (1):
68-114.

LANGLANDS, R. (2006): Sexual Morality in Ancient Rome, Cambridge University Press, Cambridge.

LopEz GOMEZ, H. (2015): Las reformas de Augusto y su recepcion social [TFM], Universidad de
Santiago de Compostela. https://www.researchgate.net/publication/321082479 Las refor-

mas de Augusto y su recepcion social.

MILNOR, K. (2011): «Women and Domesticity», V. E. PAGAN (ed.), A Companion to Tacitus, Wiley -
Blackwell, Malden (MA) - Oxford, pp. 458-475.

MUELLER, H.-F. (1998): «Vita, Pudicitia, Libertas: Juno, Gender, and Religious Politics in Valerius
Maximus», Transactions of the American Philological Association 128: 221-263.

MURGATROYD, P. (2008): «Tacitus on the Death of Octavia», Greece ¢ Rome 55 (2): 263-273.
PEASE, A. S. (1920): «Is the Octavia a Play of Seneca?», The Classical Journal 15 (7): 388-403.

POE, J. P. (1989): «Octavia Practexta and Its Senecan Model», The American Journal of Philology 110 (3):
434-459.

POMEROY, S. B. (1987a): «Las matronas romanas al final de la Republica y comienzo del Imperio»,
S. B. POMEROY, Diosas, rameras, esposas y esclavas. Mujeres en la Antigiiedad Cldsica, Akal,
Madrid, pp. 171-212.

POMEROY, S. B. (1987b): «Las mujeres de las clases bajas romanas», S. B. POMEROY, Diosas, rameras,
esposas y esclavas. Mujeres en la Antigiiedad Clisica, Akal, Madrid, pp. 213-228.

ROBSON, J. E. ¢t al. (1997): «Bestiality and bestial rape in Greek myth», S. DEACY - K. PIERCE (eds.),
Rape in Antiquity: Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Classical Press of Wales,
London, pp. 65-96.

SANTORO LHOIR, F. (20006): Tragedy, Rhetoric, and the Historiography of Tacitus’ Annales, University
of Michigan Press, Ann Arbor.


https://www.researchgate.net/publication/321082479_Las_reformas_de_Augusto_y_su_recepcion_social
https://www.researchgate.net/publication/321082479_Las_reformas_de_Augusto_y_su_recepcion_social
https://doi.org/10.48617/etd.919
https://doi.org/10.48617/etd.919

THOMAS, J.-E (2005): «Pudicitia, impudicitia, impudentia dans leurs relations avec pudor: étude
sémantique», Revista De Estudios Latinos 5: 53-73.

VESTER, C. M. (1996): Intertextuality in the Octavia of pseudo-Seneca [TFM], University of Calgary,
Calgary. htep://hdl.handle.net/1880/29142.

Vozza, P. (1990): «Paradigmi mitici nell' Octaviar, L'Antiquité Classique 59: 113-138.

WATERS, A. (2013): The Ideal of Lucretia in Augustan Latin Poetry [ Tesis doctoral], University of Calgary,
Calgary. https://doi.org/10.11575/PRISM/28172.



https://doi.org/10.11575/PRISM/28172
http://hdl.handle.net/1880/29142




