


FORTVNATAE



FORTVNATAE
Revista canaria de filología, cultura y humanidades clásicas

DIRECCIÓN

María del Socorro Pérez Romero (Universidad de La Laguna - España)

CONSEJO DE REDACCIÓN

María de la Luz García Fleitas (Universidad de Las Palmas de Gran Canaria - España), Gloria González Galván
(Universidad de La Laguna - España), José Antonio González Marrero (Universidad de La Laguna - España), 

José Antonio Izquierdo Izquierdo (Universidad de Valladolid - España), Mª del Pilar Lojendio Quintero
(Universidad de La Laguna - España), Juan Luis López Cruces (Universidad de Almería - España), Antonio María

Martín Rodríguez (Universidad de Las Palmas de Gran Canaria - España), María José Martínez Benavides
(Universidad de La Laguna - España), José María Pérez Martel (Universidad de La Laguna - España), 

Francisca del Mar Plaza Picón (Universidad de La Laguna - España), José Vela Tejada (Universidad de Zaragoza -
España), Javier Velaza Frías (Universidad de Barcelona - España)

SECRETARÍA
Miguel Ángel Rábade Navarro (Universidad de La Laguna - España)

CONSEJO CIENTÍFICO Y ASESOR

Michael von Albrecht (Universität Heidelberg - Alemania), José Luis Calvo Martínez (Universidad de Granada -
España), Maria Cristina de Castro-Maia de Sousa Pimentel (Universidade de Lisboa - Portugal), 

César Chaparro Gómez (Universidad de Extremadura - España), Paolo Fedeli (Università degli Studi di Bari -
Italia), Arsenio Ferraces Rodríguez (Universidade da Coruña - España), Benjamín García Hernández

(Universidad Autónoma de Madrid - España), Manuel García Teijeiro (Universidad de Valladolid - España),
Juan Gil Fernández (Universidad de Sevilla - España), Robert Godding (Société des Bollandistes - Bélgica), 

Ana María González de Tobia (Universidad Nacional de La Plata - Argentina), Tomás González Rolán
(Universidad Complutense de Madrid - España), Amalia Lejavitzer Lapoujade (Universidad Católica 

del Uruguay - Uruguay), Aurora López López (Universidad de Granada - España), Jesús Luque Moreno
(Universidad de Granada - España), José María Maestre Maestre (Universidad de Cádiz - España), Marcos

Martínez Hernández (Universidad Complutense de Madrid - España), José Luis Melena Jiménez (Universidad
del País Vasco-EHU - España), Antonio Melero Bellido (Universitat de València - España), Antonio Moreno

Hernández (Universidad Nacional de Educación a Distancia - España), Aires Augusto Nascimento
(Universidade de Lisboa - Portugal), Anna Panayotou (Πανεπιστήμιο Κύπρου - Chipre), Andrés Pociña Pérez
(Universidad de Granada - España), Vicente M. Ramón Palerm (Universidad de Zaragoza - España), Miguel

Rodríguez-Pantoja Márquez (Universidad de Córdoba - España), Eustaquio Sánchez Salor (Universidad 
de Extremadura - España), Jaime Siles Ruiz (Universitat de València - España), Aurelia Vargas Valencia

(Universidad Nacional Autónoma de México - México), Paola Volpe (Università degli Studi di Salerno - Italia),
Roger Wright (University of Liverpool - Reino Unido), Panayotis Yannopoulos (Université Catholique 

de Louvain - Bélgica)
EDITA

Servicio de Publicaciones de la Universidad de La Laguna
Campus Central. 38200 La Laguna. Santa Cruz de Tenerife

Tel. 34 922 31 91 98    e-mail: svpubl@ull.es

DISEÑO EDITORIAL
Jaime H. Vera

Javier Torres / Luis C. Espinosa

PREIMPRESIÓN
Servicio de Publicaciones

Asesora de lengua inglesa: Kim Eddy

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41
ISSN: 1131-6810 (edición impresa) / ISSN: e-2530-8343 (edición digital)

Depósito Legal: S-555-1991
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons (Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional)

(CC BY-NC-ND 4.0)

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41
mailto:svpubl@ull.es


FORTVNATAe

2025 (1)

SERVICIO DE PUBLICACIONES

UNIVERSIDAD DE LA LAGUNA, 2025

41



FORTVNATAE : revista canaria de filología, cultura y humanidades clásicas. — N. 1 (1991) - . —
La Laguna : Universidad, Servicio de Pu blicaciones, 1991-

Anual — Hasta 1992: semestral — Desde 2019: semestral
ISSN: 1131-6810 ; ISSN: e-2530-8343 — DOI: http://doi.org/10.25145/j.fortunat
1. Filología clásica-Publicaciones periódicas 2. Civilización clásica-Publicaciones periódicas I.

Universidad de La Laguna. Servicio de Publicaciones
807 (05)
008(37/38)(05)

NORMAS DE PUBLICACIÓN

Los originales propuestos para su publicación deberán subirse a la página de Fortunatae en la plataforma OJS:
https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae, con registro previo: https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae/user/register.

La revista Fortunatae publica dos números anuales (junio y diciembre) y acoge trabajos de investigación originales e inédi-
tos relativos a la Filología Griega y la Filología Latina y a los Estudios Clásicos. Todos los artículos deberán pasar por una primera
evaluación por parte del Consejo de Redacción, y, de ser aceptados, serán sometidos a la preceptiva evaluación por pares ciegos. 

El conjunto de normas expuestas a continuación son solo un resumen del texto que aparece en el apartado Directrices
para autores de la citada plataforma, así como en:

https://www.academia.edu/75401219/Normas_de_publicacion_de_la_Revista_Fortunatae_ULL_Directrices_para
_autores (Español).  

https://www.academia.edu/75401218/Publication_Standars_of_Fortunatae_Journal_ (English).
1. Los artículos no excederán en ningún caso de las 25 páginas, y las reseñas, de 5 páginas, con fuente de 12 puntos

Times New Roman e interlineado de 1,5 líneas sin espaciado anterior ni posterior. 
2. Los trabajos podrán ser remitidos en español, francés, inglés, italiano o portugués, y habrán de tener un resumen y títu-

lo en español y en inglés (y en la lengua en que esté escrito el trabajo si no es en español o inglés), de no más de 200 palabras.
Se incluirán unas palabras clave, no más de 5, separadas por comas, en minúscula, y en ambos (o los tres) idiomas.

3. Bajo el título, los artículos deben indicar el nombre del autor, el centro de filiación o adscripción y una dirección
de correo electrónico operativa. Es muy recomendable incluir también el ORCID del autor.

4. Los documentos editables se admiten en cualquier versión de Word (Word 97 o posteriores), OpenOffice y LibreOffice.
Se requiere adjuntar también un archivo que no contenga ningún dato que permita conocer la autoría del trabajo. Las imáge-
nes, tablas y gráficas externas y, en general, cualquier documento inserto que haya sido generado fuera del procesador de texto,
debe adjuntarse como archivo aparte en dos formatos: la extensión propia y como imagen (png o jpg).

5. Se utilizarán comillas angulares (« ») para citar y transcribir textos y resaltar palabras, además de traducciones, en el cuer-
po de texto, y sencillas (‘ ’) cuando se trate de acepciones. 

6. No se dividirán las palabras al final de la línea ni se forzarán los saltos de páginas.
Las citas que sobrepasen las cinco líneas irán, sin comillas, en párrafo sangrado y aparte (fuente de 11 puntos). Las lla-

madas a notas al pie precederán siempre al signo ortográfico que pueda seguir a la palabra (nota2.).
7. Para las referencias bibliográficas se usará el sistema MLA/Chicago: (Morrison, 2007: 41-46). Si se está citando al autor

en el cuerpo de texto: Morrison (2007: 41-46).  
8. Las referencias bibliográficas se limitarán estrictamente a las citadas en el texto y se incluirán al final, empezando

en página aparte, en una lista ordenada alfabéticamente con sangría francesa. 
El modelo para los libros será: GENTILI, B. - BERNARDINI, P. A. - CINGANO, E. - GIANNINI, P. (1995): Pindaro. Le Pitiche,

Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori Editore, Milano.
Para artículos de revista: LUQUE MORENO, J. (2007): «‘Agua de Éstige’, agua del horror», FlorIlib 18: 251-309.
Para capítulos de libro: SUÁREZ DE LA TORRE, E. (2013): «Apollo and Dionysus: Intersections», A. BERNABÉ et alii (eds.),

Redefining Dionysus, De Gruyter, Berlin - Boston, pp. 58-81.
Para publicaciones electrónicas: POMPEI, A. (2011): «De la classification typologique des phrases relatives en latin classi-

que», Emerita 79.1: 55-82. http://emerita.revistas.csic.es/index.php/emerita/article/view/749/791 [28/02/2013]. DOI: 10.3989/
emerita.2011.03.1020 [solo uno de los dos enlaces, preferiblemente el DOI].

9. Los artículos de revistas se citarán, si es posible, de forma abreviada por L’Année Philologique. Los textos clásicos se cita-
rán utilizando las abreviaturas de los léxicos Liddell-Scott-Jones para el griego y el Thesaurus Linguae Latinae para el latín.

10.3989/emerita.2011.03.1020
10.3989/emerita.2011.03.1020
http://emerita.revistas.csic.es/index.php/emerita/article/view/749/791
https://www.academia.edu/75401218/Publication_Standars_of_Fortunatae_Journal_
https://www.academia.edu/75401219/Normas_de_publicacion_de_la_Revista_Fortunatae_ULL_Directrices_para_autores
https://www.academia.edu/75401219/Normas_de_publicacion_de_la_Revista_Fortunatae_ULL_Directrices_para_autores
https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae/about/submissions
https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae/about/submissions
https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae/user/register
https://www.ull.es/revistas/index.php/fortvnatae
http://doi.org/10.25145/j.fortunat


S
U

M
A

R
IO

/C
O

N
TE

N
TS

 5

SUMARIO/CONTENTS

ARTÍCULOS / ARTICLES

La Tetis que Júpiter rechazó: el cierre hesiódico de destronamientos en
una écfrasis valeriana (Arg. I, 130-139) / The Thetis Jupiter Rejected:
Hesiodic Closure of Dethronements in a Valerian Ekphrasis (Arg. I,
130-139)

Juan Manuel Arriaga Benítez ....................................................................................................

El léxico de las zonas erógenas en la Antología Palatina / The vocabu-
lary of erogenous zones in the Palatine Anthology

Esteban Calderón Dorda ..................................................................................................................
Non trepidabo ad extrema: mors, performance y ejemplaridad en SEN.,
epist. 54 / Non trepidabo ad extrema: mors, performance and exemplarity
in SEN., epist. 54 

Soledad Correa ............................................................................................................................................

Edición crítica de Pseudo-Hipócrates, De venae sectione (Extracto de Gale-
no, De cur. rat. per venae sect.) / Edition of Pseudo-Hippocrates, De venae
sectione (Excerpt from Galen, De cur. rat. per venae sect.) 

Elsa García Novo ......................................................................................................................................

Inscripciones griegas en la decoración de la casa de Schliemann en Atenas
/ Greek inscriptions of the decoration of Schliemann’s house in Athens 

Antonio Ramón Navarrete Orcera ........................................................................................

Novata: étimo de Noheda y nombre de la villa de Octavio Novato en
Segóbriga y la inscripción del Mimo del Celoso a la luz de Plauto (Num
tibi…?) / Novata: etymon of Noheda and name of Octavius Novatus’ villa
in Segobriga and the inscription of the Jealous Mime in the light of Plautus
(Num tibi…?)

Joaquín Pascual-Barea ........................................................................................................................
Etimología de ajar y del ajo perdido, y su relación con alear y lío / Etymo-
logy of ajar and the lost ajo, and their realationship to alear and lío

María Teresa Santamaría Hernández ...............................................................................

RECENSIONES / REVIEWS

Guus KROONEN (ed.), Sub-Indo-European Europe
Marcos Medrano Duque ..............................................................................................................

Francisco GARCÍA JURADO, Teoría de la tradición clásica. Conceptos, historia
y métodos
Genaro Valencia Constantino .................................................................................................

9

27

57

79

97

119

159

193

197





ARTÍCULOS / ARTICLES





LA TETIS QUE JÚPITER RECHAZÓ: 
EL CIERRE HESIÓDICO DE DESTRONAMIENTOS 
EN UNA ÉCFRASIS VALERIANA (ARG. I, 130-139)

Dr. Juan Manuel Arriaga Benítez
Centro de Estudios Clásicos, Instituto de Investigaciones Filológicas (México)

juan.manuel.arriaga613@comunidad.unam.mx

RESUMEN

El ciclo de alternancias por destronamiento de una deidad precedente que regía el cosmos
se detuvo con el advenimiento de Zeus/Júpiter gracias a que rechazó engendrar descenden-
cia con la nereida Tetis. Debido a ello, nadie más le disputaría el trono del cielo. En una
de las pinturas que adornan la nave de los Argonautas en Valerio Flaco se describen breve-
mente las bodas de Tetis y Peleo; este adorno ha tenido dos interpretaciones predominantes:
la conquista del océano y la anticipación del matrimonio entre Medea y Jasón. No obstante,
en este artículo se propone una tercera interpretación: el cierre de este ciclo de destronamien-
tos divinos. Para alcanzar este objetivo, es necesario recurrir al relato teogónico de Hesíodo,
en el que se narran estas alternancias, y considerar si la écfrasis en cuestión comunica la supre-
macía definitiva e indisputable del dios regente. 

PALABRAS CLAVE: Argonáuticas, épica flavia, épica latina, mito, Valerio Flaco.

THE THETIS JUPITER REJECTED: HESIODIC CLOSURE OF DETHRONEMENTS 

IN A VALERIAN EKPHRASIS (ARG. I, 130-139)

ABSTRACT

The cycle of alternations due to the dethronement of a previous deity who ruled the cosmos
was stopped with the advent of Zeus/Jupiter thanks to his refusal to father offspring with
the Nereid Thetis. Because of it, no one else would dispute the throne of heaven with him.
In one of the paintings that adorn the ship of the Argonauts in Valerius Flaccus, the wedding
of Thetis and Peleus is briefly described; this decoration has had two predominant interpre-
tations: the conquest of the ocean and the anticipation of the marriage between Medea and
Jason. However, in this paper a third interpretation is proposed: the closure of this cycle of
divine dethronements. To achieve this aim, it is necessary to resort to Hesiod’s theogonic
account, in which these alternations are narrated, and consider whether the ekphrasis in
question communicates the definitive and indisputable supremacy of the ruling god.

KEYWORDS: Argonautica, Flavian epic, Latin epic, myth, Valerius Flaccus. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 9

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 9-25; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.01

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.01
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0002-7775-0294
mailto:juan.manuel.arriaga613@comunidad.unam.mx


1. INTRODUCCIÓN

Dos son los cuadros que adornan la nave de los Argonautas, según narra
Valerio Flaco: en el primero se cuentan las bodas de Tetis y Peleo (I, 130-139), mientras
que en el segundo se narra la Centauromaquia (I, 140-148). En ambos cuadros
aparecen personajes que también forman parte de la expedición naval de Jasón (Peleo
y Néstor), así como el padre de éste (Esón), por lo cual se debe asumir que estos orna-
mentos pictóricos pertenecen a un pasado reciente que ni siquiera pasa del tiempo
que abarca una generación. 

El tema que nos ocupa es la interpretación de la primera de las pinturas que
el poeta romano describe, correspondiente a la escena en que la diosa marina y el padre
de Aquiles son «obligados» a contraer matrimonio. La descripción de esta boda
comprende únicamente 10 versos del libro I (vv. 130-139) y el cuadro completo se
divide en dos sub-escenas más pequeñas: en la primera (vv. 130-136) se narra la esce-
na del cortejo nupcial bajo la imagen de un delfín que conduce a la nereida sobre
su dorso hasta la gruta donde se consumará su unión con Peleo, con una breve refe-
rencia al idilio tradicional de los amores del cíclope Polifemo por Galatea; en la segun-
da (vv. 137-130), se aprecia simplemente el banquete nupcial con el matrimonio
disfrutando de la velada entre las demás deidades marinas mientras Quirón toca músi-
ca para amenizar la sobremesa (Val. Fl. I, 130-1391):

hic insperatos2 Tyrrheni tergore piscis   
Peleos in thalamos vehitur Thetis; aequora delphin
corripit, <ipsa> sedet deiecta in lumina palla
nec Iove maiorem nasci suspirat Achillen.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
0

1 El cuadro está modelado a partir de un conjunto de correspondencias ‘interdiscursivas’
(para usar la terminología de Zissos), entre los que destacan Apolodoro (III, 13, 1-7), Catulo (Carm.
LXIV), Eurípides (IA. 1036-1079) y Ovidio (Met. XI, 221-265). Sobre la ‘interdiscursividad’ de esta
pintura, cfr. Harmand, 1898, 64-67; Zissos, 2004,71-72,77-79. Es de notar que en la mitología anti-
gua las bodas de Tetis y Peleo fueron un tópico recurrente, generalmente presentado como una causa
indirecta de la Guerra de Troya (Zissos, 2008, 154-155), dado que el matrimonio conducía al juicio
de Paris tras la expedición argonáutica. Con Catulo esta relación causal se mantuvo, pero la crono-
logía que Valerio Flaco hereda de él sitúa las nupcias antes de la expedición, con la variante de que,
cuando la Argo zarpa, Aquiles es ya un niño bajo la instrucción del centauro Quirón (I, 255-270);
Apolonio de Rodas, por su parte, también había adscrito su relato a esta cronología, pues en IV, 866-879,
Tetis se separa de Peleo porque fue el causante de que Aquiles no adquiriera la inmortalidad. 

2 Aunque en este trabajo se sigue la edición de W.-W. Ehlers (1980) para la colección teubne-
riana, me permito seguir en este pasaje la lectura por la que Liberman opta en su edición (1997), siguien-
do la conjetura de Gronovius «insperatos»; Ehlers mantiene la laguna después de «sperata», pero consig-
na la medida métrica que debe llevar la palabra elidida entre corchetes angulados, < ˘ ˉ >. La edición
de Kramer (1913) para la misma biblioteca teubneriana completa la laguna con el sustantivo «deo»,
mientras que la de Strand (1955) con deis. Al seguir la lectura de Liberman, la adjetivación al sustan-
tivo «thalamos» del verso siguiente no sólo refuerza en cierto sentido la idea de la renuencia de Tetis
a casarse con el héroe mortal, sino que también añade un matiz de espontaneidad. Todas las traduc-
ciones, cuando no se exprese algo diferente, son propias. 



hanc Panope Dotoque soror laetataque fluctu
prosequitur nudis pariter Galatea lacertis
antra petens; Siculo revocat de litore Cyclops.
contra ignis viridique torus de fronde dapesque
vinaque et aequoreos inter cum coniuge divos
Aeacides pulsatque chelyn post pocula Chiron.

Aquí, Tetis es transportada hasta los inesperados lechos de Peleo en el dorso de un pez
tirreno; el delfín recorre los llanos marinos y <ella misma> está sentada mientras
el velo le cae sobre los ojos y suspira que no nacerá un Aquiles más grande que Júpiter.
Sus hermanas Pánope y Doto la acompañan yendo a la gruta, a la par que Galatea
con sus brazos desnudos, alegrada por el oleaje; el Cíclope la llama desde la costa
sícula. Enfrente están las antorchas nupciales y un lecho de verde fronda y manjares
y vinos y, entre las divinidades del mar, el Eácida está con su esposa, y Quirón toca
la lira después de las copas.

Este cuadro matrimonial ha tenido dos interpretaciones predominantes dentro
de los académicos que estudian la obra de Valerio Flaco: la primera de ellas versa en
torno al tópico tradicional que coloca a la humanidad como dominadora del océano
gracias a la navegación3, probablemente por la influencia que tuvo en la configura-
ción de esta écfrasis el poema LXIV de Catulo4; la segunda, por su parte, se centra en
cómo estas nupcias forzadas anticipan el matrimonio entre Jasón y Medea5, el cual

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
1

3 Río Torres-Murciano, 2006: 147-149; Carderi, 2008: 223; Gábor, 2016: 40-41. Me parece
oportuno resaltar la opinión de Barnes (1981: 364) quien afirma que la presencia visual de Tetis en la
quilla de la Argo representa la protección que esta diosa marina le otorga a la expedición, tal como
ocurre en I, 657-658, donde ella interviene junto con Nereo para salvar a la tripulación de la tormenta
suscitada por Bóreas; por su parte, Davis (1980: 127) llega más lejos en su lectura, al decir que este simbo-
lismo nupcial «reminded us that social institutions carry within them the potential for good and also
for destruction». 

4 Konstan (1993: 59-78) interpretó el poema del neotérico en una dimensión alegórica, por
lo que la sumisión de Tetis a un matrimonio con un mortal «seems analogous to the conquest of the
ocean by mankind, which has just been achieved by the invention of seafaring» (63). Aunque es de resal-
tar que, de hecho, en el poema catuliano Tetis no se ve forzada al matrimonio, sino que incluso lo
consiente (v. 20: «tum Thetis humanos non despexit hymenaeos»; cfr. Eur. IA. 1036-1079; contra
Heslin, 2023: 153 ss.), fue predominante en la Antigüedad la versión del mito según el cual Tetis es
obligada a casarse con Peleo; de ello dan cuenta Homero (Il. XVIII, 432-434), Píndaro (N. III, 34-36;
IV, 62-67) y Ovidio (Met. XI, 221-265); cfr. Gantz 1993: 228-229. Asimismo, es de notar que es en
Séneca (Med. 2-3, 301-379) y en Lucano (III, 193-197) donde el tópico de la navegación como sím-
bolo del dominio humano sobre el reino marino se establece como un acto sacrílego, cuyos antece-
dentes están claramente definidos por Horacio (Od. I, 3, 17-24).

5 Entre otros, Köstlin, 1889: 652-653; Adamietz, 1976: 11-12; Davis, 1980: 136; Newman,
1986: 223; von Albrecht, 1997: 935; Fuhrer, 1998: 17; Schmitzer, 1999: 148-149 (aunque encuentra
problemático que Tetis prefigure a Medea); Baier, 2004: 19; Galli, 2007: 112; Zissos, 2008: 153 ss.;
Harrison, 2013: 218-219; Heerink, 2014: 78-81; Harrison, 2019: 792-794. La importancia de esta 



sucede precisamente como consecuencia de un rapto. No obstante, es a partir de una
interpretación de Denis Feeney sobre este mito que es posible contar con un tercer
modo de entender ese ornamento del barco; la interpretación de Feeney se expresa
con estas palabras: «The gods embody a plot of potentially endless recurrence and
repetition, and this fundamental narrative momentum is halted only by Jupiter’s
refusal to mate with Thetis, in the generation before the Trojan War, to stop the
possibility of repetition of the divine plot» (2007: 117).

2. EL RECHAZO DE JÚPITER

La afirmación de Feeney se centra en la idea de que el ciclo de alternancias
por destronamiento de una deidad precedente que regía el cosmos se detuvo con
el advenimiento de Zeus/Júpiter6, cuya renuncia a casarse con la diosa marina Tetis7

frenó la continuación de las genealogías mitológicas más allá de la Guerra de Troya,
evento liminar de la mitología antigua en el que aún es posible entrever la interacción
entre dioses y mortales8.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
2

interpretación estriba en que la écfrasis volverá a ser importante después, cuando tenga lugar la escena
de matrimonio entre Jasón y Medea, ya que ésta será descrita en términos muy semejantes a los de la
renuente Tetis de la pintura (Val. Fl. VIII, 204-206); cfr. Cingano, 2023: 31, quien compara a Tetis
con Medea en tanto que ésta también está investida de poderes divinos y desposa a un héroe mortal. 

6 En este trabajo el uso del nombre griego o latino del dios obedece a un criterio meramente
contextual: en contextos de referencia a obras griegas se empleará el nombre de Zeus, mientras que
para las romanas se preferirá el romano Júpiter; cuando se mencione al personaje de manera genérica,
se opta por aludirlo en su acepción dual Zeus/Júpiter. 

7 Cabe aclarar aquí que, a diferencia de la Tetis titánide (Τηθύς) hija de Gea y Urano en el rela-
to de Hesíodo (Th. 136) y de Apolodoro (I, 1, 3), la Tetis (Θέτις) que desposa a Peleo es una de las hijas
de Nereo, según las diferencian igualmente Hesíodo (Th. 244 y 1006 con su epíteto tradicional, «la de
argénteos pies») y Apolodoro (III, 13, 5); cfr. Cat. Carm. LXIV, 28. 

8 Una epopeya romana parece contradecir esta afirmación: los Punica de Silio Itálico, inte-
resantes a este respecto, moldean su trama en torno a un evento histórico en el que está presente aún
el aparato divino como promotor de los conflictos y los destinos del mundo. Aunque su contenido
se encuentra más alejado cronológicamente de ese cierre de la interacción humano-divina en las postri-
merías de la Guerra de Troya, situando su tema en el pasado histórico romano, las interacciones divinas
propias de epopeyas con argumento netamente mitológico quedan incorporadas en el horizonte progra-
mático de la obra. De hecho, Silio coloca ya entre los Olímpicos a un Hércules deificado, como puede
advertírsele cuando lamenta desde el firmamento la toma de Sagunto (II, 475-478): «Desuper haec
caelo spectans Tirynthius alto / illacrimat fractae nequiquam casibus urbis. / namque metus magnique
tenent praecepta parentis, / ne saeuae tendat contra decreta nouercae» («El Tirintio, observando desde
lo alto del cielo estas cosas, en vano llora las desgracias de la derruida ciudad. Pues el miedo y los precep-
tos de su magno padre lo detienen de lanzarse en contra de los decretos de su cruel madrastra»); cfr.
Hes. Th. 950-955. Un episodio que también da cuenta de la introducción de Hércules en el panteón
romano como un dios que actúa como tal está referido por Ovidio (Met. XV, 39-48). 



Producto de este rechazo, la regencia del crónida garantizaba que no habría
descendencia suya capaz de disputarle la supremacía sobre los demás dioses y, por ende,
de arrebatarle el trono, pues con ello zanjaba la profecía de Temis, según la cual el hijo
de Tetis sería superior a su padre; en consecuencia, la nereida es conminada a casar-
se con un mortal, Peleo, de cuya unión nacerá Aquiles9.

Las bodas de Tetis y Peleo son, pues, un motivo crucial en el devenir mito-
lógico, pues establecen un punto de giro en la sucesión de la regencia cósmica; al
mismo tiempo, el mito le adjudica a Tetis una posición sumamente poderosa en la
genealogía divina10. Fue precisamente su potencial para desencadenar otro destro-
namiento lo que provocó la contención del propio Zeus y de los demás dioses que
la pretendían11. Por ende, bajo este orden de ideas cabe preguntarse si las bodas de
Tetis y Peleo que ornan la Argo comunican también el cierre de este ciclo de «rebe-
liones» con las que los hijos de las deidades regentes en turno expulsaban del trono
a sus padres y, si es así, cuáles son las implicaciones que conlleva tal interpretación. 

El mito de las sucesiones divinas tal cual se encuentra en el relato teogónico
de Hesíodo tiene un carácter iterativo, pues tras el destronamiento de Urano por
Cronos (Hes. Th. 154-210) acontece el destronamiento de éste por Zeus (Hes. Th.
485-500); así, el advenimiento de Zeus reporta un carácter triunfal que se expone

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
3

9 El contenido de esta profecía es el tema de la octava Ístmica de Píndaro (Isthm. VIII, 26 ss.),
pero también está referida por Apollod. III, 13, 5; Ap. Rhod. IV, 790-809; Hom. Il. XXIV, 59-63; Hyg.
Fab. LIV; Ov. Met. XI, 221-228 (quien atribuye no a Temis, sino a Proteo, tal profecía). La profecía que
Esquilo pone en boca de Prometeo (Pr. 907-927), hijo precisamente de Temis, resulta interesante en
este sentido, pues presenta la amenaza de destronamiento (aunque no menciona explícitamente a Tetis)
como una situación que va a cumplirse y a continuar con el ciclo de alternancias. Más adelante se abor-
dará la alusión a esta profecía en Valerio Flaco (I, 133). Temis es la inventora de los oráculos y del arte
profético según Diódoro de Sicilia (V, 67, 4-5). 

10 El poder de Tetis reside ciertamente en su capacidad engendradora, pero también en su capa-
cidad «narrativa»: la trama de la Ilíada comienza cuando su intervención en favor de su hijo ante Zeus
provoca el desbalance en la guerra que se inclina en beneficio de los troyanos. A este respecto, Slatkin
(1991: 18) se pregunta por qué una diosa menor es capaz de persuadir a Zeus hasta el punto de contra-
venir temporalmente la inevitable caída de Troya. Aquiles, de hecho, cuando pide a su madre apoyo
ante Zeus, le recuerda que fue la única que lo apoyó cuando los demás dioses olímpicos quisieron ama-
rrarlo (Il. I, 396-406), lo cual aporta una condición salvífica a la nereida, pues evitó el potencial destro-
namiento del dios supremo a manos de sus propios hijos y hermanos.

11 Nuevamente, Apolodoro (III, 13, 5) refiere un altercado entre Zeus y Poseidón por casarse
con ella, aunque ofrece también las versiones alternativas a la profecía de Temis: una de ellas dice que
fue Prometeo quien conocía que el hijo nacido de su unión con una implícita Tetis reinaría en el cielo,
mientras que la otra declaraba que fue Tetis quien rechazó el matrimonio en agradecimiento a Hera
por haberla criado, lo cual enfadó a Zeus y la condenó a desposar a un mortal; cfr. Cat. Carm. LXIV,
19-21; Hom. Il. XVIII, 84-87; Ap. Rhod. IV, 790-809 (quien combina varias versiones del mito, excep-
to la advertencia de Prometeo, en un todo coherente, según refiere Paprocki, 2023: 54). Sobre las varian-
tes de esta narrativa profética que llevó al rechazo de Tetis por Zeus/Júpiter, cfr. Paprocki, 2023: 49 ss.
y nota 38. 



en la celebración de las guerras que propiciaron su ascenso al reino universal: la Tita-
nomaquia, o lucha contra los Titanes, hijos de Gea y Urano, (Hes. Th. 617-725)
y la Tifeomaquia, o lucha contra Tifeo, un hijo de Gea y del Tártaro (Hes. Th.
820-868)12.

No obstante, el relato hesiódico sobre esta triada dinástica está desprovisto
de connotaciones políticas que sí permean el texto de Valerio Flaco, sobre todo porque
a las interpretaciones sobre su écfrasis vienen a sumarse cuestiones asociadas con el de
tránsito de Edades humanas, las narrativas utópicas, las guerras civiles y la gobernan-
za universal13. Lo que a continuación haremos será ahondar en cómo la interpreta-
ción de Feeney al mito que describe el rechazo de Tetis por parte de Júpiter se adscri-
be al programa valeriano que resalta la expedición argonáutica como un proyecto
inaugural de la gobernanza de este dios y nos enfocaremos en demostrar que la pintu-
ra del casco de la Argo conmemora su triunfo definitivo en el trono, en cuyo caso
los triunfos insignia de Júpiter (la Titanomaquia, la Gigantomaquia y la Tifeomaquia)
no son los únicos portavoces de su regencia universal, sino que también lo es el triunfo
que supone haber rehusado casarse con una diosa que podría haber provocado su
destronamiento.

3. EL REINADO (¿PERPETUO?) DE JÚPITER

La Teogonía de Hesíodo concluye cuando la genealogía de personajes llega
a la generación de los semidioses14; serán éstos los últimos vestigios de la mezcla entre
dioses y humanos, pues es precisamente tras esta Edad de Héroes que las deidades
dejan de intervenir como entidades que se involucran «in persona» en las tareas de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
4

12 A estas dos batallas que consolidaron el reinado de Zeus, la tradición antigua incorpora
la Gigantomaquia o lucha contra los Gigantes, que se volverá, en la poesía romana, un tópico frecuente;
cfr. Luc. I, 35-36; VI, 410-41; Sil. It. III, 494-495; IV, 275-276; IX, 304-309; Verg. Georg. I, 279-283.
Valerio Flaco se refiere a la Gigantomaquia como «las labores de Flegra» («Phlegraeque labores», Arg. I,
564), ya que tradicionalmente fue en una de las penínsulas de la Calcídica llamada Flegra (anterior-
mente llamada también Palene) donde se desarrolló este combate. 

13 Slatkin ha estudiado ya esta idea a partir de las alusiones que en la Ilíada se hacen sobre Tetis,
llegando a una conclusión que tiene implicaciones en la mecánica del poder divino en función del rela-
to teogónico de Hesíodo: «The Iliad presupposes an established hierarchy on Olympos, but behind the
static resolution that hierarchy represents lies a history of contention and struggle, as the gods themselves
obliquely but forcefully remind each other. Zeus’s authority is firmly in place. Claiming a preemi-
nence that cannot be subverted, Zeus asserts that not all the other gods combined can dislodge him
from his position of superiority. References to their past efforts to do so or suggestions of possible
attempts in the future are reminiscent of such combats as are described in the Hesiodic version of divine
competition for supremacy» (1991: 108-109). 

14 A partir del verso 937, con el matrimonio entre Cadmo y Harmonía, hija de Ares y Afrodi-
ta, el poema se decanta por narrar las uniones entre dioses y mortales, así como los semidioses que
engendraron.



los mortales, que hablan con ellos, que se aparecen frente a ellos y que pelean inclu-
so lado a lado sus batallas15. En este sentido, la Troya homérica y sus episodios epilo-
gares (es decir, los exilios de Odiseo y Eneas) constituyen los relatos que cierran
el transcurso de la «cronología» mitológica y dan paso al tiempo de los hombres en
el que los dioses pierden su presencia como personajes y, salvo muy contadas excep-
ciones (sobre todo para solventar o justificar linajes divinos, como el caso de Rómulo
y Remo, nacidos de Marte muchas generaciones después que Eneas), dejan de ali-
mentar las líneas genealógicas semidivinas.

Desprovisto ya de descendencia tras el ciclo troyano y concluida la genera-
ción de los semidioses, a Júpiter no le queda más que reinar desde el Olimpo sin que
nadie más le dispute el trono. Esta es, ciertamente, una imagen que Valerio Flaco
fomenta en un momento bastante temprano de su poema, cuando el dios supremo
enuncia en voz propia su plan global (Val. Fl. I, 537-543 y 555-560): 

... iam pridem regio quae virginis aequor ad Helles
et Tanai tenus immenso descendit ab Euro
undat equis floretque viris nec tollere contra
ulla pares animos nomenque capessere bellis 
ausa manus. sic fata locos, sic ipse fovebam.
accelerat sed summa dies Asiamque labantem
linquimus et poscunt iam me sua tempora Grai ...

... hinc Danaum de fine sedet gentesque fovebo
mox alias, pateant montes silvaeque lacusque
cunctaque claustra maris, spes et metus omnibus esto.
arbiter ipse locos terrenaque summa movendo
experiar, quaenam populis longissima cunctis
regna velim linquamque datas ubi certus habenas.

... Ya desde hace tiempo la región, que baja desde el inmenso Euro hasta el mar de
la doncella Hele y hasta el Tanais, abunda en caballos y está floreciente en varones
y no hay tropa alguna que haya osado medirse en contra suya con fuerzas iguales
y arrebatarle su título con guerras. Así, los hados favorecían esos lugares y yo mismo
también. Pero se aproxima el día final: abandonamos a un Asia en decadencia
y los griegos ya me exigen su época de esplendor... Después, el fin de los Dánaos

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
5

15 Los poemas homéricos dan cuenta de ello en muchos pasajes; como advertimos en la nota 8,
existe un relato post-guerra troyana en el que las deidades aún se involucran en el entramado de los asun-
tos humanos dentro de un contexto ya netamente histórico. A diferencia del poema épico de Lucano,
cuyo tema también está tomado de un hecho histórico, el de Silio Itálico sí presenta el aparato divino
como rector del destino humano; la iconoclasia lucanea, que en la épica histórica romana parece haber
sido una excepción, nos impide considerar que más allá de la generación de los semidioses hayan existi-
do relaciones humano-divinas como las que narran los últimos versos de la Teogonía o las escenas de
la Ilíada y la Odisea en las que las apariciones divinas son frecuentes.



está determinado y pronto favoreceré a otros pueblos; ábranse los montes, las selvas
y los lagos y todos los confines del mar; haya para todos esperanza y miedo. Yo mismo
como árbitro, moviendo los lugares y los dominios terrenales, probaré cuáles reinos
quiero que sean los más largos para todos los pueblos y dónde dejaré, seguro,
las riendas dadas.

Este discurso inaugural de Júpiter es uno de los pasajes más estudiados por
la crítica académica valeriana16, pues su carácter programático y proléptico desen-
mascara una parte importante de la ideología con que su autor enmarca el poema.
Para el asunto que nos atañe, los versos arriba citados son un reflejo de una suce-
sión de reinos tal cual él mismo es resultado de una sucesión de genealogías divi-
nas: su discurso anticipa precisamente que habrá reinos que serán «los más largos»
(«longissima», v. 559) en los que dejará «las riendas» («linquam datas... habenas»,
v. 560), es decir, a los que les otorgará el dominio universal; análogamente, su triunfo
sobre los Titanes y sobre Tifeo comporta un carácter triunfal en el relato hesiódico,
lo mismo que el texto valeriano resalta cuando, en el epílogo de su discurso, el propio
Júpiter se expone como un «exemplum virtutis» a partir del cual ha modelado la Edad
en la que la humanidad vivirá bajo su reinado (Val. Fl. I, 563-567):

tendite in astra, viri: me primum regia mundo
Iapeti post bella trucis Phlegraeque labores
imposuit; durum vobis iter et grave caeli
institui. sic ecce meus, sic orbe peracto
Liber et expertus terras remeavit Apollo.

A los astros, varones, tended: primero me impuso la soberanía en el mundo luego
de las guerras del feroz Jápeto y de las labores de Flegra; duro y difícil establecí
para vosotros el camino al cielo. Así fue que, tras haber recorrido el orbe, he aquí
que mi Líber y Apolo regresaron tras experimentar las tierras.

En resumen, el plan del dios regente consiste en trasladar su propia expe-
riencia heroica a la «utopía» que está dando inicio con la navegación de los héroes
griegos. El ciclo de altercados ente padres e hijos gracias a los cuales éstos destronan
a aquellos y obtienen el control temporal del cosmos se cierra con el advenimien-
to de Júpiter, pero para los humanos comienza la sucesión de reinos que éste habrá
de probar («experiar», v. 560) a la par que los hombres individualmente intentan
ganar el cielo a través de un camino duro y difícil («durum vobis iter et grave caeli»,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
6

16 Entre otros, los estudios más relevantes al respecto son los de Adamietz, 1976: 21-24;
Schubert, 1984: 22-44; Billerbeck, 1986: 3130; Wacht, 1991; Taylor, 1994: 219-221; Lefèvre, 1998:
222-223; Manuwald, 1999: 138-156; Spaltenstein, 2002: 10-11, 207-209; Manuwald, 2004; Bernstein,
2008: 32; Zissos, 2008: 305; Río Torres-Murciano, 2010; Manuwald, 2013; Ganiban, 2014, pass.;
Ferenzci, 2014: 141.



v. 555), a semejanza de las hazañas contra Titanes («Iapeti... bella», v. 564) y Gigantes
(«Phlegraeque labores», v. 564) que lo hicieron digno del gobierno celeste. 

El cierre de un ciclo divino asume, pues, la apertura de uno humano (Slatkin,
1991, 113). Es en este contexto donde la écfrasis que orna la Argo cobra un sentido
metapoético, pues no sólo sirve de metáfora sobre el dominio marino o de prolepsis
al rapto de Medea, sino que su filiación con el relato hesiódico apunta a que el recha-
zo de Tetis por Zeus/Júpiter fue también una de las labores que le otorgaron a éste
una garantía de dominio sin competencia y, por lo tanto, sin amenaza alguna de destro-
namiento17.

4. TETIS: PODER, SÍMBOLO Y FRENO CÓSMICO

Ya Andrew Zissos había interpretado las bodas de Tetis y Peleo que ornan
el casco de la nave como «a symbol of the continuity and stabilization of Jupiter’s
reign», dado que «it marks the successful avoidance of further inter-generational
succession struggles» (Zissos, 1997: 76). Este testimonio del académico norteameri-
cano por sí solo encierra el significado que hemos discutido ya en la cita de Feeney,
pero aderezada por el simbolismo que representa ese matrimonio específicamente
en el ornamento de la embarcación. Más aún, Zissos añade que la diferencia crucial
entre las nupcias narradas por Catulo y las descritas por Valerio Flaco estriba en la
actitud con que se le representa a la nereida con respecto a la idea de desposar a un
mortal. En el poema del neotérico, una Tetis anuente con el matrimonio «signified
the absence of barriers between gods and mortals», pero en el del flavio «enhances
the sense of distance between gods and humans in the poem» (Zissos, 1997: 76).

Sin embargo, nuestra interpretación incorpora una pieza más: el relato meta-
poético de Hesíodo en tanto que cimienta la cuestión del cierre sucesorio bajo la figu-
ra de Zeus/Júpiter. Aunque el poeta griego no menciona el mito del rechazo que de
Tetis hace Zeus ni la profecía de que ella tendría un hijo más poderoso que su padre,
el peligro de destronamiento se experimenta desde su primer matrimonio con la diosa
Metis en un pasaje donde se nos informa sobre la amenaza de la llegada de un hijo
que iba a ser «rey de hombres y dioses»18, por lo que el solo hecho de evitar el cumpli-
miento de este destino abre una senda metapoética que Valerio Flaco recibe a través

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
7

17 Para resaltar la superioridad jupiterina y la imposibilidad de destronamiento, Valerio Flaco
reitera en varias ocasiones la idea de que los demás dioses se encuentran en una jerarquía muy inferior
a la del dios regente; ni siquiera Neptuno es capaz de competir con él y resignadamente acepta, por ejem-
plo, el fatal destino de su hijo Ámico cuando los Argonautas tocan puerto en Bebricia (IV, 118-132);
Juno es recordada por su impotencia para llevar a cabo exitosamente una sedición en contra de su mari-
do cuando acababa de ascender al trono olímpico (II, 82-89).

18 Como Slatkin (1991: 112) ya había advertido, la Teogonía hace referencia a este hijo de Zeus
y Metis que iba a ser «rey de hombres y dioses» (θεῶν βασιλῆα καὶ ἀνδρῶν, v. 897), quien además



del paralelismo que se crea entre el tándem Metis/Tetis, aun cuando las acciones
tomadas para evitar la amenaza hayan sido distintas.

Bajo esta óptica, Hesíodo deja la cuestión sucesoria sin ofrecer una identidad
certera a este hijo de Metis; de hecho, aunque la amenaza de engendrar a un futuro
rey de hombres y dioses es apremiante, a nuestro parecer no es suficiente para fomen-
tar una crisis en la gobernanza del cosmos, ya que Zeus toma acciones inmediata
y eficazmente; su actitud respecto a este episodio mítico está rodeado de cierto miste-
rio. En el caso de autores posteriores, que ya identifican en el hijo de Tetis a un fuerte
candidato para destronar al dios regente, esta amenaza sí alcanza tonos críticos, pues
desarrollan el mito con matices siniestros e infaustos: Píndaro, por ejemplo, hace hinca-
pié en la disputa de los dos dioses principales, Zeus y Poseidón, como contendientes
por la unión con la nereida, lo cual también podría haber potenciado una discordia
entre los olímpicos (Isthm. VIII, 26a-29); para Esquilo, por su parte, el destronamien-
to tiene una directriz inminente y su Prometeo usa este conocimiento exclusivo de
la profecía a fin de desafiar la autoridad de Zeus y «negociar» su liberación, para lo
cual hace ver que la misma soberbia monárquica del rey de los dioses es la que está
a punto de terminar con su propio reinado (Pr. 907 ss.). Estos tintes de crisis polí-
tica desembocarán en Valerio Flaco bajo la forma de un universo regido por un dios
que hizo frente a sus amenazas bélicas y a las intrigas para consolidar su gobierno19.

Por ello, a pesar de las variantes que existen sobre la profecía de Temis en
los relatos de los autores antiguos a raíz de este breve relato en el texto hesiódico,
el rechazo de Zeus/Júpiter a engendrar un hijo con la diosa marina sí puede construir-
se como una de las hazañas más significativas del dios (Paprocki, 2023: 43), a la misma
altura de sus victoriosas gestas contra los dioses ctónicos que le disputaron el trono.
En palabras de Feeney, «with a unique act of self-control Jupiter managed to restrain

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
8

iba a «tener un corazón muy soberbio» (ὑπέρβιον ἦτορ ἔχοντα, v. 898). Por ello, Zeus devora a Metis,
de lo cual nace Atenea. En este pasaje hesiódico, Zeus zanja una profecía al tomar acciones en contra
de su propia esposa para que, por consejo de Gea y Urano, «ningún otro de los dioses que existen
por siempre tuviera honor propio de un rey en el lugar de Zeus» (ἵνα μὴ βασιληίδα τιμὴν / ἄλλος
ἔχοι Διὸς ἀντὶ θεῶν αἰειγενετάων, vv. 892-893); en el caso de Tetis, ¿obligarla a contraer matrimo-
nio con un mortal puede considerarse un acto más «benigno» que devorarla para así marginar el poder
de una diosa? Cfr. Paprocki, 2023: 62.

19 Recuérdese que en las Argonauticas valerianas la liberación de Prometeo es uno de los momen-
tos cumbre de la regencia de Júpiter, pues toma esta decisión tras la intervención de los letoidas, Apolo
y Diana, quienes le sugieren que ya ha pasado el tiempo justo de castigo desde el robo del fuego
y los silencios de la mesa celestial (IV, 66-67: «... sat tibi furtum / ignis et aetheriae defensa silentia
mensae!») con los que se aluden las causas de su encadenamiento (cfr. Aesch. Pr. 231 ss.; Hes. Th. 562
ss.). Júpiter, en un acto de benevolencia algo inusual en él (pues generalmente se muestra inflexible
en modificar los destinos fijados), accede y le encomienda la tarea a Hércules de liberar al titán del sufri-
miento que le provoca el águila que le devora el hígado (IV, 78-79: «... Alcides... / eripiat dirae Titana
volucri»). Este pasaje del poema refuerza la idea de que Júpiter es un dios con un reinado consolidado
y que ya no tiene caso mantener los castigos derivados de las acciones que emprendió para lograrlo;
cfr. Val. Fl. V, 154-173, con Arriaga, 2025: 614-617.



himself» (Feeney, 2007: 117; cfr. Paprocki, 2023: 70), sobre todo porque el padre
de los dioses arrastra en la Antigüedad una fama de seductor y su abundante descen-
dencia con mujeres mortales e inmortales da cuenta de su dificultad para refrenar
su deseo de unión con ellas.

El verso del ornamento de la Argo que más resulta relevante a este respec-
to es el 133, en el que Valerio Flaco reduce la complejidad del mito a una reacción
emocional, cifrando así una de las razones por las que la Minerva de Valerio Flaco,
constructora del barco, decidió incluir estas nupcias en su obra. El lector que cono-
ce el pasaje de Hesíodo de la amenaza que supone Metis para Zeus puede inter-
pretar la écfrasis valeriana bajo estas directrices y, aunque no sabemos si la Metis
hesiódica pretendía encumbrar a su hijo hasta la regencia del cosmos, Valerio Flaco
ofrece un vistazo de la voluntad de su paralela Tetis por querer lograrlo. Tomemos
en cuenta que la constructora de la nave de los Argonautas es precisamente la hija
de Zeus que emergió cefálicamente luego de que éste devorara a Metis. Así, pues,
cuando Tetis está sentada con el velo cubriéndole el rostro, el verso transmite la anu-
lación de su poder cósmico de una manera análoga a como el Zeus hesiódico logró
anular el destronamiento del hijo no nato de su primera esposa: el cierre del ciclo
de derrocamientos, pues, está dibujado en la Argo, porque la profecía de Temis se frena
con la mortalidad de una descendencia que solamente será más grande que la de
su padre mortal20.

Ese «nec Iove maiorem nasci suspirat Achillen» con que Valerio Flaco expo-
ne la «marginalización»21 del poder de la nereida simbolizaría también el engrande-
cimiento de Júpiter sobre el poder de los demás dioses. El Aquiles nacido de Peleo
por el forzoso matrimonio impuesto a Tetis por orden de Júpiter constituye un equi-
valente al castigo que el Zeus hesiódico impone sobre los Titanes y sobre Tifeo, sus
grandes rivales. La Tetis valeriana recibe el castigo de unirse a un mortal no porque
haya amenazado directamente al dios supremo, sino porque el futuro de la regencia
cósmica peligraba si se dejaba libre a la diosa la decisión de engendrar a un hijo inmor-
tal22. Si Hesíodo narra cómo Zeus encadenó a los Titanes en el Tártaro tras vencerlos,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 1
9

20 Paprocki señala esta idea a través de los textos clásicos que analiza (2023: 51, 62, 68), por
lo que esta profecía de Temis, aunque muchas veces implícita o simplemente no mencionada, es tradi-
cional en la literatura antigua. Creemos, pues, que Valerio Flaco también recurre a ella y opta por mante-
nerla como un subtexto de su écfrasis.

21 Uso la terminología que Vos (2023: 121) emplea cuando se refiere a la situación en que
el Zeus de la Ilíada somete a Tetis. Cfr. Paprocki, 2023: 44.

22 A este respecto, me parece oportuno señalar que, de hecho, la unión entre Tetis y Peleo es
anómala en la mitología antigua, porque surge de un aspecto anómalo del proceder de Zeus/Júpiter:
el rapto de Tetis por Peleo muestra también implícitamente el consentimiento de Júpiter, aunque
Valerio Flaco no lo menciona, y este subtexto emerge a la luz precisamente por el núcleo del verso 133,
el «suspirat», que añade un carácter de frustración a la anomalía de la unión entre ellos; es decir,
en la versión de Valerio Flaco, Tetis parece haber querido unirse voluntariamente a Júpiter («Iove») 



Valerio Flaco inscribió en su écfrasis una escena que presenta el mismo tema puniti-
vo, pero centrado no tanto en encadenar, sino más bien en frustrar con un matri-
monio una expectativa que amenazaba con repetir el ciclo de derrocamientos. 

En este sentido, lo que la pintura del navío muestra es la elección de un
cuadro mitológico en el que, al igual que con las «Iapeti bella trucis y los Phlegrae
labores» (I, 564), el regente de turno quede representado como un dios que supe-
ra las amenazas contra su reinado. A este respecto, la interpretación de Zissos sobre
la pintura como símbolo de la estabilidad del reino jupiterino adquiere en nuestra
interpretación un matiz punitivo que consiste en la reducción al mínimo de un poder
cósmico y en el «encadenamiento» de la portadora de ese poder no en las cuevas del
Tártaro, sino en un tálamo nupcial desde el que no representa amenaza alguna para él. 

Cuando Apolonio de Rodas se detiene a comentar la profecía de Temis en
boca de Hera (IV, 797-804), el castigo que Zeus impone a la nereida precede a
su conocimiento de la profecía; inclusive, en el intervalo que va desde que Tetis lo
rechaza y el conocimiento del vaticinio de Temis, el dios aún la espiaba en secreto
(v. 797: ὀπιπτεύων)23. Para el poeta griego, Zeus castiga a la nereida con un matrimo-
nio mortal por haberse negado a aparearse con él, pero el peligro de haber engendra-
do a un hijo con ella estuvo presente mientras el padre de los dioses siguió preten-
diéndola24. Por ende, en la versión helenística la concepción de un rival superior a Zeus
fue altamente riesgosa mientras Temis no lo puso al tanto de ello.

En la écfrasis de Valerio Flaco no podemos asumir que haya existido este
mismo peligro, pues de la descripción no se infiere que el poeta romano siguiera esta
versión ni que en su relato pudiera darse este intervalo de tiempo en el que la amena-
za quedó abierta. Sin embargo, de lo que sí podemos estar seguros es que Tetis siente
que su poder ha sido fuertemente socavado y, en consecuencia, su lamento («suspirat»)
es reflejo de su frustrada oportunidad por encumbrar a su hijo en el trono celestial,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 2
0

para engendrar un hijo más poderoso que él; de ahí que el sojuzgamiento de una diosa mujer a un
varón mortal sea una anomalía que sólo puede existir en una trama en la que Júpiter consiente este
tipo de sancionable subyugación; cfr. Baier, 2004: 18; Paprocki, 2023: 62, 69. 

23 Ap. Rhod. IV, 791-796: οὐκ ἔτλης εὐνῇ Διὸς ἱεμένοιο / λέξασθαι (κείνῳ γὰρ ἀεὶ τάδε
ἔργα μέμηλεν, / ἠὲ σὺν ἀθανάταις ἠὲ θνητῇσιν ἰαύειν), / ἀλλ’ ἐμέ γ’ αἰδομένη καὶ ἐνὶ φρεσὶ δειμαί-
νουσα / ἠλεύω· ὁ δ’ ἔπειτα πελώριον ὅρκον ὄμοσσε, / μήποτέ σ’ ἀθανάτοιο θεοῦ καλέεσθαι ἄκοιτιν
(«...no osaste acostarte en el lecho de Zeus a pesar de su deseo –pues a aquel siempre le interesan estas
intrigas, yacer sea con inmortales sea con mortales–, sino que, por respeto a mí y temerosa en tu cora-
zón, lo rechazaste»). Traducción de Mariano Valverde.

24 Vos (2023: 123, nota. 38) refiere la interpretación de Yasumura a este pasaje, aduciendo que
éste «reads Hera’s words to Thetis about the prophecy of a powerful son that might overthrow Zeus as
a veiled intimation that Hera was counting on Thetis to produce the son she could not to avenge her».
Si bien no suscribo esta interpretación, resulta interesante considerar que Hera espera un vengador
que destrone a Zeus en virtud de que en Valerio Flaco existe también una escena en la que Juno y los
demás celícolas lideraron una rebelión contra un Júpiter que acababa de llegar al trono (II, 82-86).



algo que no aparece en el relato de Apolonio25. En este orden de ideas, el puente
desde Hesíodo con la consolidación del reinado de un Zeus victorioso tras sus empre-
sas bélicas y tras su «victoria» sobre el destino que le aguardaba si su hijo con Metis
nacía hasta Valerio Flaco con su écfrasis que señala a un Júpiter libre de amenazas
resulta verosímil y permite incorporar una nueva interpretación a las que ya los acadé-
micos habían hecho respecto al significado de este ornamento en el casco de la Argo.

5. CONCLUSIONES

El relato teogónico de Hesíodo ha resultado fundamental como texto desde
el que se puede partir para interpretar una escena en una epopeya que encierra un
contenido hiperalusivo. Este texto también da cuenta de que la «presencia» de los
dioses en la vida humana es finita, como Feeney advierte en su alusión al mito en
cuestión, y el pretexto para frenar esa continuación mitológica se encuentra en el
rechazo de Júpiter a aparearse con Tetis.

En este artículo, la epopeya hesiódica nos ha sido útil para desambiguar una
idea que me parece relevante al momento de interpretar una de las écfrasis que contie-
ne el poema de Valerio Flaco; a las interpretaciones que más acogida han tenido respec-
to a la pintura de la Argo en la que se narran las bodas de Tetis y Peleo, a saber, 1) la que
simboliza la conquista del océano por parte de los humanos y 2) la que incorpora
el componente proléptico que anticipa las nupcias de Jasón y Medea, la propuesta que
hemos hecho se basa en la idea de que la nave de los Argonautas también comunica
en este ornamento el triunfo divino de Júpiter sobre una amenaza cíclica que ya se
encuentra en el relato teogónico del poeta beocio: el riesgo de un destronamiento
acaecido a causa de un conflicto sucesorio. 

La interpretación que formuló Zissos sobre ello también ha sido central a este
respecto, pues permite considerar que el cuadro sea una metáfora sobre la estabiliza-
ción definitiva del reinado de un dios supremo y, en consecuencia, del cierre de ese

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 2
1

25 En este sentido, es probable que Valerio Flaco haya considerado como un modelo mejor
para su Tetis marginada la Tetis que en la Ilíada le expresa a Hefesto con indignación su voluntad
socavada por Zeus (XVIII, 429-434: ‘Ἥφαιστ᾽, ἦ ἄρα δή τις, ὅσαι θεαί εἰσ᾽ ἐν Ὀλύμπῳ, / τοσσάδ᾽
ἐνὶ φρεσὶν ᾗσιν ἀνέσχετο κήδεα λυγρὰ ὅσσ᾽ ἐμοὶ ἐκ πασέων Κρονίδης Ζεὺς ἄλγε᾽ ἔδωκεν; / ἐκ
μέν μ᾽ ἀλλάων ἁλιάων ἀνδρὶ δάμασσεν / Αἰακίδῃ Πηλῆϊ, καὶ ἔτλην ἀνέρος εὐνὴν / πολλὰ μάλ᾽
οὐκ ἐθέλουσα...’ («Hefesto, de cuantas diosas hay en el Olimpo, ¿hay alguna / que haya sufrido en
sus mentes tantas lúgubres cuitas / como, entre todas, el Cronida Zeus me ha donado dolores? / A mí,
entre las otras del mar, a un hombre me ha sometido, / al Eácida Peleo, y he soportado la cama de un
hombre, / no queriéndolo en nada...»). Traducción de Rubén Bonifaz Nuño. Cfr. Vos, 2023: 128-129,
quien comenta lo siguiente respecto a este «suspirat»: «she sighs because she already knows, within
the Argo’s proleptic ecphrasis, that her chances of an all-powerful son are gone» (las cursivas son origi-
nales del texto citado).



ciclo sucesorio. No obstante, la postura de Zissos no contempla el relato hesiódico
como parte integral de la configuración ecfrástica valeriana; en consecuencia, nuestra
aportación a esta interpretación se ha centrado en visualizar el cuadro como el resul-
tado de la marginalización del poder de la diosa Tetis, un poder que tenía, en virtud
de la tradicional profecía de Temis, el potencial para derribar a Zeus/Júpiter del trono
celestial. 

Así como el Zeus de Hesíodo consigue consolidar un poder universal tras
encadenar en el Tártaro a los Titanes y a Tifeo (las grandes amenazas a su regencia)
y tras devorar a su esposa Metis (con quien le estaba predestinado engendrar un
hijo que lo sucedería en el trono como regente) el Júpiter de Valerio Flaco consolida
un poder universal en tanto que logra «encadenar» a Tetis a un matrimonio mortal,
cuya descendencia ya no supondrá un peligro para su supremacía divina. En este senti-
do, la écfrasis connota y comunica un simbolismo no sólo de estabilización del poder
jupiterino, sino de punición y de superación de cualquier tipo de riesgos para su
regencia. 

RECIBIDO: noviembre 2024; ACEPTADO: enero 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 2
2



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

FUENTES ANTIGUAS

AESCHYLI (1992): Prometheus, M. L. WEST (ed.), De Gruyter, Berlin - Boston.

APOLLODORI (1854): Bibliotheca, I. BEKKERI (ed.), B. G. Teubner, Leipzig.

APOLLONII RHODII (1854): Argonautica, H. KEIL (ed.), B. G. Teubner, Leipzig.

APOLONIO DE RODAS (1996): Argonáuticas,  M. VALVERDE SÁNCHEZ (trad.), Gredos, Madrid.

DIODORI (1985): Bibliotheca histórica, C. T. FISCHER (ed.), De Gruyter, Berlin - Boston.

EURIPIDES (1988): Iphigenia Aulidensis, H. GÜNTHER (ed), B. G. Teubner, Berlin - New York.

GAI VALERI FLACCI SETINI BALBI (1980): Argonauticon libros octo, W.-W. EHLERS (ed.). B. G. Teubner,
Stuttgart.

GAIUS VALERIUS CATULLUS (1973): Carmina, H. BARDON (ed.), B. G. Teubner, Berlin - Boston.

HESIODI (1908): Carmina, A. RZACH (ed.), B. G. Teubner, Leipzig.

HOMERI (2000): Ilias Vol. 2: Rhapsodias XIII-XXIV, M. L. WEST (ed.), K. G. Saur, München - Leipzig.

HOMERI (2006): Ilias Vol. 1: Rhapsodias I-XII, M. L. WEST (ed.). K. G. Saur, München - Leipzig.

HOMERO (2019): Ilíada, R. BONIFAZ NUÑO (trad.), UNAM, México.

HOMERUS (2017): Odyssea, M. L. WEST (ed.), De Gruyter, Berlin - Boston.

HYGINUS (2002): Fabulae, P. K. MARSHALL (ed.), K. G. Saur, München - Leipzig. 

L. ANNAEI SENECAE (1902): Tragoediae, R. PEIPER - G. RICHTER (eds.), B. G. Teubner, Leipzig.

M. ANNAEI LUCANI (2009): De bello civili libri X, D. R. SHACKLETON BAILEY (ed.), De Gruyter,
Berlin - New York.

PINDARI (1953): Carmina cum fragmentis, B. SNELL (ed.), B. G. Teubner, Leipzig. 

P. OVIDIUS NASO (2008): Metamorphoses, W. S. ANDERSON (ed.), De Gruyter, Berlin - New York.

P. VERGILIUS MARO (2013): Bucolica, S. OTTAVIANO (ed.); Georgica, G. B. CONTE (ed.), De Gruyter,
Berlin - Boston.

QUINTUS HORATIUS FLACCUS (1879): Opera, D. R. SHACKLETON BAILEY (ed.), De Gruyter, Berlin -
New York. 

SILI ITALICI (1987): Punica, I, DELZ (ed.), B. G. Teubner, Stuttgart.

FUENTES MODERNAS

ADAMIETZ, J. (1976): Zur Komposition der Argonautica des Valerius Flaccus, Beck, München.

ARRIAGA, J. M. (2025): «Utopía y pensamiento utópico en las Argonáuticas de Valerio Flaco», Sincro-
nía 87: 599-628. https://doi.org/10.32870/sincronia.axxix.n87.24.25a. 

BAIER, T. (2004): «Ekphraseis und Phantasiai bei Valerius Flaccus. Die Werbung der Argonauten und
der Bau der Argo (Arg. I.100-155)», F. SPALTENSTEIN (ed.), Untersuchungen zu den Argonautica
des Valerius Flaccus. Ratis omnia vincet III, Beck, München, pp. 11-23.

BARNES, W. R. (1981): «The Trojan War in Valerius Flaccus’ Argonautica», Hermes 109: 360-370.

BERNSTEIN, N. W. (2008): In the Image of the Ancestors: Narratives of Kinship in Flavian Epic, Univer-
sity of Toronto Press, Toronto.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 2
3

https://doi.org/10.32870/sincronia.axxix.n87.24.25a


BILLERBECK, M. (1986): «Stoizismus in der römischen Epik neronischer und flavischer Zeit», Aufstieg
und Niedergang der Römischen Welt (ANRW) II (32.5): 3116-3151.

CINGANO, E. (2023): «The Power and Failures of Thetis in Early Poetic Traditions and Beyond»,
M. PAPROCKI et alii (eds.), The Staying Power of Thetis. Allusion, Interaction, and Reception
from Homer to the 21st Century, De Gruyter, Berlin - Boston, pp. 19-42. https://doi.org/
10.1515/9783110678437-002.

DAVIS, M. A. (1980): Flight beyond Time and Change: A new Reading of the Argonautica of Valerius
Flaccus [Tesis], Cornell University, New York.

FEENEY, D. C. (2007): Caesar’s Calendar: Ancient Time and the Beginnings of History, University of
California Press, Berkeley - Los Angeles - London. 

FERENCZI, A. (2014): «Philosophical Ideas in Valerius Flaccus’ Argonautica», M. HEERINK - G. MANUWALD

(eds.), Brill’s Companion to Valerius Flaccus, Brill, Boston, pp. 137-153. https://doi.org/
10.1163/9789004278653_009.

FUHRER, T. (1998): «Ahnung und Wissen: zur Technik des Erzählens von Bekannten», U. EIGLER -
E. LÈFEVRE (eds.), ‘Ratis omnia vincet’. Neue Untersuchungen zu den Argonautica des Valerius
Flaccus, Beck, München, pp. 11-26.

GÁBOR, H. (2016): Ekphrasisok az ezüstkori eposzirodalomban [Tesis], Pázmány Péter Katolikus Egyetem,
Budapest. 

GALLI, D. (2007): Valerii Flacci Argonautica I: Commento, De Gruyter, Berlin.

GANIBAN, R. T. (2014): «Virgilian Prophecy and the Reign of Jupiter in Valerius Flaccus’ Argonautica»,
M. HEERINK - G. MANUWALD (eds.), Brill’s Companion to Valerius Flaccus, Brill, Boston,
pp. 251-268. https://doi.org/10.1163/9789004278653_015. 

HARMAND, R. (1898): De Valerio Flacco Apollonii Rhodii imitatore [Tesis], Berger-Levrault, Nanceii. 

HARRISON, S. (2013): «Proleptic ekphrasis in Flavian epic. Valerius Flaccus and Statius», G. MANUWALD

- A. VOIGT (eds.), Flavian Epic Interactions, De Gruyter, Berlin, pp. 215-227. https://doi.org/
10.1515/9783110314304.215. 

HARRISON, S. (2019). «Artefact ekphrasis and narrative in epic poetry from Homer to Silius», C. REITZ

- S. FINKMANN (eds.), Structures of Epic Poetry. Volume I: Foundations, De Gruyter, Berlin -
Boston, pp. 773-806. https://doi.org/10.1515/9783110492590-021. 

HEERINK, M. (2014): «Valerius Flaccus, Virgil and the Poetics of Ekphrasis», M. HEERINK - G. MANUWALD

(eds.), Brill’s Companion to Valerius Flaccus, Brill, Boston, pp. 73-95. https://doi.org/10.1163/
9789004278653_006. 

HESLIN, P. (2023): «Secrets and Lies: The Power of Thetis in Roman Culture», M. PAPROCKI et alii (eds.),
The Staying Power of Thetis. Allusion, Interaction, and Reception from Homer to the 21st Century,
De Gruyter, Berlin - Boston, pp. 147-179. https://doi.org/10.1515/9783110678437-007. 

KONSTAN, D. (1993): «Neoteric epic: Catullus 64», A. J. BOYLE (ed.), Roman Epic, Routledge, London
- New York, pp. 59-78. 

KÖSTLIN, H. (1889): «Zur Erklärung und Kritik des Valerius Flaccus», Philologus 48: 647-673.

LEFÈVRE, E. (1998): «Der ordo rerum in Valerius Flaccus’ Argonautica», U. EIGLER - E. LEFÈVRE (eds.),
‘Ratis omnia vincet’. Neue Untersuchungen zu den Argonautica des Valerius Flaccus, Beck,
München, pp. 223-232.

MANUWALD, G. (1999): Die Cyzicus-Episode und ihre Funktion in den Argonautica des Valerius Flaccus,
Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

-2
5

 2
4

https://doi.org/10.1515/9783110678437-007
https://doi.org/10.1163/9789004278653_006
https://doi.org/10.1163/9789004278653_006
https://doi.org/10.1515/9783110492590-021
https://doi.org/10.1515/9783110314304.215
https://doi.org/10.1515/9783110314304.215
https://doi.org/10.1163/9789004278653_015
https://doi.org/10.1163/9789004278653_009
https://doi.org/10.1163/9789004278653_009
https://doi.org/10.1515/9783110678437-002
https://doi.org/10.1515/9783110678437-002


MANUWALD, G. (2004): «Hesione und der ‘Weltenplan’ in Valerius Flaccus’ Argonautica», F. SPALTENSTEIN

(ed.), Untersuchungen zu den Argonautica des Valerius Flaccus. Ratis omnia vincet III, Beck,
München, pp. 145-162.

MANUWALD, G. (2013). «Divine Messages and Human Actions in the Argonautica», A. AUGOUSTAKIS

(ed.), Ritual and Religion in Flavian Epic, Oxford University Press, Oxford, pp. 33-51.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199644094.003.0003. 

NEWMAN, J. K. (1986): The Classical Epic Tradition, University of Wisconsin Press, Wisconsin.

PAPROCKI, M. (2023): «The Rape and Binding of Thetis in its Mythological Context», M. PAPROCKI

et alii (eds.), The Staying Power of Thetis. Allusion, Interaction, and Reception from Homer to
the 21st Century, De Gruyter, Berlin - Boston, pp. 43-74. https://doi.org/10.1515/97831-
10678437-003. 

RÍO TORRES-MURCIANO, A. (2006): «L’ “Ekphrasis” della nave Argo (Val. Fl. 1, 121-155): inversio-
ne speculare ed “evidentia”», Atene e Roma 51: 145-156.

RÍO TORRES-MURCIANO, A (2010): «El designio de Júpiter en Valerio Flaco: providencia, historia y
tradición literaria», Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos 30: 131-163.

SCHMITZER, U. (1999): «Praesaga ars: zur literarischen Technik der Ekphrasis bei Valerius Flaccus»,
Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft NF 23: 143-160.

SCHUBERT, W. (1984): Jupiter in den Epen der Flavierzeit, Peter Lang, Frankfurt am Main.

SLATKIN, L. (1991): The power of Thetis. Allusion and Interpretation in the Iliad, University of California
Press, Berkeley - Los Angeles - London.

SPALTENSTEIN, F. (2002): Commentaire des Argonautica de Valerius Flaccus (livres 1 et 2), Latomus,
Bruxelles.

TAYLOR, P. R. (1994): «Valerius’ Flavian Argonautica», The Classical Quarterly 44: 212-235.

WACHT, M. (1991): Juppiters Weltenplan im Epos des Valerius Flaccus, F. Steiner, Stuttgart.

VON ALBRECHT, M. (1997): A History of Roman Literature, 2 vols, Brill, Leiden.

VOS, G. P. (2023): «Thetis in Callimachus’ Hymn to Apollo: Dynasty and Succession», M. PAPROCKI

et alii (eds.), The Staying Power of Thetis. Allusion, Interaction, and Reception from Homer to
the 21st Century, De Gruyter, Berlin - Boston, pp. 107-145. https://doi.org/10.1515/978-
3110678437-006. 

ZISSOS, A. (1997): Voyage and Progress: Studies in the Argonautica of Valerius Flaccus [Tesis], Princeton,
University Princeton.

ZISSOS, A. (2004): «Visual Compulsions: the Tale of Phrixus and Hele», F. SPALTENSTEIN (ed.), Unter-
suchungen zu den Argonautica des Valerius Flaccus. Ratis omnia vincet III, Beck, München,
pp. 71-87.

ZISSOS, A. (2008): Valerius Flaccus’ Argonautica Book 1. Edited with Introduction, Translation and Commen-
tary, Oxford University Press, Oxford. FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
-2

5
 2

5

https://doi.org/10.1515/9783110678437-006
https://doi.org/10.1515/9783110678437-006
https://doi.org/10.1515/9783110678437-003
https://doi.org/10.1515/9783110678437-003
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199644094.003.0003




EL LÉXICO DE LAS ZONAS ERÓGENAS 
EN LA ANTOLOGÍA PALATINA*

Esteban Calderón Dorda
Universidad de Murcia (España)

esteban@um.es

RESUMEN

Se ha dicho con frecuencia que la poesía de los períodos helenístico e imperial estaba des-
tinada a un público culto y alejado del lenguaje popular. Esto es parcialmente cierto, pero
en el corpus erótico de la Antología Palatina se observa una cierta cercanía con el lenguaje
popular. Este trabajo es un estudio semántico y filológico sobre el empleo de imágenes tra-
dicionales con un novedoso contexto sobre el léxico de las zonas erógenas en los epigra-
mistas de la Antología Palatina, pero también la utilización de palabras comunes que nunca
antes estaban atestiguadas en griego con valor obsceno. Se puede observar, por una parte,
el empleo de términos pertenecientes al acerbo popular, pero, por otro, también una len-
gua más sofisticada, que incluye términos técnicos tomados del ámbito de la medicina.
Igualmente, el uso de los juegos onomásticos, en ocasiones proclives al equívoco, anfibo-
logías, eufemismos, el uso del hápax y de sentidos inusuales demuestran la excelencia del
nivel poético de los epigramistas de la Antología Palatina.

PALABRAS CLAVE: estudio léxico-semántico, epigrama, erotismo, retórica, Helenismo.

THE VOCABULARY OF EROGENOUS ZONES 
IN THE PALATINE ANTHOLOGY

ABSTRACT

It has often been said that the poetry of the Hellenistic and Imperial periods was intended
for a cultured audience and distanced itself from popular language. This is partially true, but
in the erotic corpus of the Palatine Anthology, a certain closeness to popular language is observed.
This paper is a semantic and philological study of the use of traditional imagery with a novel
context in the vocabulary of erogenous zones in the epigrammatists of the Palatine Anthology,
but also of the use of common words never before attested in Greek with an obscene meaning.
One can observe, on the one hand, the use of terms belonging to popular vocabulary, but,
on the other, also sophisticated language, which includes technical terms from the field of
medicine. Also, the use of onomastic games, sometimes prone to misunderstanding, amphi-
bologies, euphemisms, the use of hapax, and unusual meanings demonstrates the excellence
of the poetic level of the epigrammatists of the Palatine Anthology.

KEYWORDS: lexical-semantics, epigram, eroticism, rhetoric, Hellenism. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 2
7

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 27-55; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.02

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.02https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.02
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0003-2486-4527
mailto:esteban@um.es


0. INTRODUCCIÓN

Aunque a veces resulte incómodo, el estudio de las zonas erógenas en el mundo
griego –en este caso, en la Antología Palatina– debe abordarse sin restricciones pudo-
ris causa, máxime cuando se trata de una investigación sobre el léxico. ¿Por qué
la Antología Palatina? Porque en la bibliografía existente acerca del tema que nos ocupa
esta ingente colección de epigramas ha sido frecuentemente dejada de lado, pese
a contener un rico e interesante material, especialmente en el libro V (ἐρωτικά) y en
el libro XII (παιδικὴ Μοῦσα), dedicado al amor pederástico1. En estas páginas no inte-
resan tanto los diferentes tipos de eros como el léxico empleado para denominar
las zonas erógenas de ambos sexos, aspecto que hasta ahora no se había abordado
de manera sistemática2. Por tanto, vamos a ἐρωτοπλοεῖν, esto es, a tener una navega-
ción erótica, por utilizar una palabra (hápax) utilizada por el epigramista Meleagro
(AP 5.156.2).

1. LOS ÓRGANOS SEXUALES MASCULINOS

1. Por seguir una metodología en este estudio, vamos a establecer una clasificación
por órganos, en la que analizaremos el vocabulario distinguiendo los empleos mascu-
linos y femeninos, aunque en algunos textos ambos aspectos se entremezclan.

1.1. Como simple localización corporal se utiliza μέσος (‘el centro’), que es
un término tomado del léxico de la lucha y que hace referencia a los genitales o direc-
tamente al pene (cf. Henderson, 1991: 156; Galán Vioque, 2001: 163; Caroli, 2017:
101)3. Con el mismo sentido y contexto AP 12.206.1 (Estratón), con la expresión
de la jerga deportiva τὸ μέσον λάβε4. Así en AP 5.55, donde Dioscórides describe
con detalle una figura Veneris conocida como «caballo de Héctor» o mulier equitans,
en metáfora hípica5. De manera especialmente elocuente se puede leer AP 12.222

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 2
8

* Este trabajo ha sido realizado bajo los auspicios del Proyecto de Investigación «La Historia
como materia poética en la consolidación y desarrollo de la poesía helenística» (PDI2021-123138NB-
100) de la Universidad de Cádiz. Agradezco al Prof. J. F. Martos Montiel (Universidad de Málaga)
la lectura del original de este trabajo, así como sus observaciones y sugerencias.

1 En ocasiones también se recurre a epigramas del libro XI e incluso a la Antología Planúdea.
2 Obras de referencia, como, por ejemplo, la monografía de Siems (1974) o como el capí-

tulo de Buffière (2007: 293-324) dedicado a los epigramistas de la Antología Palatina, no tratan la
cuestión léxica.

3 Cf. Ar., Ach. 1216-1217: ἐμοῦ δέ γε σφὼ τοῦ πέους ἄμφω μέσου / προσλάβεσθ’, ὦ φίλαι.
Véase infra el uso de este adjetivo en AP 5.36 para referirse al órgano sexual femenino.

4 Para la totalidad de este epigrama, cf. Poliakoff, 1986: 130-133. Sobre μέσον λαμβάνειν,
μεσολαβεῖν, μεσολαβής y ἀμεσολάβητος, cf. Poliakoff, 1986: 40-42.

5 Cf. Ou., AA 3.377-378 y Mart. 11.104.13. Cf. Montero Cartelle, 1991: 94-95; Henderson,
1991: 164-165; Galán Vioque, 2001: 163-164.



(Estratón), donde un παιδοτρίβης (v. 1) –usado como sinónimo de παιδεραστής–
ejercita sexualmente a un λεῖος (v. 1) o τὸ παιδάριον (v. 8)6. El primer término,
λεῖος, significa ‘joven imberbe’ y se utiliza en griego como sinónimo de ‘homosexual’
(cf. González Rincón, 1996: 232)7. Los vv. 2-3 son los que más nos interesan:

εἰς τὸ γόνυ γνάμψας μέσσον ἐπαιδοτρίβει 
τῇ χερὶ τοὺς κόκκους ἐπαφώμενος· …

tras hacerlo arrodillarse, le ejercitaba la parte central
mientras le acariciaba las bolas con la mano.

Encontramos de nuevo la referencia local mediante el epicismo μέσσον (por
μέσον metri causa); en este caso se trata de los testículos, τοὺς κόκκους, que apare-
ce con este significado sólo en este epigrama8. La expresión μέσσον ἐπαιδοτρίβει
significa «le frotaba el pene» (cf. González Rincón, 1996: 48; Floridi, 2007: 320).

A veces hallamos solamente el uso del pronombre en la fellatio de AP 9.554.1-
2 (Argentario), con un tono eufemístico9: 

λάθριος, Ἡράκλεια, καλῶν ὑπὸ χείλεσιν ἕλκεις
κεῖνο, πάλαι κατὰ σοῦ τοῦτ’ ἐβόησε πόλις.

A escondidas, Heraclea, a jóvenes hermosos con tus labios frotas
el asunto; hace tiempo que esto te lo dice a gritos la ciudad.

También el deíctico τοῦτο con valor igualmente eufemístico10 y acompañado
del adjetivo ὀρθόν con connotaciones claramente obscenas11 aparece en AP 5.104.6
(Argentario):  

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 2
9

6 Sobre la frecuencia de estos contactos en el gimnasio o en la palestra, cf. Fisher, 2014:
254-255. Sobre el παιδοτρίβης es ilustrativo leer AP 12.34 (Automedonte).

7 Para el empleo de λεῖος (lat. leuis con idénticas implicaciones) en un contexto homófilo,
cf. AP 5.28.2 (Rufino).

8 Como señala LSJ, s.u. κόκκος IV 2, Hesiquio afirma que este término, κόκκος, también desig-
naba pudenda muliebria, cf. Henderson, 1991: 134 (‘the cunt’). Cf. Aubreton, 1994: 3, n. 3; González
Delgado, 2011: 159, n. 222. Vid. Chantraine, 1968-80: 553, s.u. κόκκος; Skoda, 1988: 166.

9 Para el verbo ἕλκειν con connotaciones eróticas, cf. Ar., Ec. 1087; Henderson, 1991: 163-164;
Galán Vioque, 2004: 251, nn. 753-755. En el v. 2 πάλαι κατὰ σοῦ τοῦτ’ se refiere a opus fellatricis,
como señala Siems, 1974: 133, n. 2.

10 Cf. Ar., Ach. 1149; AP 12.208.6 (Estratón): κεινὰ θιγεῖν. Cf. Small, 1942: 92.
11 Para ὀρθός con el sentido de ‘erecto’ o ‘empalmado’, cf. Ar., Lys.725 y 995; Pl. Com., fr.

173.10 Austin; Henderson, 1987: 165 y 186; Henderson, 1991: 112; Landfester, 2019: 203. Puede verse
en Hesiquio, s.u. ὀρθοσταδόν· τὸ ὀρθὸν ἀφροδισιάζειν; este término aparece recogido y descontextua-
lizado en los Comica Adespota fr. 1096.



ὀρθὸν ἔχων βύσσῳ τοῦτο περισκεπάσω.

Me cubriré con una gasa esto que tengo tieso.

En el mismo verso βύσσῳ posiblemente aluda a una primitiva suerte de
preservativo12. De Filodemo conservamos un epigrama (AP 11.30), en cuyo primer
verso la persona loquens presume, de manera hiperbólica, de hacer el amor en el pasa-
do hasta cinco o nueve veces en una noche13, pero que en la actualidad presenta
inequívocos síntomas de galopante impotencia (cf. Galán Vioque, 2004: 412-413;
Johnson - Ryan, 2005: 154-155)14. En los vv. 3-4 se refiere de manera deíctica (τοῦτο)
al membrum uirile en los siguientes términos:

οἴμοι μοι, καὶ τοῦτο κατὰ βραχύ –πολλάκι δ’ ἤδη
ἡμιθανές– θνῄσκει·

¡Ay de mí! Esto mío –a menudo medio muerto–
poco a poco se me muere.

1.2. En AP 5.47 el poeta Rufino confiesa estar poseído por una lujuriosa
ἐρωμανία hacia su hetera, Talía, relación que ha dejado exhausto y adormecido a
su θυμός (‘pene’)15, al que amonesta por haber buscado una «felicidad excesiva». Es
probable que a este ejemplo haya que añadir el eufemismo θυμός de AP 12.42.2
(Dioscórides), donde el chapero Hermógenes no complace si no es recibiendo
dinero contante y sonante. El θυμός del pretendiente es llamado παιδοκόραξ
(‘devorador de muchachos’), hápax (cf. Galán Vioque, 2001: 203-204)16. 

1.3. No obstante, el término vulgar y uox propria en griego es πέος, ‘pene’17

(lat. penis), que en la Antología Palatina aparece en dos ocasiones, AP 11.224.1
(Antípatro) y 12.240.2 (Estratón), muy utilizado, sobre todo, por Aristófanes18y ya

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
0

12 Sobre este epigrama de Argentario, cf. Hendry, 1997, en general, y de manera específica sobre
el condón en p. 327; Galán Vioque, 2004: 233-234.

13 Este tipo de exageraciones no son infrecuentes en los poetas, cf. Cat. 32.7-8: paresque nobis
/ nouem continuas fututiones; Mart. 11.97.1: una nocte quater possum. También Anacr., fr. 90 Page, y Ou.,
Am. 3.7. Cf. Ortega Villaro, 2006: 82, n. 30.

14 Cf. Mart. 13.34.1: mortua membra.
15 Cf. AP 12.226.2 (Estratón). Con este significado ya en Hiponacte, fr. 10 West. Cf. Page,

1978: 90; Henderson, 1991: 20; Caroli, 2017: 363, n. 60. Páladas (AP 11.317.1) habla de un asno que
era μακρόθυμος.

16 Prefiero la opción de considerar παιδοκόραξ como nominativo en concordancia con θυμός
–así LSJ, s.u. παιδοκόραξ–, frente a la posibilidad de que sea vocativo, como ha propuesto Gow (Gow
- Page, 1965: 244). Sobre este epigrama, cf. Siems, 1974: 141.

17 Skoda, 1988: 161; Henderson, (1991: 2, 26, 98 et passim) traduce πέος como ‘cock’, esto es,
‘polla’; Caroli, 2017: 352, n. 35.

18 Ar., Ach. 1060, 1066, 1216; V. 739, 1347; Lys. 124, 134, 415; Ec. 620; Th. 643; Nu. 734,
etc. Cf. Chantraine, 1968-80: 882, s.u. πέος. La decadencia posterior de este término es evidente 



antes por Arquíloco (fr. 327.2 West). La etimología haría derivar πέος de *pes-os, cf.
lat. pēnis < pes-n-is (cf. Henderson, 1991: 108; Beekes, 2010: 1173)19. En este últi-
mo epigrama está acompañado por ὄρχεις, ‘testículos’ (v. 3), que también es la uox
propria para designar a este órgano20. En el epigrama de Antípatro (AP 11.224) Príapo,
que era poseedor de un descomunal miembro viril, se asombra al ver el de Cimón
(cf. Galán Vioque, 2004: 196, nn. 533-535; Ortega Villaro, 2006: 155, n. 224)21:

ἑστηκὸς τὸ Κίμωνος ἰδὼν πέος εἶφ’ ὁ Πρίηπος· 
“οἴμοι, ὑπὸ θνητοῦ λείπομαι ἀθάνατος.” 

Al ver el pene tieso de Cimón, dijo Príapo:
«¡Ay, por un mortal soy superado yo, un inmortal!».

1.4. Sobre la fama de Príapo como bien dotado da cuenta el epigrama APl
242 (Ericio), en el que aparecen dos nuevos términos para designar el pudendum
masculino. Uno bien conocido en el vocabulario erótico heleno, φαλλός (v. 5) (‘falo’)
(cf. Henderson, 1991: 35 y 112-113)22, que designa, sobre todo, al pene en erección
(fascinum erectum)23, y otro utilizado en sentido metafórico, ὅπλον (‘arma’) (cf.
Skoda, 1988: 160; Henderson, 1991: 123). En ambos casos van acompañados de parti-
cipios de perfecto que aumentan la percepción física del pene de Príapo: τὸν ἐξῳδη-
κότα φαλλόν («el hinchado falo») y εὖ τετυλωμένον ὅπλον («la bien guarneci-
da arma»).

1.5. Las metáforas animales ocupan una parte importante dentro de este
léxico erótico de la Antología Palatina.

1.5.1. El término animal más utilizado es σαύρα (‘lagarto’)24, como en AP
12.207.1, donde el poeta Estratón queda admirado del pene de Diocles, surgiendo

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
1

y en el Imperio Romano tardío prácticamente había desaparecido. Su defunción la certifica Tzetzes,
quien glosa el término con estas palabras: πέος δὲ τὸ αἰδοῖον (Chil. 13.293). Cf. Bain, 2014: 410-415.
El uso de πέος en griego moderno puede deberse a una reintroducción relativamente reciente del griego
καθαρεύουσα, cf. Bain, 2014: 410, n. 74.

19 Véase el hápax πεώδης (‘de largo pene’) en Luc., Lex. 12.
20 Ya en Hdt. 4.109.2. Cf. Henderson, 1991: 20, 27 y 124-125; Ar., Nu. 713; V. 1035; Pax

758; Lys. 963; Arist., GA 719b 5. En Aristófanes (Eq. 1385) también hallamos el compuesto ἐνόρχης
(‘cojonudo’). En AP 10.110 hallamos ὀρχιπέδη (impotencia’). Cf. Chantraine, 1968-80: 830, s.u. ὄρχις;
Durling, 1993: 256, s.u. ὄρχις; Caroli, 2017: 364.

21 Cf. APl 236 y 261 (Leónidas).
22 Resulta interesante el uso que Nicarco (P. Oxy. 4502.30-37) hace del término φαλλός (v. 34),

en un epigrama no recogido en las colecciones, para referirse a la tercera pata en su reinterpretación
del enigma propuesto por la Esfinge de Tebas: el ser terrestre del enigma no es otro que el παθικός
(v. 30), cf. Schatzmann, 2012: 368; Martos Montiel, 2018: 86-88.

23 Cf. Chantraine, 1968-80: 1175, s.u. φαλλός; Adams,1982: 63-64; Montero Cartelle 1991: 69.
24 Cf. AP 11.21 y 12.3. AP 11.21 es exactamente igual que AP 12.242 y tan sólo sustituye

el nombre de Alcimo por el de Agatón. Este término se refiere al pene adulto, cf. Caroli, 2017: 354.
No está atestiguado en la Comedia, donde hallamos con similar empleo ὄφις, cf. Henderson, 1991:
127 y n. 109. Puede verse en latín el uso de anguis (Priap. 83.33), cf. Adams, 1982: 30-31; Montero
Cartelle, 1991: 92, n. 14.



entre la espuma de la bañera al igual que Afrodita Anadiomene25 saliendo de las
aguas del mar:

ἐχθὲς λουόμενος Διοκλῆς ἀνενήνοχε σαύραν 
ἐκ τῆς ἐμβάσεως τὴν Ἀναδυομένην. 

Ayer, mientras se bañaba, Diocles sacó su lagarto
fuera de la bañera como una Anadiomene.

El recurso al zoónimo σαύρα para designar el órgano sexual masculino adul-
to es posible hallarlo en los léxicos, como, por ejemplo, el CGL (II.185.9), sira: σαύρα·
τὸν αἰδοῖον (cf. Adams, 1982: 128-129; Floridi, 2007: 128-129). Sobre este último
particular hay que recordar que αἰδοῖον es el término más neutro que tiene la lengua
griega para designar los genitales de ambos sexos (cf. Henderson, 1991: 113; Sommer-
stein, 1999: 196). En AP 12.242 (Estratón) la punta del epigrama reside en las dimen-
siones del ‘lagarto’ de Alcimo, que en el v. 1 es ῥοδοδάκτυλος, mientras que en el v. 2
se ha transformado en ῥοδόπηχυς26. El doble sentido de ambos compuestos de ῥόδον
–alusión al prepucio27– permite que aquí se puedan aplicar al tamaño del ‘lagarto’,
es decir, ῥοδοδάκτυλος se refiere a un pene de un dedo de largo y ῥοδόπηχυς a un
pene de un codo de largo, entendiendo por esta medida la distancia entre el codo
y la muñeca, lo que supone una exagerada envergadura (cf. González Rincón, 1996:
54 y 259; Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001: 248, n. 242; González Delgado,
2011: 166, n. 242)28.

1.5.2. Más nombres de reptiles los hallamos en AP 11.22 (Estratón), con
juego de palabras entre Δράκων, nombre del ἔφηβος cantado, y δράκων, nombre
común para designar a la serpiente:

ἔστι Δράκων τις ἔφηβος ἄγαν καλός· ἀλλὰ δράκων ὢν
πῶς εἰς τὴν τρώγλην ἄλλον ὄφιν δέχεται; 

Es Dracón un efebo en exceso hermoso; pero si es una serpiente,
¿cómo acepta en su agujero a otra serpiente?

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
2

25 Cf. Plin., NH 35.36.15; Aubreton, 1994: 72, n. 8; González Rincón, 1996: 212; Buffière,
2007: 573.

26 Los epítetos ῥοδοδάκτυλος y ῥοδόπηχυς están atestiguados en la lengua griega desde
muy antiguo. El primero es un conocido epíteto homérico de la Aurora, mientras que el segundo está
ausente en Homero, pero lo encontramos en Hesíodo (Th. 246, 251) y en Safo (fr. 53 y 58.19 Voigt)
como primeros testimonios. Cf. Chantraine, 1968-80: 976, s.u. ῥόδον; Floridi, 2007: 372-373.

27 Tal vez podría entenderse en este mismo sentido el ῥόδον de AP 11.53 (anónimo), cf. Orte-
ga Villaro, 2006: 91, n. 53.

28 Floridi (2007: 372) indica que el δάκτυλος equivale a 1.85 cm., mientras que el πῆχυς
equivale a 44.6 cm. Sobre πῆχυς, cf. Chantraine, 1968-80: 898, s.u. πῆχυς.



Por una parte, tenemos el juego onomástico entre Δράκων y δράκων, y,
por otra, el uso del sinónimo ὄφις29 metri causa, en ambos casos para referirse al pene,
mientras que τρώγλη, que significa cualquier tipo de orificio, está introducido como
sinónimo de πρωκτός para referirse al ano (cf. Aubreton, 1972: 79, n. 5; González
Rincón, 1996: 282-283; Floridi, 2007: 414). Se trata, pues, de un breve y jocoso epi-
grama para denunciar el poeta la paradójica κιναιδία a la que conduce el nombre
de Dracón30.

1.5.3. En otro lugar, AP 12.241.1 (Estratón), el órgano sexual masculino es
llamado ἰχθύς (‘pez’), con simbología fálica (cf. O’Connor, 1984: 10; Floridi, 2007:
367-368), y en un contexto que parece masturbatorio. Bajo la imagen de la pesca, aquí
parece que el ἐρώμενος «pesca» al ἐραστής: μὴ τρέχε, μή σε φύγω (v. 2) («no corras,
no sea que me suelte») (cf. González Delgado, 2011: 166, n. 241).

1.5.4. Por su forma el pene también es llamado metafóricamente κέρας
(‘cuerno’) en AP 12.95.6 (Meleagro)31, un uso que nos remite a Arquíloco (fr. 247
West)32 y que por su contexto no deja lugar a dudas, puesto que el epigramista, sobre
el κέρας de un tal Filocles, añade que Dión podría calentarlo ἐν χερὶ τείνων («ponién-
dolo tieso con su mano») (v. 4) y Ulíades podría περισκυθίσαι («descapullarlo») (v. 6). 

1.6. Por otra parte, el mundo vegetal o botánico también está ampliamen-
te representado en el campo de las metáforas sexuales.

1.6.1. El uso de βάλανος (‘bellota’ o, simplemente, ‘bálano’ del pene) está
atestiguado en AP 5.242.4 (Eratóstenes) en compañía del verbo χαλᾶν, que tiene
unas connotaciones eróticas, como veremos infra en 2.1 (cf. Skoda, 1988: 161-163;
Henderson, 1991: 119; Durling, 1993: 89; Caroli, 2017: 370-371)33. En latín, con

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
3

29 La sinonimia entre δράκων y ὄφις está atestiguada en Homero, Il. 12.202 y 208. Cf. Floridi,
2007: 412-413. Para ὄφις como ‘falo’, cf. Henderson, 1991: 127; Floridi, 2007: 414. Cf. Ar., Ec. 908
con ὄφις en un contexto de fellatio (cf. Vetta, 1989: 240).

30 Sobre la κιναιδία, cf. Dover, 2008: 124-126; Martos Montiel, 2014: 112-118. Particular-
mente interesante es leer AP 11.272 (anónimo), cf. Johnson - Ryan, 2005: 170. Vid. LSJ, s.u. ἀνδρό-
πορνος (cinaedus).

31 El epigrama presenta un plato combinado de los amantes de Filocles, que remata en el v. 10
como παίδων Ῥωμαϊκὴν λοπάδα («ensalada romana de muchachos»), probablemente equivalente a
la lanx satura latina.

32 La cita es de Eustacio, quien con razón lo comenta como τὸ αἰδοῖον. Cf. Adams, 1982: 22;
Henderson, 1991: 20 y 127; Corrêa, 2009: 102; Andrés Alba, 2024: 20, n. 17. En el citado fragmen-
to de Arquíloco, este sustituye el término αὐλητής por κεραύλης (‘tocador de cuerno’), que probable-
mente alude a la práctica de la fellatio por parte de dicho músico, cf. Corrêa, 2009: 101-102 y n. 10.
En medicina, κέρας sirve para designar a las extremidades del útero, cf. Durling, 1993: 200.

33 Cf. DGE, s.u. βάλανος III 1. Puede verse, e.g., Ar., Lys. 410, donde Henderson (1987: 121)
lo considera equivalente a περώνη, cf. Martos Montiel, 2014: 117; Landfester, 2019: 121. Vid. Chantraine,
1968-80: 160, s.u. βάλανος; Adams, 1982: 72; Montero Cartelle, 1991: 91. Está atestiguado el uso
de βάλανος como ‘supositorio’ en el Corpus Hippocraticum (Mul. 2.130; 8.278), cf. Skoda, 1988: 162;
López Férez, 1999: 254; DGE, s.u. βάλανος III 4; también en Galeno, cf. Durling, 1993: 89. Como
dice Hesiquio (s.u. βάλανος): τὰ ἐντιθέμενα τῇ ἕδρᾳ βαλάνους λέγουσιν. También está atestiguado
el verbo βαλανίζειν (AP 11.417.1) ‘bellotear’, es decir, ‘bellotear una encina’, en el sentido de sacu-
dirla para recoger las bellotas, cf. Aubreton, 1972: 222, n. 1; Ortega Villaro, 2006: 227, n. 417.



otra consonantización de la raíz, hallamos la forma glans, -ndis y la expresión glans
penis, de donde el término médico ‘glande’, que es la cabeza del miembro viril34, como
puede observarse en Aristóteles35.

1.6.2. Más novedoso en la lengua griega resulta el empleo de σίκυος (‘pepi-
no’) para referirse al pene (Cf. Maxwell-Stuart, 1972: 216; González Rincón, 1996:
195; Floridi, 2007: 244)36. En AP 12.197 (Estratón) hallamos este doble sentido
en un contexto obsceno (vv. 3-4):

καὶ σίκυος πρῶτός που ἐπ’ ἀνδήροισιν ὁραθεὶς 
τίμιος, εἶτα συῶν βρῶμα πεπαινόμενος.

También el pepino cuando por primera vez se deja ver en los bancales
es apreciado, y luego, ya maduro, es alimento de los cerdos.

Con τὰ ἄνδηρα, vocablo que aparece por única vez en la Antología
Palatina, el poeta hace alusión al hecho de que el pepino brota en el bancal prote-
gido entre hojas, de ahí la expresión πρῶτος … ὁραθείς, por lo que resulta τίμιος,
puesto que tierno resulta más apetecible (cf. Aubreton, 1994: 69, n. 5; Floridi,
2007: 245)37. Como es obvio, se está refiriendo al disfrute del sexo del amante aún
en edad joven. Por su parte, πεπαινόμενος denota el momento de máxima madu-
ración del σίκυος, que lo hace más granado y propicio para entregárselo a los cerdos.
Con la iunctura συῶν βρῶμα se alude a las relaciones con el sexo contrario, toda vez
que σῦς es una de las maneras de designar al órgano sexual femenino (cf. Taillardat,
1965: 75; Maxwell-Stuart, 1972: 216; Henderson, 1991: 132 y n. 130 (‘cunt’); Gonzá-
lez Rincón, 1996: 195-196; Buffière, 2007: 319 y n. 10; González Delgado, 2011:
151, n. 197). Es decir, metafóricamente hablando, Estratón afirma que el pepino en
su florecimiento es apreciado por todos, pero en su madurez su destino es el coño.

1.6.3. Es probable que en el epigrama anónimo de AP 12.40.3-4 haya una
variación sobre este órgano:

γυμνὴν Ἀντιφίλου ζητῶν χάριν, ὡς ἐπ’ ἀκάνθαις 
εὑρήσεις ῥοδέαν φυομένην κάλυκα.

Si buscas la gracia desnuda de Antífilo, hallarás cómo
en medio de espinos brota el capullo de una rosa.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
4

34 La forma βάλανος deriva de una raíz *gwlh2- mientras que la forma latina glans deriva de
*gwlh2-nd-. Cf. Beekes, 2010: 195, s.u. βάλανος.

35 Arist., HA 493a 27: τὸ μὲν ἄκρον σαρκῶδες καὶ ἀεὶ λεῖον <καὶ> ὡς εἰπεῖν ἴσον, ὃ καλεῖται
βάλανος. Cf. Poll. 2.171; Ruf., Onom. 102.

36 Vid. Chantraine, 1968-80: 85, s.u. ἄνδηρα; Beekes, 2010: 100, s.u. ἄνδηρα.
37 Sobre este poema, uid. Siems, 1974: 80 y n. 1.



En ἐπ’ ἀκάνθαις habría que entender el vello púbico, en medio del cual podría
observarse surgir el miembro viril bajo la forma κάλυξ (‘capullo’)38, que no es nada
habitual en este contexto masculino.

1.6.4. En esta misma línea está el epigrama de AP 12.204.3 (Estratón):

τίς κάλυκας συνέκρινε βάτῳ, τίς σῦκα μύκησιν;

¿Quién compara capullos con zarza, quién higos con hongos?

En esta interrogativa y con el recurso a la antítesis el poeta zanja un debate,
puesto que κάλυκας tiene el mismo significado que en el caso anterior y designa
el pene de los jovencitos39, frente al pubis velludo (βάτῳ)40 de los adultos, mientras
que σῦκα (‘higos’) hace referencia al joven ano masculino, que es sabroso, frente
a los μύκαι (‘hongos’), en alusión al ano de los adultos, que resultan como setas inco-
mestibles41. También σῦκα para referirse al ano (cf. Adams, 1082: 113-114; Galán
Vioque, 2004: 391, n. 1305) en AP 12.185.3 (Estratón): σῦκα … πέπειρα («higos
mustios»), es decir, se trata de jóvenes que han perdido gran parte de su lozanía y que
ya están en exceso maduros para el coito anal (cf. Henderson, 1991: 118 y 135;
Aubreton, 1994: 66, n. 3; González Rincón, 1996: 46 y 178; Floridi, 2007: 147-148;
González Delgado, 2011: 147, n. 185)42. En APl 240.7-8 tenemos atestiguado también
el uso como ‘testículos’: τἀμὰ κατέσθων / σῦκα, δὸς εὐθύμως ἰσχάδα τὴν ὀπίσω
(«cómete mis higos, pero dame de buen grado el higo paso de detrás»), donde σῦκα
son los testículos, mientras que ἰσχάς (‘higo paso’) se refiere al ano y a las relaciones
anales (en este mismo epigrama en el v. 1). En este sentido, es ilustrativa la amenaza
proferida por Príapo en APl 241.5:

ἢν δὲ μόνον σὺ θίγῃς τῆς ἰσχάδος, ἰσχάδα δώσεις

Si tocas uno solo de los higos, recibirás un higo.

En este verso Príapo amenaza a un saqueador de higueras con una penetra-
ción anal: un higo (ἰσχάς) a cambio de otro higo, en justa reciprocidad (cf. Adams,
1982: 113 y 139; Galán Vioque, 2004: 254)43.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
5

38 Cf. Chantraine, 1968-80: 487, s.u. κάλυξ; Beekes, 2010: 628, s.u. κάλυξ. Vid. Siems, 1974:
79, n. 1.

39 Para González Rincón (1996: 206) κάλυκας se refiere al ano infantil, pero sería redundan-
te con la segunda antítesis del verso. Cf. González Delgado, 2011: 153, n. 204.

40 Para la oposición ῥόδον / βάτον, cf. Floridi, 2007: 231-232.
41 Skoda (1988: 164) aporta algunos ejemplos en los que μύκης se refiere al pene, ya desde

Arquíloco (fr. 252 West).
42 También puede referirse metafóricamente a los pudenda femeninos, cf. Skoda, 1988: 172;

Henderson, 1991: 135-136; Beekes, 2010: 1421, s.u. σῦκον; Martos Montiel, 2014: 120. En medi-
cina se denomina así a una verruga, cf. Durling, 1993: 303.

43 En la Antigüedad se pensaba que las hemorroides eran consecuencia del sexo anal y se
identificaban con los higos, y así consta en la literatura médica (cf. Cels. 6.31; Marcellin. 31.16).
Otros epigramas de contenido similar pueden verse en AP11.328 (Nicarco), APl 240 (Filipo) y Mart.
1.65.3-4, y 7.71. Por otra parte, ἰσχάς puede referirse metafóricamente a los genitales de ambos sexos,
cf. Hippon., fr. 124 West.



1.6.5. La imagen de una carcoma deseando saltar sobre un cuadro y devo-
rarlo (AP 12.190, Estratón) es aprovechada para introducir el término ξύλον (‘palo,
tranca’), que tanto en singular como en plural designa los órganos sexuales mascu-
linos, de manera que probablemente haya una alusión a la felación44 (v. 4):

ὡς ἀναπηδήσας τὰ ξύλα ταῦτα φάγω.

para saltar sobre el maderamen y devorarlo.

En Plutarco (Lyc. 30) ξύλον designa a la célebre maza de Heracles. Obsérvese
el juego de palabras entre ξύλα y φάγω por ξυλόφαγον.

1.6.6. En este mismo orden de cosas podría incluirse el κάλαμος (‘estilete’)
de AP 11.221, un breve epigrama de Amiano, en el que el poeta echa en cara a alguien
–tal vez un escriba– que tiene la costumbre de chupar el estilete, adquiriendo este
término un doble sentido (cf. Aubreton, 1972: 150, n. 3)45. Con el doble juego de
κάλαμος como ‘caña’ / ‘pene’ se puede aducir el epigrama ya citado supra del auarus
puer (AP 12.42, Dioscórides), al que es imposible pescar lanzando al mar ὀρφανὸν
ἀγκίστρου … κάλαμον (v. 4) («una caña huérfana de anzuelo»)46, es decir, un pene
sin que medie dinero por delante.

1.7. En el siguiente apartado podríamos incluir aquellos objetos que, en
principio, designan armas, pero que metafóricamente tienen un valor erótico, espe-
cialmente por lo que a su rigidez se refiere (cf. Montero Cartelle, 1991: 73-83).

1.7.1. El término κορύνη significa ‘tranca, garrote’ y sería el equivalente
a ‘verga’, que es un palo largo de madera (cf. Henderson, 1991: 119, n. 60)47. En
AP 5.129.8 (Automedonte) se habla de una bailarina prostituta que al acariciar
y montar a un anciano ἐξ ᾅδου τὴν κορύνην ἀνάγει («levanta la estaca de la tumba»),
es decir, devuelve la capacidad de erección; la expresión ἐξ ᾅδου … ἀνάγει sería simi-
lar a nuestro «resucita a un muerto» (cf. Waltz, 1960: 66, n. 2)48. En similar senti-
do está atestiguado en APl 261.2 (Leónidas) el término ῥόπαλον (‘maza’), referido
en este caso a Príapo:

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
6

44 Cf. Maxwell-Stuart, 1972: 217, quien ya observó una felación; Henderson, 1991: 114;
González Rincón, 1996: 186; Floridi, 2007: 215; González Delgado, 2011: 148, n. 190.

45 Sobre κάλαμος por αὐλός en sentido metonímico, cf. Rocconi, 2003: 35, n. 180. Por su parte,
αὐλός en ocasiones es utilizado eufemísticamente por ‘pene’, como en la famosa fellatio de Arquíloco
(fr. 42 West), cf. Henderson, 1991: 198; Di Giglio, 1999: 88-89. De hecho, el término αὐλητρίς puede
usarse como un eufemismo para designar a una mujer que practica la fellatio, como, por ejemplo, en Ar.,
Ra. 513-514 (cf. Di Giglio, 1999: 92).

46 Para ἄγκιστρον (‘anzuelo’), cf. AP 12.241.1 (Estratón).
47 LSJ (s.u. κορύνη III) consideran este término como sinónimo de πόσθη, cf. Skoda, 1988: 161;

Henderson, 1991: 109. Como membrum uirile, Chantraine, 1968-80: 569, s.u. κορύνη; Beekes, 2010:
756, s.u. κορύνη.

48 Para este epigrama, cf. Galán Vioque, 2004: 255-256.



ἰθυτενὲς μηρῶν ὀρθιάσας ῥόπαλον.

teniendo la maza erecta y tensa entre mis muslos.

El adjetivo ἰθυτενής alude al carácter permanentemente erecto del miem-
bro de Príapo, redundante con el participio ὀρθιάσας, que hace referencia a la
ὀρθότης del ῥόπαλον49. En el v. 4 de este mismo epigrama Príapo50 amenaza con
alcanzar a un ladrón con su φλέψ (‘vena’), que en este contexto se refiere a su hin-
chada vena seminal (cf. Henderson, 1991: 124)51, término jocoso para designar al
pene (cf. Dover, 2008: 162).

1.7.2. La virtud de la erección es palpable en el uso metafórico del término
κώπη (‘remo’), que es posible observar, por ejemplo, en AP 11.29 (Automedonte)52,
que aborda el tema recurrente de la impotencia, ya que el poeta es como un remero
que se echa a navegar sin remo (πλώειν τὴν κώπην μηκέτ’ ἔχων, v. 6), añorando
tiempos mejores (vv. 3-4) (obsérvese el marcado valor deíctico de αὕτη):

αὕτη γὰρ λαχάνου σαθρωτέρη ἡ πρὶν ἀκαμπὴς 
ζῶσα νεκρὰ μηρῶν πᾶσα δέδυκεν ἔσω. 

Pues ésta, más flácida que una lechuga, la que antes estaba
viva y tiesa, toda moribunda entre tus muslos está metida.

1.7.3. El epigrama AP 5.238 (Macedonio) comienza con la pregunta τὸ ξίφος
ἐκ κολεοῖο τί σύρεται; («¿por qué saco la espada de la vaina?»). A pesar de su ambi-
güedad, el tono erótico del poema y el v. 5, οὗτος ἐμοὶ ποθέοντι συνέμπορος, donde
la persona loquens habla de sus deseos amorosos y de la compañía de la espada, permite
conjeturar que ξίφος es una metáfora fálica, al igual que en Aristófanes53.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
7

49 En Aristófanes (Lys. 553) encontramos el término ῥοπαλισμός (‘engarrotamiento’), con valor
claramente obsceno y construido a partir de ῥόπαλον, en alusión a la maza de Heracles, cf. Taillardat,
1965: 101; Adams, 1982: 16; Henderson, 1987: 139; Henderson, 1991: 12; González Rincón, 1996:
48. El sentido obsceno ya es recogido por Chantraine, 1968-80: 970, s.u. ῥέπω y Skoda, 1988: 161.

50 Príapo, en su calidad de custodio de los huertos, era representado con un gran pene, con el
que estaba dispuesto a penetrar a los ladrones de uno y otro sexo. Cf. Buffière, 2007: 128-129; Dover,
2008: 165; Clarke, 2014: 525-526.

51 Vid. Adams, 1982: 35, donde el lat. uena tiene el significado de ‘pene’, como en Pers. 6.72;
Mart. 4.66.12, 6.49.2, 11.16.5; Priap. 33.2.

52 Para este epigrama, cf. Gow - Page, 1968: 187, que supone innecesariamente que con αὕτη
hay que sobrentender κέρκος; Siems, 1974: 145; Thomas, 1991; Galán Vioque, 2004: 256; Buffière,
2007: 312. Se trata de un tema muy común, cf. AP 5.47, 9.415, 12.11, 12.216, 12.232, etc.

53 Ar., Lys. 156 y 632. Para este uso de ξίφος, cf. Adams, 1982: 21; Henderson, 1987: 153;
Henderson, 1991: 122 (en la n. 81 confirma el empleo en el epigrama de Macedonio).



1.7.4. Por otro lado, Rufino (AP 5.61.1) utiliza una vez el extraño término
κόνδαξ (‘jabalina’)54, que el poeta introduce por primera vez en la lengua griega y que
después sólo es empleado por el Codex Iustinianus (3.43.1.4). A veces se pone en
relación contextual con πάσσαλος (‘clavo o clavija’)55, que, con significado secunda-
rio de ‘verga’, está atestiguado en Aristófanes56 y AP 5.129.8 (Automedonte), donde
una bailarina prostituta baila τρίβακον περὶ πάσσαλον («alrededor de un desgas-
tado clavo»)57.

1.8. Ciertamente, entre los griegos las mujeres que practicaban el sexo oral
estaban mal vistas58, una suerte de ἀκρασία, y dentro del cosmos de las mujeres μάχλοι
brillaba con luz propia una tal Menófila en AP 5.105 (Argentario). A partir de aquí
la anfibología permite a este poeta usar una terminología astral que alcanza su cénit
en el último verso (v. 4):

οὐρανὸς ἐντὸς ἔχει καὶ κύνα καὶ διδύμους.

Su cielo contiene dentro al perro y a los gemelos.

El término οὐρανός alude al cielo de la boca (cf. 2.5), mientras que κύων es
un eufemismo habitual para designar al pene59 y δίδυμοι es un eufemismo por los
testículos o dídimos60. Ambos términos designan a su vez a las constelaciones del Can
y de Géminis, que constituyen la punta del epigrama. En resumidas cuentas, Menó-
fila estimulaba con su boca los órganos genitales de sus clientes. El término δίδυμοι,
sin alusión astral, sino netamente sexual, lo volvemos a encontrar en AP 5.126
(Filodemo).

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
8

54 Cf. Page, 1978: 92-93. LSJ, s.u.: «metaph., παίζων κόνδακα, of sexual intercourse AP 5.60
(sic) (Rufin.)», cf. Beekes, 2010: 745, s.u. κόνδαξ, con referencia a este epigrama. El término parece rela-
cionado con el testimoniado por Pólux (9.120) para tratar del lanzamiento de jabalina, κυνδαλισμός.

55 Cf. Henderson, 1991: 123 (πάτταλος). Cf. Vetta, 1989: 255-256, como sinónimo de πέος.
56 Ec. 1019-1020: ταῖς πρεσβυτέραις γυναιξὶν ἔστω τὸν νέον / ἕλκειν ἀνατεὶ λαβομένας

τοῦ παττάλου. Cf. Caroli, 2017: 358-359 y n. 54.
57 Para τρίβακον, cf. Gow - Page, 1968: 187. Es un término utilizado especialmente en auto-

res de tema médico. Los escolios de Aristófanes (ad Pl. 882) lo explican como παλαιόν.
58 Cf. AP 9.554 (Argentario); Mart. 2.33, 61, 73 y 4.84. Vid. Siems, 1974: 128, donde seña-

la: «Art der Sexualbetätigung auch tabuisiert und zu den ἄρρητα πράγματα gezählt wurde».
59 Cf. Pl. Com., fr. 174.16 Austin; AP 5.242.8 (Eratóstenes); Skoda, 1988: 165; Henderson,

1991: 127. Ocasionalmente puede designar al coño, cf. Henderson, 1991: 133. Focio (s.u.) se limita
a indicar: κύων· τὸ αἰδοῖον.

60 Cf. Small, 1942: 93; Gow - Page, 1968: 170 («Gemini and ὄρχεις»); Chantraine, 1968-80:
279, s.u. δίδυμος; Adams, 1982: 68; Skoda, 1988: 165-166; Durling, 1993: 131; Galán Vioque, 2004:
234; Beekes, 2010: 331, s.u. δίδυμος; Caroli, 2017: 364 y n. 65; LSJ, s.u. δίδυμος III 2; DGE, s.u. δίδυμος
III 2. Herófilo también utilizó el término δίδυμος para designar a los ovarios, cf. Gal. 4.596F; Skoda,
1988: 182.



FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 3
9

En esta misma línea está AP 12.225 (Estratón):

οὐδέποτ’ ἠελίου φάος ὄρθριον ἀντέλλοντος
μίσγεσθαι ταύρῳ χρὴ φλογόεντα κύνα, 

μή ποτε καρπολόχου Δημήτερος ὑγρανθείσης 
βρέξῃς τὴν λασίην Ἡρακλέους ἄλοχον.

Jamás, cuando sale la matinal luz del Sol,
hay que mezclar el ardiente Can con el Toro,

no sea que, humedecida la fructífera Deméter,
mojes a la velluda esposa de Heracles.

El epigrama está construido en su totalidad por un juego anfibológico, en
el que se mezclan los conceptos astrales y eróticos. Acabamos de ver supra que κύων,
además de ser la constelación del Can –sin duda el Can Mayor–, designa al pene,
que en este caso está ‘ardiente’ (φλογόεντα) (cf. Taillardat, 1965: 71; Adams, 1982:
30; Floridi, 2007: 330)61, es decir, en estado de erección. Por su parte, el Toro (ταῦρος),
esto es, la constelación de Tauro, puede designar, metafóricamente hablando, tanto
al órgano masculino como al femenino (cf. Taillardat, 1965: 71-72; Adams, 1982: 30;
Skoda, 1988: 159-160; Henderson, 1991: 127, 133 y 202-203; Andrés Alba, 2024:
21-26)62, pero en este lugar alude al ano (cf. Aubreton,1994:78,n. 8; González Rincón,
1996: 236; Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001: 245, n. 225)63. El léxico Suda
dice, a propósito de ὀρρωδία: ἐκ τοῦ ὄρρου, ὅ ἐστι μέρος τῆς πυγῆς, ὁ καλούμενος
ταῦρος. Es tanto más evidente si tenemos en cuenta que se trata de tener un coito anal,
como aclara el último dístico, donde Deméter, acompañada del hápax καρπολόχος
(cf. Floridi, 2007: 331-332), es una metonimia de cereal o alimento de manera gené-
rica64, mientras que la esposa de Heracles es, sin duda, Hebe, como confirma el final
del epigrama AP 9.554.6 (Argentario), referido a una fellatio, donde el poeta llama
a Heraclea μάχλος (‘lasciva’) y le echa en cara que ande besando la ἥβη de los jóve-

61 Precisamente este epíteto hace pensar en el Can Mayor, toda vez que esta constelación
aparece en el firmamento coincidiendo con el apogeo de los calores estivales, de donde se habla de «días
caniculares». Sobre el uso de φλέγειν y derivados con valor erótico en el ámbito epigramático, cf. Floridi,
2007: 331.

62 Cf. Poll. 2.173-174; Sud. s.u. ταῦρος· τὸ αἰδοῖον τοῦ ἀνδρός. En el mismo sentido se
manifiestan los escolios a Ar., Lys. 117. La explicación puede hallarse en Hesiquio (s.u. ταῦρος),
quien justifica el empleo de este zoónimo como ‘pene’ por el hecho de que este animal tiene cuernos:
ὅτι κέρας ἔχουσιν (cf. 1.5.4). Véase el raro compuesto que utiliza Meleagro (AP 12.41.4):
λάσταυρος (‘lascivo’) (cf. Andrés Alba, 2024: 18); por el contrario, ἀταύρωτος designa a la persona
‘casta’ (cf. Sommerstein, 1999:197; Andrés Alba, 2024: 22-24). No hay que olvidar que, desde el
punto de vista astrológico, Tauro es una constelación femenina. 

63 Cf. Poll. 2.173.
64 Una metonimia similar la hallamos en AP 11.60.3-4: σιτοδόκῳ … / γαστρὶ μελαμπέπλου

μητέρα Φερσεφόνης. Véase Hsch., s.u. Δήμητρα· τὸν σῖτον.



nes, entendiendo ‘flor de la juventud’ como ‘vigor’, que se utiliza como eufemismo
para referirse a los genitales de ambos sexos (cf. Small, 1942: 125; Adams, 1982: 76;
Henderson, 1991: 115; González Rincón, 1996: 237; Sommerstein, 1999: 201;
Floridi, 2007: 332)65. En el caso que nos ocupa, AP 12.225.6, la alusión es al
miembro masculino, puesto que se trata de un coito anal (cf. Brioso Sánchez, 1991).
El sentido es claro y obsceno: al humedecer con el semen los alimentos ingeridos
durante la cena de la noche anterior y posteriormente digeridos, se corre el riesgo
de que las heces empapen el pene velludo del homosexual activo (cf. Siems, 1974:
140-141; González Rincón, 1996: 237)66.

1.9. Una oscura metáfora musical la hallamos en AP 12.187 (Estratón). En
los vv. 3-4 podemos leer:

ἐκ νήτης μετέβης οὕτως ταχὺς εἰς βαρύχορδον
φθόγγον, ἀπ’ ἰσχνοτάτης εἰς τάσιν ὀγκοτάτην. 

Así de rápido pasas de la nete a un tono grave,
hasta la elevación más fuerte desde la más débil.

El término musical νήτη representa a la nota más aguda (cf. Michaelides,
1978: 220) del tetracordio y aquí está aludiendo a la boca, mientras que εἰς βαρύ-
χορδον φθόγγον representa a la nota más baja y equivalente a la región genital (cf.
Aubreton, 1994: 66, n. 8; González Rincón 1996: 181)67. Por otra parte, τάσις, que
como terminus technicus musical significa ‘elevación’68, también posee, por la tensión
fálica, el significado de ‘erección’; a su vez ἰσχνός (‘flojo’) –dicho de un sonido o voz
y con sentido musical (cf. Rocconi, 2003: 63, n. 373, y 64, n. 377)– se refiere, por
contra, a un ‘deshinchamiento’. En otras palabras, el poeta describe el paso del pene
de una posición erecta a un estado de detumescencia. En definitiva, se está refirien-
do a una masturbación y la expresión οὕτως ταχύς alude a la rapidez imprimida al
acto por parte de Dionisio, cosa que provoca un final frustrado (cf. González Rincón,
1996: 1996: 182; Di Giglio, 1999: 89; Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001:
242, n. 187; Floridi, 2007: 205; González Delgado, 2011: 147, n. 187)69. En el v. 6
la presencia del participio κρούων, término musical, también tiene un sentido obsceno

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
0

65 Cf. LSJ, s.u. ἥβη I 4. Cf. τῆς ἥβης ἀπολαῦσαι (Ar., Lys. 591); φιλεῖν ἥβην (AP 9.554.6,
Argentario); Henderson, 1987: 146; Durling, 1993: 174 (‘the pubes’); Caroli, 2017: 357, n. 51.

66 El mismo tema lo hallamos en Juvenal (9.43-44): an facile et pronum est agere intra uiscera
penem / legitimum atque illic hesternae occurrere cenae?

67 Cf. DGE, s.u.βαρύχορδος ‘de tonos graves’.El adjetivoβαρύχορδος es un hápax, un compues-
to musical en -χορδος del tipo τρίχορδος, τετράχορδος ο πολύχορδος.

68 Cf. Plu., Mor. 1047A (con φωνῆς). Cf. Michaelides, 1978: 320; Floridi, 2007: 206.
69 Dionisio es el personaje a quien va dirigido el epigrama, que critica precisamente su inexpe-

riencia y precipitación en el sexo.



(cf. Michaelides, 1978: 180-181; Henderson, 1991: 171; Aubreton, 1994: 66, n. 9;
González Rincón, 1996: 182-183; Floridi, 2007: 206-207)70.

1.10. Con todo, el epigrama más interesante –una suerte de erotodidaxis–
y que más problemas plantea es AP 12.3 (Estratón), y conviene leerlo en su integridad:

τῶν παίδων, Διόδωρε, τὰ προσθέματ’ εἰς τρία πίπτει
σχήματα, καὶ τούτων μάνθαν’ ἐπωνυμίας. 

τὴν ἔτι μὲν γὰρ ἄθικτον ἀκμὴν λάλου ὀνόμαζε, 
κοκκὼ τὴν φυσᾶν ἄρτι καταρχομένην· 

τὴν δ’ ἤδη πρὸς χεῖρα σαλευομένην λέγε σαύραν· 
τὴν δὲ τελειοτέρην οἶδας, ἃ χρή σε καλεῖν.

Los apéndices de los muchachos, Diodoro, cuelgan de tres
maneras; aprende sus nombres.

Al que todavía tiene intacta su punta, nómbralo “lalu”,
“kokó” al que ya ha comenzado la dilatación;

al que ya se agita en la mano, dile “lagarto”;
al más perfecto ya sabes cómo debes llamarlo. 

Este epigrama designa los cuatro estados (σχήματα, v. 2) que adopta el
miembro viril (προσθέματα, v. 1)71 de los παῖδες, según la teoría tradicional. Sin
embargo, en la actualidad se apunta más a una descripción de los tres estadios de
crecimiento del pene durante la masturbación (cf. Friedrich, 1935: 211; Robert,
1963: 315-317; Maxwell-Stuart, 1975: 223 y 231, n. 1; González Rincón, 1996:
142; González Delgado, 2011: 86, n. 3). En el primer estado se llama λάλου (v. 3),
que hace referencia al pene cuando este aún tiene su punta (ἀκμήν) en estado ἄθικτον,
que puede entenderse como que el glande todavía está cubierto por el prepucio (cf.
Aubreton, 1994: 3, n. 1) o bien que se encuentra en los preludios de los escarceos eró-
ticos (cf. González Rincón, 1996: 143). No obstante, lo más relevante es la presencia
del hápax λάλου, cuyo origen sigue siendo una incógnita72. Hay quienes lo hacen
derivar de λάλος, es decir, aún ‘balbuceante’ para aventuras sexuales; el problema es
que en λάλος tenemos α�̆ , algo que genera un problema métrico, ya que la sílaba exige
longum. Por esta razón, se han propuesto diversas e ingeniosas soluciones: ἀλάλου,
‘mudo’ (Saumaise), ἁμαλοῦ, ‘tierno’ (Boissonade) o ἁταλοῦ, ‘infantil’ (Brunck), correc-
ciones todas de carácter paleográfico tendentes a generar delante otra α�̆� , de suerte

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
1

70 Véase el uso obsceno de κρούω en AP 5.99.2 (anónimo).
71 Aubreton (1994: 3) traduce: «Le ‘machin’ des garçons». Cf. CGL II.145.4 penis: αἰδοῖον·

πρόσθεμα; EM 690.25 Gaisford πρόσθεμα καὶ προσθέματα· ἐπὶ τῶν αἰδοίων. Para este epigrama,
uid. Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001: 227, n. 3, y Floridi, 2007: 123-129. Sobre las edades
de los ἐρώμενοι, cf. Buffière, 2007: 605-614; Lear, 2014: 120-121.

72 Un resumen de la cuestión en González Rincón, 1996: 144; Floridi, 2007: 126-128;
Caroli, 2017: 354, n. 39.



que prevalezca el dáctilo; en todas estas correcciones prima la idea de que en ese
momento el miembro viril aún está verde para alcanzar proezas. Aubreton (1994: 3,
n. 2) se ha mostrado partidario de entender un hipocorístico, sin un significado preci-
so y para designar el órgano sexual en un determinado tiempo: λάλου, pero con ᾱ
y significando ‘babillard’ o ‘enfantin’. Robert (1963: 18) ha sugerido una confusión
Λ/Δ en mayúsculas: δάλου (‘antorcha’) –con ᾱ� –, aquí ‘antorcha apagada’, por lo
que constituiría una alusión a un pene muy juvenil y flácido, es decir, en un estado
de ἐρωτικὴ ἀδυναμία. Más compleja es la explicación de Clarke (1994: 469), para
quien λάλου no sería sino el genitivo singular de λάλ, que es como se llamaba a la
lambda en el griego de Asia Menor; de manera que ἀκμὴν λάλου significaría «la punta
de la lambda», o sea, Λ, que sería una alusión a los penes pequeños de los jovenci-
tos. Tampoco falta (Friedrich, 1935: 210-213) quien relaciona λάλου con el het.
lalu (‘pene’). 

No menos problemas ocasiona el hápax κοκκώ73 (v. 4). Se ha conjeturado
con una posible relación con κόκκων, que es la semilla de la granada, término que
el propio Estratón utiliza en plural en otro epigrama (AP 12.222.3) para referirse
a los testículos (cf. 1.1): τῇ χερὶ τοὺς κόκκους ἐπαφώμενος («mientras le acariciaba
las bolas con la mano»), y que en singular también puede emplearse para designar
el órgano genital femenino (cf. Montero Cartelle, 1991: 172; Henderson, 1991: 134)74.
Para Maxwell-Stuart (1975: 231, n. 1)75 sería más apropiado pensar en κόκκος
(‘cochinilla’), un insecto que recoge su cuerpo en una bola, pero que extendido presen-
ta un aspecto rugoso. Parecida solución es la de Bouhier76, κόγχος (‘caracol’), térmi-
no que es ajeno a los autores de la Antología Palatina. Seductora es la propuesta de
Robert (1963: 317), quien, partiendo de Hesiquio, s.u. κώκαλον· παλαιόν, καὶ εἶδος
ἀλεκτρυόνος, conjetura con la posibilidad de que la lectura κωκω de la transmisión
manuscrita signifique ‘gallo’ por asimilación con su canto, como ha sucedido en el
inglés cock. Introduciendo correcciones en el texto, Proctor (1919: 25) se remonta
a la lectio tradita κωκωτην, entendiendo κώπην τήν, que por haplografía habría dado
κωτήν, y, a su vez, habría añadido la sílaba κω por necesidades métricas; para ello
se basa en AP 11.29.6 (Automedonte), donde κώπην (‘mango, empuñadura, remo’)
significa miembro viril (cf. 1.7.2). Otra conjetura, en fin, es la propuesta por Clarke
(1994: 471), quien, con un proceso de corrupción no muy convincente, corrige
la lectio tradita en σῦκον (‘higo’) basándose en los epigramas AP 12.185.3 y 12.204.3,
también de Estratón, arguyendo que designaría al pene preadolescente; sin embargo,
en ambos casos el término σῦκον parece aludir al ano (cf. Henderson, 1991: 118 y 135).

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
2

73 La lectio tradita da κωκώ, mientras que κοκκώ es corrección de Jacobs. Sobre este térmi-
no, cf. González Rincón, 1996: 144-145; Floridi, 2007: 128.

74 Aristófanes (Pax 63) utiliza ἐκκοκκίσας como ‘desflorar’. 
75 Cf. Chantraine, 1968-80: 353, s.u. κόκκος.
76 Recogida por Aubreton, 1994: 3, n. 3, y por Floridi, 2007: 128.



Para σαύραν del v. 5 remito a lo ya dicho supra (1.5.1). Finalmente, en el
v. 6 τελειοτέρην hace referencia al estado óptimo del pene –de τέλειος (‘crecido,
adulto’), cf. LSJ, s.u., I.2– y puede aludir al final del proceso masturbatorio, es
decir, el orgasmo (cf. González Rincón, 1996: 145-146; Floridi, 2007: 129); no da
un nombre, porque da por supuesto que la interacción amorosa hace que de sobra
lo conozca su interlocutor.

2. EL ÓRGANO SEXUAL FEMENINO

2. En la Antología Palatina los términos utilizados para designar el órgano sexual
femenino no ofrecen un repertorio tan extenso como en el caso del masculino. No
obstante, el interés no es menor.

2.1. Hay un epigrama de Galo (AP 5.49) que habla de las zonas erógenas
de la mujer de una manera meramente local. La persona loquens es una mujer que
vende su cuerpo y que satisface a tres hombres a la vez, y lo hace (v. 2) τῷ μὲν ὑπὲρ
νηδύν, τῷ δ’ ὑπό, τῷ δ’ ὄπιθεν, es decir, «a uno por arriba, a otro por abajo y a otro
por detrás», y a cada uno de los clientes los llama (v. 3) φιλυβριστής (hápax), γυναικο-
μανής y φιλόπαις respectivamente; en otras palabras, el aficionado al sexo oral, el loco
por las mujeres y el pederasta77. Otro epigrama sobre una τριπορνεία (AP 11.328,
Nicarco) se estudiará más adelante en 2.6. Por otra parte, un epigrama de Nicarco
(AP 11.73), sobre una vieja hetera, narra que esta, cuando abusa de la bebida, «pone
arriba lo de abajo» (v. 6: τούτου γίνετ’ ἄνω τὰ κάτω), expresión en la que τὰ κάτω
tiene un claro sentido sexual78. Una expresión idéntica, pero referida a un fellator,
la encontramos en AP 11.415.4 (Nicarco o Antípatro): τὰ κάτω πῶς σου ἄνω
γέγονεν («cómo lo de abajo se te ha puesto arriba») (cf. Galán Vioque, 2004: 200,
n. 545).

La denominación a través de la localización espacial también la hallamos
en una bella y oscura metáfora musical en AP 5.99 (anónimo), de tan sólo un dístico:

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
3

77 Cf. Page, 1981: 64. En el v. 4 advierte al lector de que, en caso de venir con otros dos indi-
viduos, no tiene inconveniente en repetir la experiencia: εἰ σπεύδεις ἐλθὼν σὺν δυσί, μὴ κατέχου.
En AP 5.19 (Rufino) hallamos los adjetivos θηλυμανής y παιδομανής, surgidos en la época helenísti-
ca y que pueden entenderse como sinónimos de γυναικομανής y φιλόπαις respectivamente. Este últi-
mo término es uno de los más utilizados para designar a los pederastas en la Antología Palatina, cf.
AP 12.20.4 (Leónidas), 12.44.4 (Glauco), 12.49.1 y 12137.4 (Meleagro), 12.150.6 (Calímaco), 12.255.3
(Estratón). Por otra parte, el φιλοβούπαις es ‘el amante de los mozarrones’ (AP 12.255.3), cf. Siems,
1974: 74, n. 2. Por último, es preciso señalar que la traducción que ofrecen Johnson - Ryan (2005: 93),
«arse-lover, cunt-lover, mouth-lover», me parece excesiva.

78 Cf. Aubreton (1972: 100, n. 3): «Ce sont évidemment les ébats amoreux normaux et anor-
maux». Parece evidente que se trata de una fellatio y del intercambio de roles, que provoca un os impurum.
Vid. Schatzmann, 2012: 180.



ἤθελον, ὦ κιθαρῳδέ, παραστάς, ὡς κιθαρίζεις, 
τὴν ὑπάτην κροῦσαι τήν τε μέσην χαλάσαι.

Deseaba, citaroda, a tu lado, al igual que tocas la cítara,
tocar con el plectro la hípate y distender la mese.

Los verbos κρούειν y χαλᾶν –lat. calare, también con connotación sexual–
(cf. Adams, 1982: 172-173; Martos Montiel, 2014: 110-111) son términos técnicos
que significan ‘golpear o tocar el plectro’ y ‘distender’, y se aplican a la parte alta
y a la media de la cítara respectivamente, que es donde se ubican la hípate y la mese,
pero también tienen un sentido obsceno constatado en Aristófanes79. El sentido anfi-
bológico de los términos musicales ὑπάτην y μέση, que designan la cuerda más alta
y la central del instrumento, hace referencia al sexo oral y al sexo vaginal, toda vez que
μέση es parangonable con el sentido de μέσος, que puede designar tanto al pene
como a la vulva80. 

2.2. En AP 5.36 (Rufino) el poeta es el árbitro de un concurso de belleza
entre tres mujeres, a semejanza del Juicio de Paris. En este caso el objeto de mayor
atención es la vulva, a la que designa con el hápax μηριόνης, derivado de μηρός
(‘muslo’), por lo que se podría traducir como el ‘entremuslo’ (cf. Page, 1978: 84-85;
Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001: 210, n. 36; Johnson - Ryan, 2005: 58)81,
como se evidencia al hablar de Ródope, la primera candidata, de la que escribe el
siguiente dístico explicativo (vv. 5-6):

καὶ Ῥοδόπης μὲν ἔλαμπε μέσος μηρῶν πολύτιμος
οἷα ῥοδὼν πολλῷ σχιζόμενος ζεφύρῳ ... 

El de Ródope lucía en medio de los muslos, muy apreciado,
abierto como un ramo de rosas por un fuerte céfiro.

2.3. Más oscuras son algunas expresiones en las que se manifiesta el poeta
doctus típico de la Antología Palatina, como es el caso de AP 5.60 (Rufino), en el
que Page82 ha visto un oscuro juego de palabras, aunque con significado obvio, en
los vv. 5-6 (cf. Page, 1978: 92. Cf. Waltz, 1960: 43, n. 3; Galán Vioque - Márquez
Guerrero, 2001: 212, n. 60):

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
4

79 Cf. Adams, 1982: 147; Henderson, 1991: 171 (κρούειν) y 161, n. 49 (χαλᾶν). Para el prime-
ro de los verbos, cf. Adams, 1982: 145; Vetta, 1989: 253 y 255 a propósito de Ar., Ec. 898 y 1017;
uid. Ar., Ec. 316-317. Chantraine (1968-80: 588, s.u. κρούω) lo considera con el sentido obsceno
de βινεῖν.

80 Sobre los términos del v. 2 con valor eufemístico, cf. Di Giglio, 1999: 90-91.
81 Cf. LSJ, s.u. Μηριόνης II: pudenda muliebria.
82 La imagen recuerda a Ovidio, AA 2.613: ipsa Venus pubem, quotiens uelamina ponit, / prote-

gitur laeua semireducta manu.



τὸν δ’ ὑπεροιδαίνοντα κατέσκεπε πεπταμένη χεὶρ
οὐχ ὅλον Εὐρώταν, ἀλλ’ ὅσον ἠδύνατο.

Su mano abierta cubría el abultamiento de su
Eurotas, no por entero, sino cuanto podía.

Dicho juego se propicia mediante la presencia del río Eurotas (Εὐρώτας)
y la evocación del adjetivo εὐρύς (‘ancho’), en referencia al órgano sexual femenino
y al monte de Venus. El río Eurotas puede entenderse como κύσθος83 (‘coño’), ya que
fluye hacia el Golfo Laconio entre dos penínsulas que se asemejan a los muslos (cf.
Adams, 1982: 114)84. A esta interpretación contribuye la presencia del participio
sustantivado ὑπεροιδαίνοντα (de ὑπεροιδαίνειν, hápax), que pone de relieve el abul-
tamiento del órgano. Se trata, en este caso, de una παρθένος que se estaba bañando
e intentaba en vano ocultar con una mano su vulva, precisamente por ser εὐρύς.

2.4. Han quedado vistos supra algunos pasajes en los que aparecían zoóni-
mos que podían utilizarse para designar los pudenda muliebra, además de los mascu-
linos, por ejemplo, κύων y ταῦρος (1.7), o directamente los femeninos, como es
el caso de σῦς (1.6.3). Este último presenta un sinónimo bajo la forma de χοῖρος,
que designa a un cerdo de pequeño tamaño, esto es, ‘lechón o cochinillo’, por γυναι-
κεῖον αἰδοῖον85. Así lo hallamos en AP 11.329.2 (Nicarco): δεινὴν χοῖρος ἄκανθαν
ἔχει («su cochinillo tiene unas terribles espinas»), en alusión al vello púbico y a un
cunnilingus (cf. Siems, 1974: 79, n. 1, y 129; Ortega Villaro, 2006: 192, n. 329)86.

2.5. No es raro encontrar imágenes domésticas y así es recurrente hablar
de ‘puertas’ –veremos en 3.5 referencias a θύρα en AP 12.252.1.4 (Estratón)– para
entender el doble sentido de expresiones como las de AP 5.242.5-6:

καὶ δισσῶν προθύρων πλαδαρὴν κρηπῖδα περῆσαι, 
ἄκρον ἐπιβλῆτος μεσσόθι πηξάμενος;

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
5

83 En la Antología Palatina no está atestiguado el término κύσθος, pero hallamos el acusativo
del compuesto ξενοκυσθαπάτην (AP 11.7.4), un neologismo sugerido por Schneider, ya que la lectio
tradita, ξενοκυσταπάτην es inaceptable. Aubreton (1972: 74, n. 2) lo explica así: «Au contraire, en lisant
avec Schneider κύσθος (αἰδοῖα), le néologisme est chargé de sens érotique: tromper sa femme dans des
unions clandestines».

84 Ausonio (Ep. 106.9) utiliza una metáfora similar: luteae Symplegadis antrum.
85 Ar., Ach. 792, V. 573; AP 11.182.2 (Dionisio) (cf. LSJ, s.u. χοῖρος I 2 y Chantraine, 1968-

80: 1266, s.u. χοῖρος, y Beekes, 2010: 1640, s.u. χοῖρος, ambos para el significado obsceno) y χοιρίδιον
(AP 11.218.2, Crates). Cf. Skoda, 1988: 172; Henderson, 1991: 131-132; Schatzmann 2012: 340;
Caroli 2017: 370 y n. 86. Particularmente elocuente es Ar., Ach. 781-782: νῦν γε χοῖρος φαίνεται.
/ ἀτὰρ ἐκτραφείς γε κύσθος ἔσται («ahora parece un cochinillo, pero una vez que nazca, será un coño»).
Vid. lat. porcus o porcellus. De hecho, χοιροπῶλαι son ‘las que venden el cochinillo’, es decir, ‘prostitu-
tas’ (Ar., fr. 578).

86 Schatzmann (2012: 340) propone entenderlo como ‘puercoespín’, que en griego se dice preci-
samente ἀκανθόχοιρος. Sobre este epigrama, uid. Degani, 1963 y Ortega Villaro, 2006: 192, n. 329.



¿y atravesar la húmeda solería del doble vestíbulo,
metiendo la punta de mi llave en medio?

La metáfora para referirse a la vagina (πλαδαρὴν κρηπῖδα) y a los labios
exteriores (δισσῶν προθύρων) se entiende fácilmente (cf. Adams, 1982: 89). El térmi-
no ἐπιβλής, que traduzco como ‘llave’ en un sentido más moderno, es, en realidad,
una especie de pasador o pestillo. En este sentido, la iunctura ἄκρον ἐπιβλῆτος alude
a la punta del pene, mientras que μεσσόθι cabe ponerlo en relación con lo dicho
anteriormente sobre μέσος. Por otra parte, τὰ πρόθυρα es un término frecuente
con sentido obsceno, al igual que θύρα con el sentido de ‘vagina’87.

2.6. Las metáforas marinas adquieren una singular belleza, como en AP 5.17
(Getúlico):

ἀγχιάλου ῥηγμῖνος ἐπίσκοπε, σοὶ τάδε πέμπω 
ψαιστία καὶ λιτῆς δῶρα θυηπολίης· 

αὔριον Ἰονίου γὰρ ἐπὶ πλατὺ κῦμα περήσω, 
σπεύδων ἡμετέρης κόλπον ἐς Εἰδοθέης. 

οὔριος ἀλλ’ ἐπίλαμψον ἐμῷ καὶ ἔρωτι καὶ ἱστῷ, 
δεσπότι καὶ θαλάμων, Κύπρι, καὶ ἠιόνων. 

Vigía del rompiente cabe el mar, te envío estos
pastelitos, dones de un modesto sacrificio,

pues mañana viajaré sobre las vastas olas del Jónico,
apresurándome hacia el seno de nuestra Idotea.

Un viento favorable haz resplandecer para mi amor y para mi mástil,
señora de los tálamos, Cipris, y de las orillas.

El epigrama de Getúlico es una súplica dedicada a Afrodita como diosa
guardiana de la costa, razón por la cual recibía los epítetos de Εὔπλοια, Λιμενία
y Ποντία (cf. Page, 1981: 51). En esta ocasión el poeta juega con esta advocación
y con la de diosa del amor (v. 6). Efectivamente, en el v. 4 menciona a la amada –acaso
una hetera–, a la que llama Idotea, que también era el nombre de una ninfa proféti-
ca hija de Proteo, una divinidad marina. La persona loquens emplea el doble senti-
do de los términos marinos para implorar el favor de Cipris, para que sea propicio
tanto su regreso por mar, como su encuentro sexual con Idotea. La clave está en

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
6

87 Cf. Ar., Lys. 309, Ec. 990; para πρόθυρα: Ec. 709: ἐν τοῖς προθύροισι δέφεσθαι, con senti-
do masturbatorio, cf. Mart. 11.104.13-14, masturbabantur Phrygii post ostia serui / Hectoreo quotiens
sederat uxor equo. Cf. Taillardat, 1965: 77; Henderson, 1991: 137 y 245; Vetta, 1989: 212 y 253. Con
el mismo significado obsceno que τὰ πρόθυρα se emplea τὰ προπύλαια, cf. Ar., Lys. 265. Es proba-
ble que Posidipo (AP 12.131.4) también emplee τὰ πρόθυρα en sentido obsceno, pero en este caso
el doble sentido del término y del contexto permite una interpretación ambigua al mencionar a una
hetera ἣ τὸν ἐραστὴν / οὐδέποτ’ οἰκείων ὦσεν ἀπὸ προθύρων («que jamás ha rechazado de sus puertas
a un amante»).



dos términos, κόλπος (v. 4) y ἱστός (v. 5). El primero, con valor geográfico, signi-
fica ‘golfo marino’, pero también ‘seno’88 y, en sentido metafórico alusivo al sexo feme-
nino, ‘coño’, es decir, γυναικεῖος κόλπος89, que es el que aquí prevalece, si tenemos
en cuenta el contexto del segundo κῶλον del v. 5, ἐμῷ καὶ ἔρωτι καὶ ἱστῷ, donde
pide un viento favorable «para mi amor y para mi mástil». El término ἱστός signifi-
ca ‘mástil’, pero desde Hiponacte90 sabemos que alude metafóricamente al ‘pene’. En
consecuencia, se trata de un epigrama erótico de carácter anfibológico.

Un epigrama de Nicarco (AP 11.328) presenta el caso de una promiscua vieja
τριπορνεία que tiene relaciones sexuales con tres varones a la vez (cf. 2.1), es decir,
se trata de un ménage à quatre91. Mediante una metáfora geográfica sortean la κοινὴν
Κύπριν (v. 2) –expresión no documentada– de Aristódice, de manera que la persona
loquens es agraciada con la πολιὴν ἅλα («canosa mar») (v. 3) (cf. Siems, 1974: 131-132;
Henderson, 1991: 113; Schatzmann, 2012: 331-332)92, de homéricas resonancias,
en alusión a la parte genital de aquélla, es decir, el sexo vaginal; uno de sus acompa-
ñantes, Hermógenes, tuvo menos fortuna, y le tocó en gracia la στυγερὸν δόμον
εὐρώεντα93 («la horrible y remota vivienda») (v. 5), un ἀφανῆ χῶρον («una región
secreta») (v. 6), en referencia al ano; por su parte, el tercer participante, Cleobulo,
disfrutó del οὐρανόν (v. 9), ‘el cielo’, que, como ya hemos tenido ocasión de ver supra
(1.7), se trata de la boca, donde introduce τὸ ψολόεν … πῦρ (v. 10) («el ardiente
fuego»), en alusión al sexo oral94.

2.7. Vinculado al apartado anterior tenemos, en la descriptio puellae de AP
5.132.2 (Filodemo), la κτείς (‘peine’ y metafóricamente ‘pubis’)95 de Jantipa, que en
ocasiones también puede hacer referencia a uirilia96, puesto que en ambos casos alude

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
7

88 Cf. Waltz, 1960: 28, n. 1; Page, 1981: 52. Con el valor de ‘seno’, cf. AP 11.220.1 (anónimo).
89 Cf. Henderson, 1987: 205; Henderson, 1991: 140 y 249 (e.g. Ar., Lys. 1170, cf. Landfester,

2019: 227: «Körperlichsexuell: Die Bucht von Malea ist wegen des Begriffs ‘Bucht’ [griech. Kólpos]
gewählt, da dieser die anatomische Bezeichnung für ‘Vagina’ ist.»); Durling, 1993: 208; Sommerstein,
1999: 202. Para el contexto erótico de Ar., Ec. 964, cf. Vetta, 1989: 249. Para el doble sentido también
en el lat. sinus, cf. Adams, 1982: 90-91; Martos Montiel, 2014: 117.

90 Hippon., fr. 84.21 West. Cf. Beekes, 2010: 602, s.u. ἱστός, ‘mast’.
91 Cf. AP 5.49 (supra 2.1). También Marcial 9.32.4: hanc uolo quae pariter sufficit una tri-

bus. Vid. Ortega Villaro, 2006: 191, n. 328; Schatzmann, 2012: 328 y notas.
92 El adjetivo πολιήν añade una alusión al hecho de que se trata de una γραῦς.
93 Cf. Hom., Od. 10.512: εἰς Ἀΐδεω δόμον εὐρώεντα. No obstante, como ha señalado

Schatzmann (2012: 332-333), el epíteto ya no se entendía en la Antigüedad y, a partir de un deter-
minado momento, se asociaba más con εὐρύς (‘amplio’) que con εὐρώς, como lo confirma la entrada
εὐρώεντα en el Léxico homérico de Apolonio el Sofista (s. I-II d.C.).

94 Cf. AP 3.17 (¿Luciano?), también en contexto de fellatio. Cf. Schatzmann, 2012: 335.
95 Cf. Chantraine, 1968-80: 591, s.u. κτείς; Adams, 1982: 76; Sider, 1997: 106; Beekes,

2010: 790, s.u. κτείς. También en lat. pecten.
96 Hesiquio (s.u. κτείς) tan sólo comenta: κτένιον αἰδοῖον sin precisar si se trata del pubis

masculino o femenino. En Calímaco (fr. 343 Pfeiffer) parece evidente la referencia masculina; sin embar-
go, en Rufo (Onom. 109-110) se trata de las partes pudendas femeninas. Para ambas posibilidades,
cf. Durling, 1993: 213.



a la zona vellosa al tratarse de un instrumento provisto de una hilera de dientes (cf.
Skoda, 1988: 156-157 y 169-170; Montes Cala, 1989: 85-86; Galán Vioque - Márquez
Guerrero, 2001: 217, n. 132; Galán Vioque, 2004: 401, n. 1335; Martos Montiel,
2014: 119)97.

3. EL TRASERO

3. El culo representa por excelencia el objeto de deseo en la erótica homosexual (cf.
Skoda, 1988: 156-157; Obermayer, 1998: 167-173) y también el arte escultórico
pone de relieve esta parte del cuerpo.

3.1. El término más corriente (también para la mujer, como veremos) es
πυγή98, un término propio de la lengua vulgar, que Dioscórides (AP 12.37.2)
califica con el elaborado hápax μυέλινος, que significa ‘suave como la médula’,
derivado de μυελός mediante el sufijo -ινος. En la Antigüedad se pensaba que la
médula era fundamental para la generación de semen (cf. Galán Vioque, 2001: 128;
Bain, 1991: 67-70)99. No hay nada inherentemente obsceno en πυγή100, sino que
se trata de un término anatómico vulgar. No obstante, los términos para referirse al
trasero siempre han sido proclives a ser utilizados en comedia y a ser un poco indig-
nos. Como derivado, encontramos el verbo πυγίζειν (AP 12.240.4, Estratón) (‘dar
por culo, encular’) (cf. Henderson, 1991: 202; Buffière, 2007: 19)101, uox propria con
escasa incidencia en poesía102 y que se utiliza para la penetración anal masculina,
aunque a veces también puede aparecer en contexto heterosexual (cf. González
Rincón, 1996: 257)103. No obstante, también hallamos ejemplos de localización corpo-
ral, como en el epigrama de Escitino (AP 12.22), donde la expresión τὸ λαβεῖν ἔνδον
ἀμεμτότατον («tomar por detrás es lo más perfecto») (v. 6) es elocuente en labios
de un maestro enamorado de su joven discípulo.

En el caso de la mujer, habitualmente se utiliza el término πυγή, como en
AP 5.60.1-2 (Rufino), πυγαί … περιηγέες («nalgas redondeadas»)104. También γλουτός

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
8

97 Cf. Call., fr. 343 Pfeiffer (Hécale).
98 Cf. AP 11.415.2 (Nicarco o Antípatro), 12.339.1 (anónimo), o bajo la forma doria ἁ πυγά,

como en AP 12.38.4 (Riano). Cf. Chantraine, 1968-80: 951, s.u. πυγή; Durling, 1993: 279.
99 Cf. Hp., Genit. 3; Pl., Ti. 91A-B; Plin., NH 11.67.178. Particularmente expresivo es

un grafito hallado en Ostia que reza así: πυγίζω πάντες (sic) τού<τους> οἳ ἐπὶ τοῦ τοίχου γράφουσι
(«Doy por culo a todos aquellos que escriben en la pared»), cf. Bain, 1991: 69.

100 Sí lo tienen los derivados κατάπυγος y καταπύγων, como equivalentes de εὐρύπρωκτος,
cf. Milne - Bothmer, 1953; Bain, 1991: 67, n. 120; Dover, 2008: 174 y 214-216.

101 Cf. AP 9.317.3 y 5; 9.330.8; 12.243.1; 12.245.3. 
102 E.g. Ar., Th. 1120. Cf. Henderson, 1991: 202.
103 Véase el nomen actionis πύγισμα (paedicatio) (Theoc. 5.43). Sobre el coito anal, cf. Dover,

2008: 211-222.
104 Cf. AP 5.35 (Rufino); para contextos pederásticos: AP 12 33 y 38, cf. Siems, 1974: 110, n. 2.



(en plural, AP 5.132.2, Filodemo)105, término que no suele aparecer en contextos
eróticos, frente a πυγή que sí que es común, pero menos específico que el anterior
(cf. Durling, 1993: 104; Johnson - Ryan, 2005: 57).

3.2. En AP 12.6.1 Estratón usa πρωκτός, que es una uox propria para el ‘ano’
(cf. Durling, 1993: 277)106 y exclusivamente masculina desde la poesía yámbica y la
comedia, en este último caso casi siempre asociada al eros homoerótico (cf. Henderson,
1991: 201 y 209-213; Floridi, 2007: 139)107. Como complemento, en AP 12.7.1
(Estratón) es mencionado el σφιγκτήρ (‘esfínter’) –tecnicismo tomado de la prosa
médica (cf. Durling, 1993: 307)– como parte esencial de las relaciones homoeró-
ticas108, ya que sus contracciones son consideradas más enérgicas y voluptuosas que
las del orificio de la vagina (cf. Aubreton, 1994: 4, n. 5; Buffière, 2007: 527; Floridi,
2007: 140-141; González Delgado, 2011: 88, n. 7)109, por lo que el poeta las sitúa en
un nivel superior a las heterosexuales; como dice el propio Estratón (v. 5), ψυχροῦνται
δ’ ὄπιθεν πᾶσαι («todas son frías por detrás»), donde ὄπιθεν es un adverbio atesti-
guado en la Antología Palatina para referirse al trasero y, por extensión, al sexo anal110.

3.3. En la escena de seducción comercial y carnal de AP 12.8 (Estratón) el
término στέφανος (v. 4) tiene un significado anfibológico como ‘corona’ y como ‘ano’
a la vez: πόσου πωλεῖς τὸν σὸν ἐμοὶ στέφανον; («¿por cuánto me vendes tu coro-
na?»). Está utilizado en lugar de στεφάνη, que entre los médicos griegos designaba
al esfínter o corona glandis111.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 4
9

105 Cf. Chantraine, 1968-80: 228, s.u. γλουτός; Siems, 1974: 110, n. 2; Sider, 1997: 106;
Beekes, 2010: 277, s.u. γλουτός. En dual, τὼ γλουτώ, solamente en Jenofonte, Eq. 7.3.

106 Vid. AP 11.241.1.3 (Nicarco).
107 No obstante, Aristófanes (Pl. 149-152) dice que las heteras de Corinto, cuando llegaba

un cliente rico, τὸν πρωκτὸν αὐτὰς εὐθὺς ὡς τοῦτον τρέπειν («les ponen el culo inmediatamente»),
lo que sugiere que preferían el coito anal como simple medida anticonceptiva, cf. Dover, 1989: 101.
Sobre las heteras, cf. Sommerstein, 1999: 200. Para la prostitución masculina también existía el término
ἑταῖρος (Ar., Ec. 912, cf. Vetta, 1989: 240).

108 Cf. Hsch., s.u. σφί(γ)κται· οἱ κίναιδοι.
109 Como indican Johnson - Ryan (2005: 117), la carencia de próstata parece un argumento

para señalar que el disfrute del coito anal es menor que en el caso de los varones. En latín tenemos
spintria para designar a los prostitutos («because of the contractile muscle of the anus», como señala
Beekes, 2010: 1431, s.u. σφίγγω).

110 AP 12.33.2 (Meleagro); 12.210.4, 12.223.4, 12.238.6 y 12.251.3 (Estratón). En la primera
cita (Meleagro) el poeta utiliza el hápax ὀπισθοβάτης, ‘el que monta por detrás’, es decir ‘el que da
por culo’. Cf. Chantraine, 1968-80: 944-945, s.u. πρωκτός; Henderson, 1991: 117; González Rincón,
1996: 150. El verbo ψυχροῦνται (v. 7) es un hápax asociado a la frigidez, cf. Floridi, 2007: 142-143.
Cf. Mart. 14.147: stragula purpureis lucent uillosa. / quid prodest si te congelat uxor anus? Por otra parte,
el tópico de la superioridad del eros homoerótico sobre el heterosexual también está atestiguado, e.g.,
en AP 12.245 (Estratón), cf. Furiani, 1987.

111 Cf. Poll. 2.211 (οἱ μὲν σφιγκτῆρα οἱ δὲ στεφάνην καλοῦσιν); Skoda, 1988: 164-165;
Aubreton, 1994: 4, n. 12; González Rincón, 1996: 45 y 151-152; Floridi, 2007: 146; González Delgado,
2011: 88, n. 8; Caroli, 2017: 358, n. 52.



3.4. También podemos hallar metáforas geográficas en AP 12.184.4
(<Estratón>): 

οὐδ’ ἀμάρης, ποταμοῦ δ’ ἐστὶν ἑτοιμότερος.

y es más transitable no que una acequia, sino que un río.

Aquí el término ἀμάρη (‘acequia’) –jonismo por ἀμάρα, que alude a un curso
de agua de reducidas dimensiones– hace referencia al ano. Se trata de un joven,
Menedemo, cuya excesiva predisposición permite que su ano no sea ya una ‘acequia’,
sino ποταμοῦ … ἑτοιμότερος. Es decir, se trata de un caso de εὐρυπρωκτία y Mene-
demo sería un εὐρύπρωκτος (‘culiancho’), que es un adjetivo que Aristófanes utiliza
para referirse al κίναιδος, el homosexual pasivo112.

3.5. En la Antología Palatina también se utiliza el término θύρα, pero en
un contexto diferente, porque en las relaciones pederásticas se refiere al ano (cf. Vetta,
1989: 253; González Rincón, 1996: 273; Sommerstein, 1999: 201; Floridi, 2007:
395)113, como en AP 12.252.1 y 4 (Estratón), donde, con su inclinación «for risque
verbal play» (cf. Murgatroyd, 1985: 254), describe una complicada relación, en la que
el ἐραστής se dirige a la ‘puerta’ del ἐρώμενος114 amenazando con prenderle fuego
con su λαμπάς (‘antorcha’) hasta quemar a su inquilino, en un uso de la figura del exclu-
sus amator, topos habitual en la literatura erótica heterosexual, en la que el amante
desdeñado amaga con derribar o incendiar la puerta de la amada (cf. González Rincón,
1993: 48 y n. 7). Como es obvio, aquí λαμπάς se utiliza por pene, en este caso un pene
ardiente, y τὸν ἔνοικον (‘inquilino’) sería una alusión a la parte interior del ano115.
Dicho amante, tras su amenaza, se marcha despechado a través del Adriático con la
intención de buscar otras ‘puertas’ más complacientes donde refugiarse y que perma-
necen abiertas durante la noche116 para los ἔργα νυκτερήσια.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 5
0

112 Aristófanes (Nu. 1083-1084) explica el origen del término εὐρύπρωκτος, que se aplica
al joven sorprendido en adulterio, ya que el marido ultrajado tenía derecho a meterle un rábano por
el ano (cf. Dover, 2008: 166). Para εὐρύπρωκτος, cf. Ar., Ach. 716, Nu. 1084, 1085, 1090, 1092, 1094,
1099, Th. 200; Henderson, 1991: 77, 210 y 213-214; González Rincón, 1996: 176-177; Dover, 2008:
211-216; Martos Montiel, 2018: 81-82. Aunque en un sentido distinto, se podría poner en parangón
con la expresión latina publica uia para referirse a las prostitutas, cf. Montero Cartelle, 1991: 40.

113 Para el equivalente de θύρα / ‘vulva’, cf. Ar., V. 768-769, Lys. 309, Ec. 316, 361 y 990, etc.
114 Sobre la oposición ἐραστής / ἐρώμενος, que se aplica tanto a las relaciones heterosexuales

como a las homoeróticas, cf. Dover, 2008: 48, 132-146 y 162-163; Lear, 2014; así como las monogra-
fías de Buffière (2007: 629-642) y Lear - Cantarella, 2008, o las lúcidas páginas del propio Buffière en
Aubreton (1994: XXXIX-LX).

115 Vid. AP 12.225.1-2 (Estratón), donde φλογόεντα κύνα hay que entenderlo como pene
en erección, como puede observarse en 1.9. Cf. González Rincón, 1993: 48-49.

116 Cf. Murgatroyd, 1985: 254-255, partidario de que el amante buscase en otros jóvenes una
vigorosa pederastia y que el Adriático sea una alusión al «mar del amor»; González Rincón, 1996: 275,
quien también apunta la posibilidad de que el joven despechado se refugiara en ‘puertas’ femeninas 



Cabe añadir, por último, κακοστόμαχος de AP 11.155.4 (Lucilio)117, que,
a propósito de un cínico, alude a sus «infames orificios»118, en referencia a sus costum-
bres homoeróticas.

4. EL PECHO

4. Como es natural, el pecho es una zona erógena muy cotizada en los epigramas
eróticos de la Antología Palatina. 

4.1. El término habitual para los senos es μαστός119 o bien su forma jónica
μαζός120. El primer término lo encontramos en AP 5.56.5-6 (Dioscórides) con una
cumulatio de epítetos (cf. Galán Vioque, 2001: 118-121): 

καὶ μαζοὶ γλαγόεντες, ἐύζυγες, ἱμερόεντες, 
εὐφυέες, πάσης τερπνότεροι κάλυκος.

y sus pechos blancos como la leche, bien acoplados, deseables,
vigorosos, más agradables que cualquier capullo.

4.2. El frecuente término μῆλον, generalmente en plural, también lo halla-
mos en el corpus examinado. Así, en AP 5.60.1-2 (Rufino): χρύσεα μαζῶν … μῆλα
(«las doradas manzanas de sus pechos»). El plural μῆλα también aparece en AP 5.62.4
(Rufino) y 5.258.3 (Pablo Silenciario) (cf. Henderson, 1991: 149). En este último apa-
rece de nuevo la combinación de ambos términos:

… ἱμείρω δ’ ἀμφὶς ἔχειν παλάμαις
μᾶλλον ἐγὼ σέο μῆλα καρηβαρέοντα κορύμβοις 

ἢ μαζὸν νεαρῆς ὄρθιον ἡλικίης. 

… deseo más tener entre mis manos
tus manzanas alicaídas por las puntas

que el enhiesto pecho de una exuberante joven.
FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 2
7-

55
 5

1

(p. 274); Galán Vioque - Márquez Guerrero, 2001: 249, n. 252; González Delgado, 2011: 169, n. 252.
Este motivo, en un sentido contrario, en CIL 4.3932.1-2: dolete puellae | p(a)edi[cat…] cunne superbe
uale («Gritad de dolor, muchachas; doy por culo. Adiós, coño altivo»).

117 Aubreton (1972: 128, n. 5) lo atribuye injustificadamente a Amiano.
118 No parece que haya necesidad de recurrir al hápax de Escalígero κακοστόματος, uid. LSJ,

s.u.: «foulmouthed, sens. obsc., = lat. fellator (Lucill.)».
119 AP 5.13.3, 5.132.3 (Filodemo); 5.128.1 (Argentario).
120 AP 5.258.4, 5.290.5, 5.291.1 (Pablo Silenciario). Cf. Chantraine, 1968-80: 671, s.u.

μαστός; Sider, 1997: 97; Beekes, 2010: 912, s.u. μαστός. Obsérvese en Manetón (4.312) la expresión
μήδεα μασθὸν ἔχοντος («que tiene por teta las vergüenzas»), en referencia al sexo oral. Cf. Martos
Montiel, 2018: 79.



Pablo Silenciario llega a mencionar μῆλα hasta tres veces en un epigrama
de seis versos (AP 5.290), en dos de ellas con alusión a la tonalidad: μήλων … ῥοδέων
(v. 2) y μήλοις … ἐρευθομένοις (v. 4) (cf. Viansino, 1963: 121-123). Muy al contra-
rio se manifiesta el epigrama anónimo AP 11.417.2, cuyo autor repudia las arrugas
de las manzanas ya pasadas (ἔκκαιρον μήλων … ῥυτίδα).

4.3. Por último, el término τιτθός (‘tetilla’), que sólo aparece una vez en la Anto-
logía Palatina, no es usual como zona erógena masculina, pero lo podemos encontrar
en AP 12.95.8 (Meleagro)121, en referencia a uno de los amantes de Calicles: θλίβοις
δ’ Εὐδήμου τιτθὸν ὑπὸ χλαμύδι («podrías acariciar la tetilla de Eudemo debajo de
la clámide»).

5. CONCLUSIONES

A menudo se ha dicho que la poesía de época helenística e imperial estaba
destinada exclusivamente a un público culto y que estaba alejada de un lenguaje
popular. Esto es cierto en parte, ya que a través de este estudio ha podido compro-
barse que el léxico erótico pone de manifiesto una cercanía a la lengua de las gentes
del pueblo, lo mismo que en algunas de sus expresiones. Se observa, pues, un uso
de términos pertenecientes al acervo popular, pero también una lengua elevada –en
algunos casos recogidos como tecnicismos de la lengua médica–, como demostración
de la τέχνη del poeta doctus. Sobresale el empleo de imágenes tradicionales incar-
dinadas en un contexto novedoso. Desde esta óptica, los destinatarios de la Antología
Palatina son de amplio espectro. Cabe destacar el uso del hápax y de sentidos inusua-
les que demuestran la excelencia del nivel poético de los epigramistas de la Antología
Palatina, la utilización de palabras comunes que nunca antes estaban atestiguadas
en griego con valor obsceno, así como el uso de los juegos onomásticos, en ocasio-
nes proclives al equívoco. Pero, por encima de todo, la medida de la talla de estos
poetae docti la proporciona el abundante recurso a ambiguas anfibologías y a audaces
eufemismos.

RECIBIDO: marzo 2025; ACEPTADO: abril 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 5
2

121 Cf. Chantraine, 1968-80: 1118, s.u. τιθήνη (‘sein, poitrine de la femme’); Henderson, 1991:
148-149; Durling, 1993: 311 (τιτθός, ‘a woman’s breast’); Beekes, 2010: 1483, s.u. τιθήνη (< *d heh1-

‘suck’).



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADAMS, J. N. (1982): The Latin Sexual Vocabulary, Duckworth, London.

ANDRÉS ALBA, I. (2024): «El uso anatómico de ταῦρος según los lexicógrafos: ¿una metáfora inexis-
tente?», Minerva 37: 15-27.

AUBRETON, R. (1972): Anthologie Grecque. Première partie. Anthologie Palatine. Tome X (Livre XI), Belles
Lettres, Paris.

AUBRETON, R. (1994): Anthologie Grecque. Première partie. Anthologie Palatine. Tome XI (Livre XII), Belles
Lettres, Paris.

BAIN, D. (1991): «Six Greek Verb of Sexual Congress (βινῶ, κινῶ, πυγίζω, ληκῶ, οἴφω, λαικάζω)»,
CQ 41: 51-77.

BAIN, D. (2014): «Praefanda: the lexicography of Ancient aischrologia», Eikasmos 25: 391-416.

BEEKES, R. (2010): Etymological Dictionary of Greek, I-II, Brill, Leiden - Boston.

BRIOSO SÁNCHEZ, M. (1991): «Machon, fr. XVI 327-332 Gow», QUCC 39: 115-118.

BUFFIÈRE, F. (2007): Éros adolescent. La pédérastie dans la Grèce Antique, Belles Lettres, Paris [1ª ed. 1980].

CAROLI, M. (2017): Il velo delle parole. L’eufemismo nella lingua en ella storia dei Greci, Levante
Editori, Bari.

CHANTRAINE, P. (1968-80): Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Klincksieck, Paris.

CLARKE, W. M. (1994): «Phallic Vocabulary in Straton», Mnemosyne 4: 466-472.

CLARKE, J. R. (2014): «Sexuality and Visual Representation», Th. K. HUBBARD (ed.), A Companion to
Greek and Roman Sexualities,Wiley-Blackwell, Malden, MA - Oxford - Chichester, pp. 509-533.

CORRÊA, P. (2009): «Musical instruments and the Paean in Archilochus», Synthesis 16: 99-112.

DEGANI, E. (1963): «Anth. Pal. XI, 329», Philologus 107: 151-153.

DI GIGLIO, A. (1999): «Eufemismi e metafore musicali», F. DE MARTINO - A. H. SOMMERSTEIN (eds.),
Studi sul’eufemismo, Levante Editori, Bari, pp. 85-98.

DOVER, K. J. (2008): Homosexualidad griega, El Cobre, Barcelona [1ª ed. Harvard 1978].

DURLING, R. J. (1993): A Dictionary of Medical Terms in Galen, Brill, Leiden - New York - Köln.

FISHER, N. (2014): «Athletics and Sexuality», Th. K. HUBBARD (ed.), A Companion to Greek and Roman
Sexualities, Wiley-Blackwell, Malden, MA - Oxford - Chichester, pp. 244-264.

FLORIDI, L. (2007): Stratone di Sardi. Epigrammi, Edizioni dell’Orso, Alessandria.

FRIEDRICH, J. (1935): «Zwei kleinasiatische Lallwörter», Glotta 23: 207-213.

FURIANI, P. L. (1987): «Omofilia e androcracia nella società maschile di Stratone di Sardi», Euphro-
syne 15: 217-226.

GALÁN VIOQUE, G. (2001): Dioscórides. Epigramas, Universidad de Huelva, Huelva.

GALÁN VIOQUE, G. (2004): Antología Palatina. II. La Guirnalda de Filipo, Gredos, Madrid.

GALÁN VIOQUE, G. - MÁRQUEZ GUERRERO, M. Á. (2001): Epigramas eróticos griegos. Antología Palatina
(Libros V y XII), Alianza Editorial, Madrid.

GONZÁLEZ DELGADO, R. (2011): Poemas de amor efébico. Antología Palatina, libro XII, Akal, Madrid.

GONZÁLEZ RINCÓN, M. (1993): «A.P. 12.252 (Estratón) y Teócrito 14.47-56», EPhil 3: 47-54.

GONZÁLEZ RINCÓN, M. (1996): Estratón de Sardes. Epigramas, Universidad de Sevilla, Sevilla.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 5
3



GOW, A. S. F. - PAGE, D. L. (1968): The Greek Anthology. The Garland of Philip and Some Contemporary
Epigrams, II, Cambridge University Press, Cambridge.

HENDERSON, J. (1987): Aristophanes. Lysistrata, Oxford Clarendon Press, Oxford.

HENDERSON, J. (1991): The Maculate Muse. Obscene Language in Attic Comedy, Oxford University Press,
New York - Oxford [1ª ed. New Haven 1975].

HENDRY, M. (1997): «An Abysmal pun: Marcus Argentarius VI G.-P. (AP 5.104)», Mnemosyne 50: 325-328.

JOHNSON, M. - RYAN, T. (2005): Sexuality in Greek and Roman Society and Literature, Routledge, London.

LANDFESTER, M. (2019): Aristophanes. Lysistrate, De Gruyter, Berlin - Boston.

LEAR, A. - CANTARELLA, E. (2008): Images of Ancient Greek Pederasty: Boys Were Their Gods, Routledge,
London - New York.

LEAR, A. (2014): «Ancient Pederasty. An Introduction», Th. K. HUBBARD (ed.), A Companion to Greek
and Roman Sexualities, Wiley-Blackwell, Malden, MA - Oxford - Chichester, pp. 102-127.

LÓPEZ FÉREZ, J. A. (1999): «Eufemismos y vocabulario técnico en el Corpus Hippocraticum», F. DE MARTI-
NO, - A. H. SOMMERSTEIN (eds.), Studi sul’eufemismo, Levante Editori, Bari, pp. 219-257.

MARTOS MONTIEL, J. F. (2014): «La influencia griega en el léxico erótico latino», Ágora 16: 105-136.

MARTOS MONTIEL, J. F. (2018): «Una propuesta de estudio del léxico sexual griego: los textos astro-
lógicos», ExClass 22: 65-90.

MAXWELL-STUART, P. G. (1972): «Strato and the Musa Puerilis», Hermes 100: 215-240.

MAXWELL-STUART, P. G. (1975): «Further Notes on Strato’s Musa Puerilis», Hermes 103: 379-382.

MICHAELIDES, S. (1978): The Music of Ancient Greece. An Encyclopaedia, Faber and Faber, London.

MILNE, M. J. - BOTHMER, D. VON (1953): «Καταπύγων, καταπύγαινα», Hesperia 22: 215-224.

MONTERO CARTELLE, E. (1991): El latín erótico. Aspectos léxicos y literarios, Universidad de Sevilla,
Sevilla [2ª ed.].

MONTES CALA, J. G. (1989): Calímaco. Hécale, Universidad de Cádiz, Cádiz.

MURGATROYD, P. (1985): «Strato A.P. 12, 252», Hermes 113: 253-255.

OBERMAYER, H. P. (1998): Martial und der Diskurs über männliche “Homosexualität”, Günter Narr
Verlag, Tübingen.

O’CONNOR, E. M. (1984): Dominant Themes in Greco-Roman Priapic Poetry [Diss.], University of
California, Santa Barbara.

ORTEGA VILLARO, B. (2006): Poemas griegos de vino y burla. Antología Palatina, libro XI, Cátedra, Madrid.

PAGE, D. L. (1978): The Epigrams of Rufinus, Cambridge University Press, Cambridge.

PAGE, D. L. (1981): Further Greek Epigrams, Cambridge University Press, Cambridge.

POLIAKOFF, M. B. (1986): Studies in the Terminology of the Greek Combat Sports, Hain, Frankfurt am Main.

PROCTOR, F. A. (1919): «Anth. Pal. XII 3», CR 33: 25.

ROBERT, L. (1963): Noms indigènes dans l’Asie Mineur grèco-romaine, Maisonneuve, Paris.

ROCCONI, E. (2002): Le parole delle Muse. La formazione del lessico tecnico musicale nella Grecia antica,
Edizioni Quasar, Roma.

SCHATZMANN, A. (2012): Nikarchos II: Epigrammata. Einleitung, Texte, Kommentar, Vandenhoeck -
Ruprecht, Göttingen.

SIDER, D. (1997): The Epigrams of Philodemus, Oxford University Press, Oxford.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 5
4



SIEMS, K. (1974): Aischrologia. Das sexuell-hässliche im antiken Epigramm [Diss.], Göttingen.

SKODA, F. (1988): Médecine ancienne et métaphore. Le vocabulaire de l’anatomie et de la pathologie en grec
ancien, Peeters, Paris.

SMALL, S. G. P. (1942): The Epigrams of Marcus Argentarius. Introduction, revised text, commentary [Diss.],
University of Cincinnati.

SOMMERSTEIN, A. H. (1999): «The Anatomy of Euphemism in Aristophanic Comedy», F. DE MARTINO

- A. H. SOMMERSTEIN (eds.), Studi sul’eufemismo, Levante Editori, Bari, pp. 181-217.

TAILLARDAT, J. (1965): Les images d’Aristophane. Études de langue et de style, Belles Lettres, Paris.

THOMAS, R. F. (1991): «Death, Doxography, and the ‘Termerian Evil’ (Philodemus, Epigr. 27 Page
= A.P. 11.30)», CQ 41: 130-137.

VETTA, M. (1989): Aristofane. Le donne all’assemblea, Mondadori, Milano.

VIANSINO, G. (1963): Paolo Silenziario. Epigrammi, Loescher, Torino.

WALTZ, P. (1960): Anthologie Grecque. Première partie. Anthologie Palatine. Tome II (Livre V), Belles Lettres,
Paris.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 2

7-
55

 5
5





NON TREPIDABO AD EXTREMA: 
MORS, PERFORMANCE Y EJEMPLARIDAD EN SEN., EPIST. 54

Soledad Correa
Instituto de Filología Clásica (Universidad de Buenos Aires) - 

CONICET (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas) (Argentina)
soledad.correa@conicet.gov.ar

RESUMEN

La muerte, el drama y la ejemplaridad constituyen tres ejes centrales para abordar el episto-
lario senecano. En consonancia con esto, en estas cartas el momento de la muerte es presen-
tado como una performance decisiva para la valoración de la propia vida. Partiendo de estas
consideraciones, el presente artículo procura demostrar que la singular meditatio mortis que
la epist. 54 dramatiza apunta a configurar al ego epistolar como exemplum de cómo debe enfren-
tarse el momento final de acuerdo con los preceptos estoicos. Séneca era consciente de que
las circunstancias de su propia muerte pondrían a prueba su larga preparación para este últi-
mo trance. Por este motivo, esta carta bien puede ser leída como la puesta en escena de un ensa-
yo con miras a la performance ejemplar finalmente ejecutada por el filósofo durante su muerte
forzada en el año 65 d.C., circunstancia que, por supuesto, solo nos es accesible a través de
representaciones posteriores (TAC., ann.15, 60-64). Pese a su ambigüedad, lo que el retrato
de Tácito destaca es el pleno acuerdo entre oratio y vita logrado por Séneca en el momento
de su muerte y confirma así el carácter vinculante de textos como la epist. 54. 

PALABRAS CLAVE: Séneca, Epistulae morales ad Lucilium, muerte, drama, ejemplaridad.

NON TREPIDABO AD EXTREMA: MORS, PERFORMANCE AND EXEMPLARITY IN SEN., EPIST. 54

ABSTRACT

Death, drama and exemplarity are three focal points to approach Seneca’s letter collection.
According to this, in these letters the moment of death is presented as a crucial performance
for assessing one’s life. Taking all these points into account, the current article aims at showing
that the meditatio mortis featured in epist. 54 intends to build the epistolary ego as an exemplum
of how the final exit should be faced according to the precepts of Stoicism. Seneca was aware
that the circumstances of his own death would put his long preparation for this moment
to the test. For this reason, this letter can be read as the staging of a rehearsal with the aim of
achieving an exemplary performance, which the philosopher could finally perform during
his enforced death in 65 CE., a circumstance that, of course, we can only access via later repre-
sentations (TAC., ann.15, 60-64). In spite of its ambiguity, what Tacitus’ portrait emphasizes
is the full agreement between oratio and vita accomplished by Seneca in his death, and this
confirms the binding force of texts such as epist. 54.

KEYWORDS: Seneca, Epistulae morales ad Lucilium, death, drama, exemplarity. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 5
7

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 57-78; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.03

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.03
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
http://orcid.org/0000-0002-5367-117X
mailto:soledad.correa@conicet.gov.ar


Séneca fue autor de una prolífica producción literaria que comprende diver-
sos géneros en verso y prosa (diálogos, consolaciones, cartas, tragedias), pero también
desarrolló unacarrerapolítica sobresaliente comotutor y consejero deNerón en la Roma
imperial. La tarea de abordar a este escritor polifacético, cuya obra se destaca por
su notable variedad y heterogeneidad (genérica, temática), ha llevado a la crítica a estu-
diarlo desde diferentes puntos de vista, ya sea como político, como filósofo o como
tragediógrafo. Las Epistulae morales ad Lucilium1, la más extensa de sus obras conser-
vadas, pese a su dimensión autobiográfica, ponen en primer plano su identidad lite-
raria y filosófica, dejando en la sombra su identidad política, dado que Séneca fue,
literalmente, «in his books a philosopher»2, un autor cuya influencia y legado están
mediados enteramente por la palabra escrita. En el epistolario senecano existen por
lo menos tres hilos temáticos recurrentes con los que podemos comenzar a hilvanar
nuestras reflexiones en torno al filósofo, y estos hilos conductores son el tema de
la muerte, la presencia del drama, teatralidad o performance en sus textos, y el recur-
so a la ejemplaridad, ejes cuya interconexión vamos a procurar mostrar en el presen-
te trabajo, a partir de un análisis de la epist. 54.

Ahora bien, ¿en qué sentido podemos decir que estos tres ejes poseen una
importancia medular en tanto clave de lectura de esta carta? El gobierno de Nerón
estuvo dominado por lo que algunos críticos han denominado «paradigma teatral»
(Woodman, 1993; Bartsch, 1994; Champlin, 2003)3, y la literatura no permaneció
ajena a este fenómeno general, pues también intervino en lo dramático en esta época
(el propio Séneca fue un poeta trágico)4. De acuerdo con esto, si bien Séneca fue
un autor «poligenérico» (Ker, 2006), es decir, un escritor que cultivó una importante
multiplicidad de géneros, no es ninguna novedad afirmar que lo «dramático» no solo
es el sello distintivo del estilo senecano (Traina, 1978), sino también el común deno-
minador de su escritura (Hijmans, 1966; Habinek, 1998: 212; Ker, 2009: 113-125;
Schafer, 2011; Gunderson, 2015: 74-87; Aygon, 2016). Ciertamente, numerosos
son los procedimientos que confieren un color «dramático» a sus textos y que permi-
ten al filósofo representar la vida moral en términos de un verdadero «teatro de la

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 5
8

1 Para las epist. de Séneca, sigo el texto latino de Reynolds (1965). Las versiones al español
corresponden a la autora de este trabajo.

2 Así caracteriza el poeta Milton a Séneca en su History of Britain 5, 208 (ed. Sumner, London,
1868). Para una discusión reciente del problema de la hipocresía de Séneca, cf. Jones, 2014.

3 Este «paradigma teatral» es utilizado para caracterizar las interacciones entre el emperador
y su audiencia. Se trata de una perspectiva que subvierte los roles de espectador y espectáculo, empe-
rador y subordinados, y convierte a la audiencia en víctimas forzadas a actuar. Como señala Bartsch, 1994:
10: «…this perspective bears affinities to a broader set of modern interpretive approaches to social,
historical and political phenomena that have as their common denominator the idea that an unequal
distribution of power between participants in any human interaction invariably introduces an element
of acting into the behavior of at least one of the participants. …the notion of theatricality borrows from
the theatre its terms, its emphasis on role-playing, and its focus on the function of the gaze».

4 Aunque el «paradigma dramático» que el emperador plasmaba en su ejercicio del poder
no resultaba agradable para el código moral romano. Para la actitud ambivalente de los romanos frente
al teatro, cf. Edwards, 1993: 98-136.



conciencia»5. De hecho, según veremos, el momento de la muerte es presentado por
Séneca en términos afines a los propios de una representación dramática6. El tema
de la muerte en la obra de Séneca es, por lo demás, una suerte de «lengua franca» (Ker,
2009: 11) en la que están expresadas la mayoría de las cuestiones valiosas para nuestro
autor, ya sea porque este escribió insistentemente sobre este tema literario en dife-
rentes géneros7, o porque son numerosos los autores que, a lo largo de los siglos, narra-
ron, pintaron o llevaron a escena la muerte del filósofo8. A su vez, la representación
dramática de la muerte permite al ego epistolar presentarse como exemplum. En efec-
to, el recurso a la ejemplaridad en las cartas de Séneca, fenómeno cultural de vital
importancia en el contexto romano (Langlands, 2018), ha concentrado la atención
de los estudiosos de su obra en los últimos años (Mayer, 2008; Roller, 2015). A nuestro
juicio, la presentación de sí mismo como exemplum en el texto de las cartas posibili-
ta a Séneca mostrar en qué estriba el proceso de intentar transformarse en hombre-
doctrina, a fin de seguir siendo útil a los demás a través de la escritura9, manteniendo
así el compromiso estoico con la vida activa y con la comunidad, y demostrando
que este compromiso no concluye con el retiro, sino que, más bien, cambia el cami-
no a través del cual se alcanza este innegociable τέλος10. Partiendo del supuesto de
que la escritura de estas cartas busca presentarse como una dramatización de todo
lo que conlleva la tentativa de encarnar los preceptos del estoicismo (Veyne, 1995:
231; Schafer, 2011)11 y de que Séneca concibe el momento de la muerte como una
performance decisiva para la valoración final de la propia vida12, nuestra hipótesis

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 5
9

5 Cf., en este sentido, CIC., Tusc. 2, 64: «nullum theatrum virtuti conscientia maius est» («Para
la virtud no existe ningún teatro mayor que la conciencia»). 

6 Esta concepción no es exclusiva de Séneca. Como señala Edwards, 2007: 153: «…while the
sophistication of Seneca’s engagement with the theatrical may be particular to the writings of this
brilliant yet idiosyncratic thinker, it is also a manifestation of a much more widespread tendency among
Romans to see the moment of death in theatrical terms».

7 La muerte es una preocupación central para Séneca, pero ocupa un lugar prominente en
sus consolationes, en las tragedias, en De brevitate vitae, De providentia, en las Epistulae morales, y en
De immatura morte. A pesar de que solo nos han llegado fragmentos de esta última obra, en los que
el concepto de muerte prematura resulta negado (Lact. inst. 1, 5, 26; 3,12, 11), la presencia del térmi-
no mors en el propio título permite conjeturar que la muerte era un tema de capital importancia en este
tratado. A propósito de las obras perdidas de Séneca, cf. Ferrero, 2014. 

8 Para el tema de la recepción de la muerte de Séneca, cf. Ker, 2009: 179-244.
9 Para el modo en que, en la apertura de la colección, Séneca negocia su relación con la poste-

ridad, cf. SEN., epist. 8, 2. 
10 En este sentido, sostiene Reydams-Schils, 2005: 3: «…the Roman adaptation of origi-

nally Greek Stoic doctrine shows a distinctive pattern of emphasizing social responsibility».
11 De acuerdo con esto, en la colección epistolar senecana, en contraposición a lo que ocurre

en la correspondencia de Cicerón –uno de los principales modelos para Séneca en cuando a la forma–
hay una casi total ausencia de referencias a la carta en tanto artefacto físico. Además, es infrecuente
la mención del tiempo que tomará que la carta viaje del autor a su destinatario o que Séneca dé detalles
sobre la escritura o el sellado (Edwards, 2015: 46-47).

12 Cf. SEN., epist. 26, 6. Recordemos que en la Antigüedad clásica la muerte tenía una dimen-
sión social, activa e incluso teatral (Griffin, 1986: 66; Hill, 2004: 1-21, 183-212; Edwards, 2007).



es que la epist. 54 se presenta como la puesta en escena de una meditatio mortis13

muy singular, que al difuminar las fronteras entre ensayo (de la muerte) y realidad,
apunta a configurar al ego epistolar14 como exemplum de cómo se debe enfrentar el
momento final. De acuerdo con numerosos pasajes de su obra, Séneca era consciente
de que las circunstancias de su propia muerte pondrían a prueba de manera cate-
górica su larga preparación para este último trance15. Por este motivo, a nuestro
juicio, esta carta, con su dramática representación de la enfermedad respiratoria
que lo aquejaba, bien puede ser leída como la puesta en escena de un ensayo con
miras a la performance ejemplar finalmente ejecutada durante su muerte forzada en
el año 65 d.C., circunstancia que, por supuesto, solo nos es accesible a través de
representaciones posteriores, fundamentalmente a través del testimonio de Tácito
en sus Annales (ann.15, 60-64), texto que fue escrito unos cincuenta años después
de la muerte del filósofo. Ahora bien, como todo acto comunicativo, la escena de
la muerte descripta por Tácito admite distintas lecturas. Si bien la mayoría de los
estudiosos señala que el retrato que nos presenta el historiador es, en términos
generales, afín a Séneca, hay quienes lo consideran abiertamente irónico (Dyson,
1970). Pese a su ambigüedad, a nuestro juicio, lo que este retrato destaca es el pleno
acuerdo entre oratio y vita logrado por Séneca en el momento de su muerte, y, por
añadidura, demuestra el carácter vinculante de textos como la epist. 54. Dicho
de otra manera, podemos pensar que cartas que contienen escenas dramatizadas
como esta o bien aquellas que abundan en alusiones dramáticas para referirse al
final de la vida16 constituyen indicios textuales que Séneca va dejando en el cami-
no que conduce finalmente al logro de una muerte ejemplar.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
0

13 Sin cancelar las otras valencias del término meditatio, lo entenderemos fundamentalmente
en el sentido teatral de «ensayo»: cf. OLD, s.v. 5: «to rehearse, practise (an action, part, etc.)».

14 Nos referimos, por supuesto, al sujeto lingüístico que se construye en primera persona en
el texto de cada carta. Se trata, evidentemente, de una configuración discursiva, que no se confunde
con el individuo psicofísico «Lucio Anneo Séneca».

15 Séneca sí logró mantenerse como un estoico hasta sus últimos momentos, en contraste
con Dionisio el tránsfuga, quien, según Diógenes Laercio (7, 37; 166), iniciado en el estoicismo, dejó
de sostener que el dolor era un indiferente ante un malestar ocular que padeció, y manifestó un cambio
de perspectiva producto de su experiencia, trasladando de la teoría a la práctica una noción filosófica.

16 Cf. SEN., epist. 26, 4-6, en la que resulta más claro aún el abordaje teatral de la muerte. En
esta carta la muerte es presentada como la prueba definitiva del carácter de un individuo. Puntualmente,
en epist. 26, 4 señala: «Ego certe, velut appropinquet experimentum et ille laturus sententiam de omni-
bus annis meis dies venerit» («En cuanto a mí, como si se aproximara la prueba y se presentara aquel día
que pronunciará sentencia sobre toda mi vida…»). Volveremos sobre esta carta más adelante. La muerte
es un tema profusamente tratado en las cartas: cf. e.g., SEN., epist. 1, 2; 4, 3; 5, 7-9; 12, 6; 22, 14-15;
24, 4, 6, 10-11, 14-15, 18-24; 26, 5-8, 10; 27, 2; 30, 3-12, 15-18; 32, 3; 36, 8-10, 12; 49, 9-10; 54,
2, 4-5, 7; 58, 23, 27, 34, 36; 60, 4; 61, 2, 4; 65, 24; 66, 42; 67, 9; 68,12; 69, 6; 71, 14-16, 37; 74, 3,
21, 30; 75, 17; 78, 4, 6, 25, 27; 80, 5; 82, 4, 7-17, 23-24; 85, 26; 91, 16, 19, 21; 93, 1, 10; 94, 7; 98,
16-18; 99, 8-9, 11, 30; 101, 1, 6, 10; 102, 30; 104, 10, 24-25; 108, 20; 114, 27; 117, 22-24; 120, 18;
121, 18; 123, 10, 16. 



Antes de proceder con el análisis de la carta 54, examinaremos sucintamen-
te el contexto histórico, literario y filosófico en el que fueron escritas estas Epistulae,
en tanto consideramos que la lectura dramática que proponemos de ella se enrique-
ce si la leemos en el marco más amplio de la redacción de un texto construido como
una suerte de teatro en prosa en el que el ego epistolar asume el papel de dramatur-
go en el diseño y proyección de su propio exitus.

SATIS ENIM MAGNUM ALTER ALTERI THEATRUM SUMUS 17: 
LAS EPISTULAE COMO TEATRO INTERIORIZADO

Sabemos que Séneca escribió su colección de 124 cartas filosóficas en el perío-
do comprendido entre el ocaso de su influencia en la corte de Nerón en el año 62
(o 63) y su muerte, en el año 65 d. C18. La impresión que tenemos al leerlas es que
estas dan la espalda en forma deliberada al mundo de la historia: las cartas son «un uni-
verso cerrado» (Squillante, 2003: 170-171). Sin embargo, Séneca se propone también
redefinir con este gesto el propio género en el que se inscribe su obra, que ya no versa-
rá sobre acontecimientos externos –intrascendentes, desde su punto de vista– sino,
en un verdadero giro hacia el interior, sobre los avatares del animus en su progreso
hacia la virtus. Séneca delinea con suma claridad su proyecto cuando la colección ya
está bastante avanzada, en la epist. 118, al redefinir el género epistolar en expresa contra-
posición al modelo de la carta ciceroniana19, a la que caracteriza como una especie
de boletín sobre asuntos comerciales y políticos20, y confirma así su decisión de alinear
estas epístolas exclusivamente con la vida filosófica21. 

Ahora bien, las cartas son un universo cerrado y volcado hacia el interior solo
en apariencia, pues, para los estoicos, la vida moral adquiere todo su sentido solo si
es concebida como una hazaña dispuesta para ser contemplada, como un spectaculum
(Edwards, 2007: 152). Esta idea tiene relación con la concepción estoica de la iden-
tidad, que es entendida como intrínsecamente social. En efecto, las acciones del

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
1

17 SEN., epist. 7, 11.
18 Cf. Griffin, 1976: 353, quien opta por la cronología reducida (año 63) y Mazzoli, 1989.
19 Si bien Séneca compara sus cartas a Lucilio con las cartas que Cicerón dirige a Ático (SEN.,

epist. 21, 4-5), Cicerón funciona sobre todo como un anti-modelo. Cf., en este sentido, Lana, 1991:
260-61; Cugusi, 1983: 201-205.

20 Cf. SEN., epist. 118, 1-2. Séneca subvierte las expectativas de lectura que la retórica episto-
lar ciceroniana había contribuido a forjar al hacer colisionar forma y función, en tanto la carta era un
género tradicionalmente utilizado para conducir y sostener las relaciones interpersonales a distancia en
época republicana, es decir, la forma «carta» estaba asociada a esa particular función. En cambio, nuestro
autor utilizará el género epistolar como un instrumento para hacer filosofía y promover la auto-reflexión.
Cf., en este sentido, Wilcox, 2012: 117.

21 Está implícito aquí el modelo tripartito de «vidas». Las Epistulae son «teoréticas» y se asocian
explícitamente con la vida de contemplación y autoescrutinio antes que con la vida que pugna por
alcanzar honores o riquezas. Cf., en este sentido, CIC., Tusc. 5, 3, 9.



individuo son significativas solo en la medida en que son contempladas. «Hemos de
vivir como si nos hallásemos en público» («sic certe vivendum est tamquam in conspec-
tu vivamus», epist. 83, 1), afirma el ego epistolar. El objetivo es la puesta en escena,
la comunicación de un «personaje» cuyo exemplum influirá sobre el comportamiento
de los demás (Edwards, 2007: 151). 

Con todo, el proficiens, el aspirante a la sabiduría22, debe ser al mismo tiempo
actor y audiencia, en la medida en que el progreso real no puede ser obtenido simple-
mente a través de la memorización y la repetición. Debe seguirse un régimen diario
de meditatio23, destinando un momento cada día para el autoexamen y el autoescru-
tinio24. La meditatio constituye un medio importante para asegurarse que las ense-
ñanzas filosóficas han sido internalizadas y están listas para ponerse en acción. En
efecto, meditari es un verbo que generalmente se traduce como «pensar»25, más que
«practicar» o «preparar», pero que, en última instancia, implica un esfuerzo por asimi-
lar una idea, noción o principio, y hacer que este cobre vida en el animus (Hadot,
1999: 112, n.38). La meditatio implica ejercicio, práctica, ensayo26.

Una particularidad que presenta la meditatio senecana es que nos propone
que debemos actuar como si un observador ideal nos contemplara27. Efectivamente,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
2

22 El proficiens se encuentra a mitad de camino entre el sapiens y el stultus, aún es incapaz
de realizar la acción perfecta del sabio, pero actúa ya de manera apropiada, de acuerdo con la natu-
raleza: cf. SEN., epist. 71, 30.

23 Aunque no se trata de una invención estoica, la meditatio se encuentra en el centro del
programa terapéutico de la filosofía del Pórtico. Como sostiene Newman, 1989: 1482, «The Cyrenaics
stressed the praemeditatio futuri mali», con todo, «the meditatio as the basic tool of ethical philosophy
was an innovation of the Stoics». La meditatio de los estoicos se distingue claramente de la de los cire-
naicos: «The Stoic meditatio, …unlike its Cyrenaic counterpart, was active; instead of anticipating some
future evil, such as death, this type of meditation is an actual rehearsal for that event. The result is not
simply a lessening of surprise, and, consequently, of distress when that event occurs, but the practice
necessary to enable one to die well. The meditation teaches us to embrace death not as an evil, but as
a possible means of exercising virtue» (Newman, 1989: 1478).

24 Cf. SEN., epist. 78, 21: «ipse te specta!» («¡Contémplate a ti mismo!»). A propósito de la impor-
tancia del autoescrutinio en estas cartas, cf. Edwards, 1997.

25 Cf. OLD, s.v. 1: «to think about constantly, contemplate, ponder».
26 Cf. Hadot, 1992: 18-19: «…the simple knowledge of a doctrine, beneficial as it was, did

not guarantee its being put into practice. To have learned theoretically that death is not an evil does
not suffice to no longer fear it. In order for this truth to be able to penetrate the depths of one’s being,
so that it is not believed only for a brief moment, but becomes an unshakable conviction, so that it
is always ‘ready’, ‘at hand’, ‘present to mind’, so that it is a ‘habitus of the soul’…one must exercise
constantly and without respite. …These exercises are certainly exercises of meditation, but they not
only concern reason; in order to be efficacious, they must link the imagination and affectivity to the
work of reason, and therefore all the psychagogical means of rhetoric…».

27 Esta es una idea que Séneca toma de Epicuro (Usener, Epicurea, fr. 210): «aliquis vir bonus
nobis diligendus est ac semper ante oculos habendus, ut sic tamquam illo spectante vivamus et omnia
tamquam illo vidente faciamus» (SEN., epist. 11, 8) («Debemos escoger a un hombre virtuoso y tener-
lo siempre ante nuestra consideración para vivir como si él nos observara, y actuar en todo como si
él nos viera»). Para otros pasajes similares: cf. SEN., epist. 25, 5-6; 32, 1; 43, 3-4.



la meditatio senecana se apoya fuertemente en la dinámica visual característica de
la vida social y política romana (Bartsch, 2006: 194). Y, para Séneca, sobre todo en
las primeras instancias del camino hacia la sabiduría, es precisamente la presencia de
una mirada que evalúa la que impulsará al proficiens hacia un comportamiento ético.
Con todo, para nuestro autor, el origen de esta mirada ya no reside en las fuentes tradi-
cionales en Roma, es decir, los censores, las imagines de los propios ancestros u otros
miembros de la élite, sino en el propio individuo28. El proficiens puede no requerir
un público numeroso, pero aun así la presencia de una audiencia es siempre nece-
saria (Edwards, 2007: 151)29.

Todo lo antedicho explica la dominancia del paradigma espectacular en estas
cartas y también el hecho de que la relación actor-espectador plantee una impor-
tante cuestión ética. En este sentido, resulta esclarecedor detenernos brevemente en
la famosa epist. 7, carta que, como apunta agudamente Gunderson, 2015: 79, realiza
una reveladora observación sobre el carácter ético de la acción de mirar. Para ilustrar
la idea de que el contacto con la multitud resulta pernicioso para el proficiens, Séneca
presenta una anécdota en la que relata su asistencia «casual» al anfiteatro en el hora-
rio del mediodía («casu in meridianum spectaculum incidi», §3), momento en el que
esperaba encontrar «acrobacias y bufonadas o cualquier entretenimiento en el que
los espectadores dejan de contemplar sangre humana» («lusus…et sales et aliquid laxa-
menti quo hominum oculi ab humano cruore acquiescant»,§3). Por supuesto, esta
anécdota no tiene nada de casual: estamos ante el artificio del narrador, quien, en pala-
bras de Gunderson, 2015: 78, no está meramente contándonos una historia, sino
presentándonos un drama de consecuencias filosóficas. En contra de lo previsto, este
espectáculo del mediodía resultó ser más y no menos sangriento que la lucha con
bestias feroces de la mañana. En su vívido relato del espectáculo, en el que los crimi-
nales son forzados a luchar entre sí hasta darse muerte, Séneca presenta a los espec-
tadores en varios roles, comparándolos con leones y bestias: «Por la mañana los conde-
nados son arrojados a los leones y los osos, al mediodía a los espectadores» («mane
leonibus et ursis homines, meridie spectatoribus suis obiciuntur», §4). La carta conclu-
ye con la invitación a Lucilio a considerar los dichos de distintos filósofos respecto

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
3

28 Por supuesto, este giro hacia el interior no es exclusivo de Séneca, pero encuentra en su
obra un énfasis especial. De acuerdo con Bartsch, 2006: 198: «Seneca’s injunctions on acquiring self-
knowledge…would usually have us turn away from the assessing gaze of the community at large, and
reject the observation and judgement of the community in general as a source of ethical self-shap-
ing». Esta adhesión al paradigma visual romano como vector de legitimación produce inconsisten-
cias éticas y tensiones (Roller, 2001: 63-126). En la misma línea, sostiene Bartsch que esta mirada
puede tener un efecto pernicioso y llevar a que el sujeto se aleje de su potencial ético: «…one para-
dox of Senecan identity is the ambiguous status of the subject under view as the site of authenticity:
to act before an assessing gaze is often precisely that –to act, to put on a show– and yet this assessing
gaze is crucial to the development of a better self» (Bartsch, 2006: 209, énfasis en el original). 

29 Como señala Rosenmeyer, 1989: 38, en el heroísmo estoico «virtue can scarcely be conceived
without an audience».



de la superioridad de audiencias más reducidas pero apropiadas, idea que encuentra
su mejor síntesis en una cita de Epicuro30: «esto lo digo no para muchos, sino para ti;
pues somos un público bastante grande el uno para el otro». Se explicita así que estas
epístolas serán un sucedáneo íntimo del anfiteatro. De esta manera, Séneca carac-
teriza la búsqueda de la virtus no por el rechazo de los espectáculos per se, sino por
la apelación a espectáculos de diferente naturaleza (Ker, 2009: 120). Según veremos,
Séneca aprovechará el poder de la metáfora para trasladar al lector de un espectá-
culo a otro y, en su teatro epistolar de la virtus, producirá una visión revisada, esti-
lizada, de estas escenas de muerte (Gunderson, 2015): la muerte como espectácu-
lo sangriento será transmutada a lo largo de la colección en el punto central de la
meditatio del filósofo con miras a actualizarla en una performance ejemplar.

MEDITATIO MORTIS EN LA EPIST. 54: UN ENSAYO CON MIRAS 
A LA PERFORMANCE EJEMPLAR DEL DRAMA DE LA MUERTE

Enfrentar el miedo a la muerte es un desafío central para la vida humana.
En la apertura de la colección el foco está puesto en el tema del tiempo. De acuer-
do con esto, Séneca enfatiza nuestra naturaleza de seres mortales (cf. «mortalium»,
epist. 1, 3) y, al poner el acento en las manifestaciones del carácter irrevocable de
la muerte durante nuestra vida, invita a Lucilio a concentrase en la singularidad de
cada día a fin de descubrir la presencia de la muerte allí mismo (epist. 1, 2). Asimismo,
desde el comienzo de la colección, el ego epistolar nos invita a realizar un abrazo
asertivo de los límites: limitar las lecturas (epist. 2, 4-5), los viajes (epist. 2, 1), la compa-
ñía (epist. 3, 2), los deseos (epist. 5, 7). El tema de la muerte es omnipresente a lo largo
de la colección y, para hacer frente a los temores que genera, como ya adelantamos,
lo que Séneca ofrece como remedio es una técnica espiritual, un ejercicio preparato-
rio, la meditatio cotidiana, prolongada y continua31, con la promesa de que esta nos
permitirá «aguardar serenos aquella última hora cuyo temor provoca la inquietud
en todas las demás» («ultimam illam horam placidi exspectare cuius metus omnes alias
inquietas facit», epist. 4, 9). Como apunta Courtil, 2023: 50-51, esta necesidad de
familiarizarse con el dolor anticipándolo con el pensamiento reposa sobre la idea de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
4

30 Cf. Sen. epist. 7, 11: «egregie hoc — Epicurus, cum uni ex consortibus studiorum suo-
rum scriberet: ‘haec’ inquit ‘ego non multis, sed tibi; satis enim magnum alter alteri theatrum sumus’.
ista, mi Lucili, condenda in animum sunt, ut contemnas uoluptatem ex plurium adsensione uenientem»
(«Esto lo expresó bellamente Epicuro, cuando escribía a uno de sus compañeros de estudio: ‘esto lo digo
no para muchos sino para ti; pues somos un público bastante grande el uno para el otro’. Estos pensa-
mientos, mi querido Lucilio, debes conservarlos en tu espíritu, para que puedas desdeñar el placer que
proviene del aplauso de la mayoría»). Cf. Usener, Epicurea, fr. 208.

31 Cf., e.g., «adsidua meditatio»: epist. 82, 8; «cot(t)idiana meditatio»: benef. 7, 2, 1 ; epist. 16,
1; «longa meditatio»: epist. 70, 27.



que es la novitas de un suceso, su carácter imprevisto, lo que lo vuelve difícil de sopor-
tar: por una parte, porque es más fácil sobrellevar aquello que ha sido previsto, en
tanto el choque es menos violento; por otra parte, porque tememos de antemano
aquello que nos es desconocido e inhabitual32.

El aspecto repetitivo de la meditatio y sus asociaciones con el teatro buscan
una progresión gradual que va de la teoría a la práctica, del ensayo a la performance.
Siguiendo una larga tradición que se remonta al Fedón de Platón33, Séneca conside-
ra que la meditatio mortis es la más necesaria de todas las meditationes, ya que, a dife-
rencia de los ejercicios para enfrentar la pobreza, el dolor o la nostalgia de los seres
queridos, se trata de la única preparación que algún día se nos exigirá poner en prácti-
ca (epist. 70, 18). La primera mención de la práctica de la meditatio en las cartas coinci-
de con su primera discusión sobre el tema de la muerte: «practica esto cada día, para
que puedas abandonar con espíritu sereno la vida» («hoc cotidie meditare, ut possis
aequo animo vitam relinquere», epist. 4, 5). La habilidad de «abandonar con espíri-
tu sereno la vida» es caracterizada más adelante como «una gran cosa, que exige largo
aprendizaje» («magna res…et diu discenda», epist. 30, 4). En las Epistulae morales
la meditatio mortis se vuelve un hábito serializado: Séneca construye un texto que se
define por su repetición (una carta sigue a la otra), pero que al mismo tiempo puede
terminar en cualquier momento. Estas dos características del texto epistolar brindan
al lector un marco para pensar no solo su propia muerte, sino también la muerte
del autor (Ker, 2009: 147).

Ahora bien, en la epist. 54 la meditatio mortis deja de ser un ejercicio mera-
mente anticipatorio y se convierte en una experiencia vivida34. Ya hace algunos años
Mazzoli (1991) demostró que nada resulta aleatorio en un incipit epistolar seneca-
no, pues este posee siempre una importancia saliente para el mensaje filosófico de
la epistula. La sección anecdótica o autobiográfica de esta carta (§§1-3; §6), que
funcionará como disparadora de la sección parenética (§§3-5; §7), comienza con
la evocación del estado de salud de Séneca. Según veremos, la carta en su totalidad
girará en torno a la imagen de la enfermedad conocida como suspirium, posiblemen-
te asma35, que deviene imagen de la vida, y su estrecha proximidad con la muerte:

Longum mihi commeatum dederat mala valetudo; repente me invasit. ‘Quo genere?’
inquis. Prorsus merito interrogas: adeo nullum mihi ignotum est. Uni tamen morbo
quasi assignatus sum, quem quare Graeco nomine appellem nescio; satis enim apte
dici suspirium potest. Brevis autem valde et procellae similis est impetus; intra horam

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
5

32 Cf. SEN., epist. 76, 34-35.
33 Recordemos que el Sócrates platónico pone la muerte en el corazón mismo del quehacer

del filósofo al definir la filosofía como una «práctica de la muerte» (μελέτη θανάτου: Pl. Ph., 81a).
34 Nuestro análisis sigue de cerca el excelente y detallado comentario de Berno, 2006: 113-157.
35 Cf. Berno, 2006: 123, y Courtil, 2015: 191-197. El fenómeno de la precaria salud del filó-

sofo como detonante de la reflexión filosófica ha sido estudiado exhaustivamente por Courtil, 2015:
127-146. Para otros pasajes epistolares en los que Séneca menciona su frágil estado de salud: cf., e.g.,
SEN., epist. 57; 78, 1-2 y 104, 1-3.



fere desinit: quis enim diu exspirat? Omnia corporis aut incommoda aut pericula
per me transierunt: nullum mihi videtur molestius. Quidni? aliud enim quidquid est
aegrotare est, hoc animam egerere. Itaque medici hanc ‘meditationem mortis’ vocant;
facit enim aliquando spiritus ille quod saepe conatus est. Hilarem me putas haec tibi
scribere quia effugi? Tam ridicule facio, si hoc fine quasi bona valetudine delector,
quam ille, quisquis vicisse se putat cum vadimonium distulit (§§1-3).

Una larga licencia me había concedido la enfermedad; pero de repente me atacó.
«¿Qué clase de enfermedad?», dices. Con toda razón lo preguntas: hasta tal punto
ninguna me es desconocida. Sin embargo, estoy casi consagrado a una en especial,
que no sé por qué debo designarla con nombre griego, pues con bastante precisión
puede llamarse «suspiro». Es, en efecto, un ataque muy breve y similar a una tormen-
ta: cesa prácticamente en menos de una hora. De hecho, ¿quién tarda más tiempo
en expirar? Todas las incomodidades del cuerpo, todos sus peligros han pasado por mí:
ninguna me parece más molesta. ¿Y cómo no? En cualquier otra uno está enfermo,
en esta exhala el alma. Por eso a esta los médicos la llaman «preparación para la
muerte», porque semejante respiración logra alguna vez lo que a menudo intentó.
¿Piensas que te escribo estas cosas con alegría porque las superé? Si me complaciera
con este desenlace como si tuviera buena salud, actuaría tan ridículamente como aquel,
sea quien fuere, que piensa haber ganado el pleito porque aplazó la comparecencia.

Según se advierte, estos tres primeros párrafos, en los que se sitúa el ataque de asma,
juegan con el contraste mala / bona valetudo, contraste solo aparente en vista del carác-
ter ineluctable e inminente de la muerte. Con miras a la presentación ejemplar de
sí mismo, este ataque es presentado con un marcado vocabulario militar, que enca-
rece su virulencia (commeatum, invasit, impetus). Particular relieve adquiere la discu-
sión sobre el nombre de la enfermedad (§§1-2), que toca un problema nada menor
para los escritores latinos: la reproducción de términos griegos, en particular térmi-
nos técnicos. Si bien Séneca toma posición en contra de los calcos, las observaciones
filológicas no son un fin en sí mismo, sino que tienen por finalidad la introducción
del tema central de la carta: la meditación sobre la muerte. Nada mejor para esto
que una enfermedad súbita, imprevisible, denominada meditatio mortis, en la cual
el spiritus (la respiración, pero también el aliento vital, polisemia aquí explotada
plenamente) lucha por salir del cuerpo: esto se convertirá en punto de partida de
la reflexión sobre el temor a la muerte y su consistencia ontológica. La presentación
del ataque de asma que el ego epistolar lleva a cabo constituye, al mismo tiempo, una
puesta en escena de sí, que apunta a la construcción de la figura del filósofo tal como
él la entiende: advertimos que no ofrece de sí mismo la imagen de un superhombre,
de la talla de un Catón o un Mucio Escévola, que superan sin dificultad cualquier
sufrimiento físico, sino la de un guía más accesible, un enfermo que soporta sus males
con coraje gracias a la filosofía práctica que le presenta al lector36. Según se advierte,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
6

36 Como indica Courtil, 2012: 97-98, «Loin des modèles idéalisés, l’auteur construit l’ethos
d’un guide plus accessible, moins éloigné de ses disciples, car simplement humain».



Séneca construye su ethos discursivo aludiendo a su condición de enfermo crónico
y fundando su auctoritas en una pericia total en todo género de enfermedades («nullum
mihi ignotum est…omnia corporis aut incommoda aut pericula per me transierunt»).
Prepara así el terreno para lo que afirmará más adelante en la colección: la enferme-
dad no sólo ofrece amplias posibilidades para el ejercicio de habilidades espirituales,
sino que, al mismo tiempo, brinda a quien la padece la oportunidad de presentar un
spectaculum ejemplar de virtus («est, mihi crede, virtuti etiam in lectulo locus», epist.
78, 21). Roller (2001) ha estudiado muy bien cómo Séneca lleva a cabo una selección
y reinterpretación del canon de exempla virtutis, que va de la mano de una explí-
cita redefinición de virtus en la que se van debilitando las valencias militares de este
concepto y se impone una acepción fundamentalmente ética, moral, de este término.
La arena en la que este nuevo tipo de virtus se pondrá en juego ya no es el campo
de batalla, sino la lucha contra la adversidad. Las pasiones, en particular, el miedo
a la muerte, son ahora el enemigo a enfrentar, y triunfar en esta batalla eclipsa en
importancia cualquier otra lucha37. 

Como vemos, el ataque súbito, en el que el spiritus intenta salir del cuerpo,
como lo hará un día definitivamente, es caracterizado por su brevitas. No obstante,
la iunctura oximorónica («quis…diu exspirat?») refuerza la analogía entre muerte
y asma, y subraya que esta última se diferencia de todas las demás enfermedades en
cuanto a que no da la sensación de estar enfermo, sino de morir. La singularidad del
asma es fuertemente enfatizada por la antítesis («aliud…aegrotare est / hoc animam
egerere») y por la yuxtaposición asindética.

Vemos también que, en consonancia con la presentación de sí como un guía
más accesible, Séneca expone su debilidad, no solo fisiológica, sino también psicoló-
gica («nullum mihi videtur molestius», §2), a saber, su aversión por el asma, debida
a su proximidad con la muerte, a la que antes en la colección afirmó no temer («non
timide», epist. 26, 5). Coincidimos con Berno, 2006: 127, en que no se trata de una
contradicción sino, como a menudo ocurre en Séneca, de una «evolución espiritual»
circunscrita en el breve espacio de una carta. La anécdota viene contextualizada por
lo vivido por el filósofo (que admite su debilidad), luego deviene punto de partida
para la discusión filosófica (que a Séneca le da la fuerza necesaria para despreciar
la muerte). El exordio de la carta asume así una función estructural, ya sea en la econo-
mía de la ficción epistolar, ya como propedéutico a la argumentación que sigue:

Ego vero et in ipsa suffocatione non desii cogitationibus laetis ac fortibus acquiescere.
‘Quid hoc est?’ inquam ‘tam saepe mors experitur me? Faciat: [at] ego illam diu
expertus sum.’ ‘Quando?’ inquis. Antequam nascerer. Mors est non esse. Id quale sit

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
7

37 Cf. SEN., epist. 71, 37. Si bien la muerte es un indiferente, en términos estoicos, Séneca
reconoce que no es algo fácil de ignorar (epist. 82, 16). Por tal motivo, para enfrentar el miedo que
produce, debe recurrirse a ejercicios prácticos, en particular, a ensayos regulares de visualizar las más
terribles experiencias soportadas valientemente. Como insiste en la epist. 82, todo esto resultará mucho
más efectivo que ponderar sobre el significado de las palabras o perderse en silogismos que intenten
demostrar con argumentos que la muerte no es un mal.



iam scio: hoc erit post me quod ante me fuit. Si quid in hac re tormenti est, necesse
est et fuisse, antequam prodiremus in lucem; atqui nullam sensimus tunc vexationem.
Rogo, non stultissimum dicas si quis existimet lucernae peius esse cum exstincta est
quam antequam accenditur? Nos quoque et exstinguimur et accendimur: medio
illo tempore aliquid patimur, utrimque vero alta securitas est. In hoc enim, mi Lucili,
nisi fallor, erramus, quod mortem iudicamus sequi, cum illa et praecesserit et secu-
tura sit. Quidquid ante nos fuit mors est; quid enim refert non incipias an desinas,
cum utriusque rei hic sit effectus, non esse? (§§3-5).

Aun así yo, incluso en un estado de sofocación, no dejé de encontrar alivio en pensa-
mientos gratos y reconfortantes. «¿Qué es esto?», me decía, «¿tan a menudo me pone
a prueba la muerte?» Que lo haga. De hecho, yo la he experimentado por un tiempo
considerable. «¿Cuándo?», preguntas. Antes de nacer. La muerte es el no ser. En qué
consiste esto ya lo sé: será después de mí lo que fue antes de mi existencia. Si en esta
situación hay algo de sufrimiento, es necesario haberlo experimentado también antes
de que surjamos a la vida; ahora bien, entonces no sufrimos vejación alguna. Te lo
pregunto: ¿no dirías que alguien es muy necio si considerara que la lámpara, una vez
apagada, se encuentra en un estado peor al que tenía antes de encenderse? También
nosotros nos apagamos y nos encendemos; en el período intermedio experimen-
tamos algún sufrimiento, pero en uno y otro extremo hay una plena seguridad. En
esto, en efecto, si no me engaño, nos equivocamos, mi querido Lucilio: en que consi-
deramos que la muerte viene a continuación, cuando ella nos ha precedido y nos
seguirá. Todo lo que estuvo antes de nosotros fue muerte. ¿Qué importa que no
empieces o que acabes, cuando el resultado de una y otra cosa es el no ser?

El pasaje de la anécdota a la reflexión moral es presentado por el ego epistolar como
meditación sobre su experiencia. En ella, se destaca, en primer lugar, la anfibología
de acquiescere («encontrar alivio / morir»)38. Según vemos, esta sección parenética de
la carta pone en escena las cogitationes con las que Séneca afirma haberse consola-
do a sí mismo durante su crisis asmática. De estos pensamientos (cogitationes) se
predican las cualidades de laetae ac fortes, dos términos que suelen atribuírsele al sabio
estoico y a su actitud para enfrentar al destino y la muerte, en particular. 

Ahora bien, para alejar la perturbación que produce la proximidad de la
muerte, resulta de suma importancia discurrir con quienes se han encontrado próxi-
mos a ella, («secundum illam», epist. 30, 9), como Séneca en esta ocasión, pues este
tipo de discurso, por el solo hecho de pronunciarse frente a una muerte cercana, goza
de mayor crédito («hic vero plurimum apud me auctoritatis habuit, cum loqueretur
de morte vicina», epist. 30, 7). De esta manera, la meditatio mortis en medio de un
ataque de asma tiene un valor agregado, pues el filósofo la realiza en un estado de
hipoxia, próximo a la muerte, a la manera de Aufidio Baso (epist. 30) o de Julio Cano.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
8

38 Cf. OLD, s.v. 4 y 2.



A propósito de estas dos figuras modélicas, es interesante poner en diálogo la carta
que estamos analizando, en primer lugar, con la epist. 30, en la que se promueve explí-
citamente el exemplum de Baso, aunque en ella el ego epistolar también se configura
como un modelo de alguien que está aprendiendo a morir bien, pero su ejemplari-
dad opera de un modo diferente a la de Baso: mientras que Baso aprende de mane-
ra directa, por su propia experiencia, sobrellevando el debilitamiento extremo de su
cuerpo y glosando este proceso y su significado, el ego epistolar se presenta en proce-
so de aprendizaje de la misma lección (cómo morir bien) a la distancia, observando
y haciendo un registro textual sobre la experiencia de Baso y su propia reacción ante
ella39. En la epist. 54, la dramática presentación del ataque de asma, simulacro de la
muerte, ofrece al ego epistolar la oportunidad de pasar de la contemplación a la acción.
Tanto en el caso de Baso como en el del ego epistolar se establece un contraste tajan-
te entre la fragilidad del cuerpo y la fortaleza del alma: también Baso, pese a la debi-
lidad («imbecillitas», §2) de su cuerpo senil («in senili corpore», §2), comparado con
un navío maltrecho («navigio dehiscenti», §2) y con un edificio carcomido («in putri
aedificio», §2), se encuentra «fortis laetusque» (§3) en presencia de la muerte («in
conspectu mortis», §3). La distancia con la que tanto Baso como Séneca pueden
contemplar su propio fin como si no fuese propio es resultado de la acción libera-
dora de la filosofía, capaz de eliminar el principal obstáculo que impide a los hombres
vivir la clase de vida que la naturaleza quiere para ellos: el miedo a la muerte40.

Por otra parte, la figura de Julio Cano adquiere particular relieve en la presen-
tación de sí que hace aquí el ego epistolar. Recordemos que Julio Cano es un persona-
je condenado a muerte por Calígula, cuyo recuerdo Séneca evoca de manera sumamen-
te elaborada en De tranquillitate animi (14, 4-10)41. Se trata de una figura desconocida
por otras fuentes, a la que el escritor rescata del olvido asignándole el estatus de exem-
plum por su despliegue de tranquillitas y constantia en sus momentos finales. Con
todo, además de estas cualidades, lo que se destaca de Julio Cano es precisamente
lo que el ego epistolar mismo realiza en esta epist. 54, esto es, el hecho de que este
personaje asigne al momento de la muerte una función heurística, concibiéndola
como una frontera en la que pueden realizarse nuevos descubrimientos filosóficos
para ser comunicados a la audiencia de los vivos (Ker, 2009: 5). Séneca, al igual que
Julio Cano, también busca aprender algo de la proximidad de la muerte, ya que esto

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 6
9

39 A propósito de esta carta, cf. Correa (2017) y Berno (2020).
40 El diálogo De tranquillitate animi pone el foco en el miedo a la muerte, considerándolo

como una emoción profundamente desestabilizadora, que, en caso de no ser controlada, puede trasto-
car completamente la vida: «male vivet quisquis nesciet bene mori» (11, 4) («Vive mal quien no sabe
morir bien»).

41 Aunque la fecha de composición de este diálogo no es segura, es probable que sea cercana
a la de las Epistulae. Como sostiene Mutschler, 2014: 153, «Several interpreters take the dialogue
to reflect more precisely Seneca’s situation around AD60 when, after the murder of Agrippina, the
philosopher was already considering his retreat from the court».



es lo que, a sus ojos, caracteriza al filósofo42. Otra razón que nos permite pensar
que el retrato que el filósofo construye de sí mismo en esta carta recupera la figu-
ra de Julio Cano es que su exemplum no pertenece a un tiempo lejano y, por lo
tanto, es presentado en el diálogo con la intención de mostrar al lector que el compor-
tamiento ejemplar resulta posible aun en el presente43. Otro tanto se puede afirmar
a propósito de la recuperación de la figura de Aufidio Baso. Por lo tanto, la evocación
de ambos personajes colabora con la presentación ejemplar que Séneca busca hacer
de sí mismo en esta carta. 

De acuerdo con lo que se expone en los párrafos 3-5, si el ataque de asma
es un sucedáneo de la muerte, Séneca ha pasado la prueba con creces, pues le hace
frente con absoluta tranquilidad. La imagen que nos presenta de sí mismo en su drama-
ticidad ennoblece la reacción del filósofo, ya de por sí encomiable, pues durante el
asalto de la enfermedad se muestra capaz de mantener la calma a través de la medita-
tio. En efecto, mientras se encuentra falto de oxígeno no deja de exhortarse a sí mismo
a no temer a la muerte con argumentos más epicúreos que estoicos concentrándose
en la analogía entre vida y muerte, el prenderse y apagarse de una lámpara y en el
concepto de la muerte como no ser. Asimismo, se muestra capaz de discurrir con
absoluta coherencia y de exponer con argumentos que el temor al más allá está priva-
do de fundamento: después de la muerte se verifica para nosotros la misma situación
que antes de nuestro nacimiento, es decir, la total insensibilidad. El tiempo que prece-
de a nuestro nacimiento coincide con el que sigue a nuestra muerte desde el punto
de vista ontológico en cuanto al no ser. De hecho, la inconsistencia ontológica de
la muerte se condensa en el uso de la negación «mors est non esse» (§4). Esta argu-
mentación, que se coloca en neto contraste con la tesis de la inmortalidad del alma44,
es conocida como «argumento de la simetría» (Long, 2019: 157) y su objetivo es desar-
ticular el miedo a la muerte a partir de establecer una similitud o equivalencia entre
la existencia prenatal y la post mortem45. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
0

42 Cf. SEN., dial. 9, 14, 10: «Ecce in media tempestate tranquillitas, ecce animus aeternitate
dignus, qui fatum suum in argumentum ueri uocat, qui, in ultimo illo gradu positus, exeuntem animam
percontatur, nec usque ad mortem tantum, sed aliquid etiam ex ipsa morte discit: nemo diutius philo-
sophatus est» («He aquí la tranquilidad en plena tormenta, he aquí un espíritu digno de la eternidad,
que invoca su destino como medio de demostrar la verdad, que, puesto en el último escalón, interroga
a su alma fugitiva y aprende cosas no solo hasta la muerte, sino incluso de la muerte misma: nadie
ha sido filósofo por más tiempo»).

43 Cf. SEN., dial. 9, 14, 4: «Canus Iulius, vir in primis magnus, cuius admirationi ne hoc quidem
obstat quod nostro saeculo natus est…» («Julio Cano, en verdad un gran hombre, cuya admiración
ni siquiera la impide el hecho de que nació en nuestra época»). Cf., asimismo, Mayer, 1991: 152.

44 En la obra de Séneca el problema del destino ulterior del alma es una cuestión abierta,
que el filósofo configura en los términos de la llamada «alternativa socrática», de acuerdo con la cual
la muerte «nos destruye o nos libera» (epist. 24,18). Los estudiosos denominan así a este dilema, en
tanto es Sócrates el que lo presenta en el final de la Apología de Platón: la muerte o bien supone el
fin absoluto del individuo o bien el pasaje hacia una vida nueva y mejor (Ap. 40c s.). Para una sín-
tesis de este problema, cf. Setaioli, 2000.

45 El argumento de la simetría contra el miedo a la muerte es utilizado por Lucr. 3, 832-43
y 972-77. Cf., asimismo, SEN., epist. 77, 11. A propósito del argumento de la simetría, es importante



Advertimos también en los párrafos 3-5 una idea que en Séneca aparece más
explícitamente formulada que en otros escritores del período: la muerte constitu-
ye una prueba (experitur) decisiva, reveladora, para la valoración de la propia vida;
la muerte es el momento de la verdad, una experiencia en la que se caen todas las
máscaras46. El hecho de que la muerte constituye la prueba definitiva del carácter
de un individuo se había explicitado ya antes en la colección, en la epist. 26, una carta
que se destaca por presentar el momento de la muerte como aquel en que se depo-
nen todos los ardides teatrales sostenidos a lo largo de la vida:

Ego certe, velut appropinquet experimentum et ille laturus sententiam de omnibus
annis meis dies venerit, ita me observo et alloquor: nihil est’ inquam ‘adhuc quod
aut rebus aut verbis exhibuimus; levia sunt ista et fallacia pignora animi multisque
involuta lenociniis: quid profecerim morti crediturus sum. Non timide itaque compo-
nor ad illum diem quo remotis strophis ac fucis de me iudicaturus sum, utrum loquar
fortia an sentiam, numquid simulatio fuerit et mimus quidquid contra fortunam
iactavi verborum contumacium. [6] Remove existimationem hominum: dubia
semper est et in partem utramque dividitur. Remove studia tota vita tractata: mors
de te pronuntiatura est. Ita dico: disputationes et litterata colloquia et ex praeceptis
sapientium verba collecta et eruditus sermo non ostendunt verum robur animi; est
enim oratio etiam timidissimis audax. Quid egeris tunc apparebit cum animam ages.
Accipio condicionem, non reformido iudicium’ (§§4-6).

En cuanto a mí, como si se aproximara la prueba y se presentara aquel día que
pronunciará sentencia sobre toda mi vida, de esta manera me analizo y me digo:
«Nada vale hasta ahora cuanto he demostrado con hechos o palabras; son estas fúti-
les garantías del alma, engañosas, envueltas en multitud de insidias; el juicio sobre
cuánto he progresado he de confiarlo a la muerte. Así pues, sin temor me preparo
para aquel día en que, rechazados ardides y disfraces, he de juzgar sobre mí mismo:
si digo frases valerosas o las siento, si hubo simulación y farsa en cuantas expresio-
nes lancé contra la fortuna. Deja a un lado la opinión de los hombres: es siempre
oscilante y se divide yendo de una parte a otra. Deja a un lado los estudios en los que
te ocupaste a lo largo de tu vida, la muerte va a emitir sentencia sobre ti. Así lo

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
1

precisar que el hecho de que Lucrecio lo utilizara en el libro tercero de su poema ha llevado a algunos
críticos a considerarlo como epicúreo, pero Séneca nunca atribuye este argumento a Epicuro. Como
tragediógrafo es probable que haya estado familiarizado con la comparación entre la muerte y la no
existencia prenatal que establece Eurípides en Troyanas, tragedia representada más de setenta años antes
del nacimiento de Epicuro. Es factible que Séneca considerara este argumento como propiedad común.
Con todo, sea que se atribuya o no este argumento a Epicuro, sus supuestos son indudablemente epicú-
reos, particularmente la suposición de que el alma no existe después de la muerte (Long, 2019: 162).
También Berno (2006: 129) señala que el hipotexto más plausible de la meditatio mortis senecana en
la epist. 54 es Epicuro, no solo porque este último es citado como maestro de la meditación sobre
la muerte en la epist. 26, 8 («Epicurus…ait ‘meditare mortem’»), sino también porque la tesis desple-
gada en el párrafo 4 retoma explícitamente los párrafos 124-125 de la Carta a Meneceo.

46 La muerte es calificada en SEN., epist. 26, 4 como experimentum, sustantivo derivado de experior.



mantengo: los debates y coloquios doctrinales, las máximas sacadas de las enseñan-
zas de los sabios y una conversación erudita no manifiestan la verdadera fortaleza
del alma, pues hasta el lenguaje de los más tímidos es osado. La calidad de tus obras
se mostrará cuando entregues tu alma. Acepto el acuerdo, no me asusta el juicio».

Volvamos a la epist. 54. Una vez finalizado el acceso, con la respiración aun
jadeante, Séneca concluye la carta con la invitación a morir con coraje, como si fuese
nuestro deseo, es decir, sin intentar rebelarse contra lo que el destino ha establecido: 

His et eiusmodi exhortationibus –tacitis scilicet, nam verbis locus non erat– alloqui
me non desii; deinde paulatim suspirium illud, quod esse iam anhelitus coeperat,
intervalla maiora fecit et retardatum est. At remansit, nec adhuc, quamvis desierit,
ex natura fluit spiritus; sentio haesitationem quandam eius et moram. Quomodo
volet, dummodo non ex animo suspirem. Hoc tibi de me recipe: non trepidabo ad
extrema, iam praeparatus sum, nihil cogito de die toto. Illum tu lauda et imitare
quem non piget mori, cum iuvet vivere: quae est enim virtus, cum eiciaris, exire?
Tamen est et hic virtus: eicior quidem, sed tamquam exeam. Et ideo numquam eici-
tur sapiens quia eici est inde expelli unde invitus recedas: nihil invitus facit sapiens;
necessitatem effugit, quia vult quod coactura est. Vale (§§6-7). 

Con estas y otras exhortaciones por el estilo (mudas, evidentemente, pues no había
lugar para las palabras) no dejé de alentarme. Luego, poco a poco, el «suspiro» aquel,
que comenzaba a ser ya un jadeo, se produjo a mayores intervalos hasta que cesó.
Con todo, algo quedó, y ni siquiera ahora, aunque haya cesado, la respiración fluye
de manera natural. Experimento cierto titubeo y lentitud. Que sea como quiera, con
tal de no afligirme por mi alma. De mi parte, recibe esta garantía: no temblaré en
el último momento, estoy ya preparado, nada planeo que se extienda a lo largo de
todo un día. Alaba e imita a quien no le aflige la muerte, aunque le agrade la vida.
¿Qué valor hay en salir, cuando a uno lo echan? Sin embargo, aquí también hay un
valor: soy echado, pero con la impresión de que me voy. Por ello el sabio nunca es
echado, pues se echa a uno cuando se le expulsa de aquel lugar del que se retira
contra su voluntad, y el sabio nada hace contra su voluntad. Ha rehuido la nece-
sidad porque desea lo que esta le va a imponer. Adiós. 

El paréntesis destaca la gravedad de la crisis, así como la distinción entre el cuerpo
de Séneca, agotado por el ataque e incapaz de emitir sonido, y su alma, la prima donna
del drama que aquí se nos presenta, intacta y perfectamente capaz de meditar sobre
la muerte. A continuación, el ego epistolar enfatiza su indiferencia con respecto a esta
afección, siempre y cuando su alma se mantenga a salvo («quomodo volet, dummo-
do non ex animo suspirem»). Para reforzar aún más la idea de que esta carta nos
presenta una suerte de pequeño drama en formato epistolar resulta notable también
destacar la evolución que se verifica en el ego epistolar: en efecto, en el principio de
la carta advertíamos su subordinación frente a la mala valeduto («me invasit», §1);
en el final, la posición del sujeto se invierte, creando un efecto de aprosdóketon («non
trepidabo ad extrema»). Digno de nota es también el empleo del verbo recipio, térmi-
no técnico del léxico jurídico-económico. De acuerdo con Berno, 2006: 151, en
este contexto, la afirmación «hoc tibi de me recipe» asume el relieve de un legado

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
2



testamentario. Estas palabras recuerdan la descripción de Tácito del último día de
Séneca (ann. 15, 60-64), en la cual el filósofo recibe interritus la orden de morir.
Tácito enfatiza su coraje y calma (ann.15, 61, 2); refiere que Séneca recordó a sus
amigos sus convicciones filosóficas y la larga preparación mental que habían hecho
para enfrentar las contingencias de ese momento extremo (ann.15, 62, 2). Además,
señala que Séneca disponía de un poco de cicuta (ann.15, 64, 3), detalle con el que
nos muestra cuál es el modelo de muerte que el filósofo tenía en mente: somos invi-
tados a contemplar su exitus como una nueva puesta en escena de la muerte de Sócra-
tes. A pesar de que el texto de Tácito nos presenta a Séneca como un imitador de
Sócrates, nuestro autor se diferencia del filósofo griego por pensar en la influencia
que dejará en el mundo tras su muerte. Esto se evidencia en el acto mundano de pedir
las «tablillas de su testamento» («testamenti tabulas», ann. 15, 62, 1), aunque este
intento resulta frustrado y Séneca se dirige entonces a sus amigos para legarles (testa-
tur) la «imagen de su vida» («imaginem vitae suae relinquere testatur», ann. 15, 62,
1). La afirmación «hoc tibi de me recipe» presente en epist. 54, 7 resuena en el empleo
del verbo testatur por parte del historiador y configura la ejemplar imago vitae suae
de Séneca como un legado no monetario, que reemplaza el legado material, supe-
rándolo en alcance e importancia47. 

Para continuar con el análisis de la carta, la declaración «iam praeparatus
sum» constituye una referencia explícita a la práctica estoica de la praemeditatio futu-
rorum malorum, mientras que la aseveración «nihil cogito de die toto» recuerda la
declaración programática con la que es introducida la anécdota sobre un cierto Pacuvio
en la epist. 12 («itaque sic ordinandus est dies omnis tamquam cogat agmen et con-
summet atque expleat vitam», epist. 12, 8), quien ningún día dejó de celebrar su
propio entierro. Si bien ensayar mentalmente la propia muerte y considerar que cada
día puede ser el último es un ejercicio recomendable para el proficiens como recor-
datorio de que la muerte puede llegar en cualquier momento, la necesidad que este
personaje tiene de repetir a diario este rígido ritual apotropaico lo configura como
un exemplum e contrario de todo lo que el ego epistolar ha enfatizado a lo largo de
la epist. 5448. En efecto, Pacuvio, lejos de haber aprendido cómo morir bien, reconci-
liándose así con su propia mortalidad, es un esclavo del miedo a la muerte49. De esta

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
3

47 A propósito de la superioridad de este legado inmaterial, es interesante que Séneca en las
epist. enfatiza la influencia permanente de los magni viri del pasado, incluso después de la muerte:
«Cogita quantum nobis exempla bona prosint: scies magnorum virorum non minus praesentiam esse
utilem quam memoriam» («Considera cuánto nos aprovechan los buenos ejemplos: comprenderás que
la presencia de los grandes hombres no es menos útil que su recuerdo», epist. 102, 30).

48 En palabras de Edwards (2007: 176), «The would-be philosopher is encouraged to rehearse
his own death. For him it is a strategy to remind himself that death may strike at any moment. This
is one means among many to confront and overcome the fear of death. Such a rehearsal, we may
imagine, is not to be envisaged as something physically enacted; the crude antics of Pacuvius and others
are misguided. Rather the rehearsal is interiorized».

49 Cf. Habinek, 1982: 69, «Pacuvius is locked inside the circle that is his life, consigned to
endless, tedious repetition of the same action».



manera, la intertextualidad interna con la epist. 12 contribuye a reforzar la ejempla-
ridad de la actitud asumida por Séneca en la epist. 54, cuya teatralidad nada tiene
que ver con despliegues grandilocuentes.

El cierre de esta carta expone de modo paradojal y oximorónico («necessi-
tatem effugit, quia vult quod coactura est») un principio cardinal del estoicismo, expre-
sado en el célebre verso de Cleantes50 traducido por Séneca en la epist. 107, 1151, que
apunta a mostrar que resulta clave tener una clara visión filosófica de la relación entre
la razón humana y la necesidad, otro nombre de la Providencia, para estar dispuesto
a aceptar serenamente que esta, que ve más lejos que nosotros, sustituya nuestra racio-
nalidad por su propia racionalidad, y así poder seguir siendo agentes de nuestras
elecciones.

A modo de conclusión de lo analizado en las páginas precedentes, vale la pena
recapitular algunas cuestiones: la carta que examinamos confirma que en el teatro
ético del heroísmo estoico las miradas importan, tanto la del lector, como la que el
propio ego epistolar dirige sobre su experiencia. En este sentido, la puesta por escri-
to del ataque de asma en el theatrum íntimo de la carta le permite al ego epistolar
desdoblarse en tres instancias: dramaturgo, actor y espectador, y convertir su actuación
ejemplar en esta suerte de breve pieza dramática en prefiguración de la performance
definitiva, ejecutada durante su muerte forzada en el año 65 d.C., circunstancia que,
como ya señalamos, solo nos resulta accesible a través de representaciones posterio-
res, fundamentalmente a través del testimonio de Tácito en sus Annales. En efecto,
la actitud impertérrita mostrada frente al ataque de asma (sucedáneo de la muerte)
resultará uno de los puntos centrales del «guion» que van configurando cartas como
la que aquí hemos analizado, con miras a la performance última que, pese a las ambi-
güedades presentes en el testimonio de Tácito, fue ejemplar no solo por la constantia
exhibida, sino también por la plena armonía entre sermo y vita lograda en el momen-
to de la muerte, unicidad que el filósofo había anhelado desde siempre y por la que
había bregado toda su vida52. En cartas como la epist. 54, Séneca va disponiendo el

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
4

50 Cf. SVF 1, 527.
51 Cf. SEN., epist. 107, 11: «Duc, o parens celsique dominator poli, quocumque placuit: nulla

parendi mora est; adsum inpiger. Fac nolle, comitabor gemens malusque patiar facere quod licuit bono.
Ducunt volentem fata, nolentem trahunt» («Condúceme, ¡oh padre, señor del encumbrado cielo!, donde-
quiera te plazca: nada me retiene para obedecerte; aquí estoy sin vacilar. Mas suponte que me resista, te
acompañaré entre lamentos y, contrariado, soportaré lo que he podido realizar complacido. Al que está
resuelto los hados lo conducen, al que se resiste lo arrastran»).

52 Cf. en este sentido, SEN., epist. 120, 22: «Magnam rem puta, unum hominem agere… Hoc
ergo a te exige, ut qualem institueris praestare te, talem usque ad exitum serves; effice ut possis lauda-
ri, si minus, ut adgnosci» («Considera que es una gran cosa representar un mismo personaje… Por lo
tanto, exígete conservarte hasta el final tal como has decidido mostrarte; obra de modo tal que puedas
ser alabado, pero si no, al menos reconocido»).



escenario para ser recordado por su muerte audaz y dramática, que, en algún senti-
do, rescribe y resignifica toda su vida53. 

RECIBIDO: enero 2025; ACEPTADO: febrero 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
5

53 Cf. Edwards, 2007: 111: «Here, at least, he is judged no hypocrite. Seneca’s death in a sense
rewrites his life». 



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

EDICIONES

CASTIGLIONI, L. (1948): Dialogorum libri IX-X: De tranquillitate animi, De brevitate vitae, Paravia, Torino.

REYNOLDS, L. D. (1965):L. AnnaeiSenecae adLucilium Epistulae Morales, Oxford University Press, Oxford.

VON ARMIN, H. (1903-1905): Stoicorum Veterum Fragmenta, Teubner, Leipzig, (3 vols.; vol. 4 Index por
M. ADLER, Leipzig, 1924).

ESTUDIOS

AYGON, J. P. (2016): Ut scaena, sic vita. Mise en scene et dévoilement dans les oeuvres philosophiques et drama-
tiques de Sénèque, Éditions de Boccard, Paris.

BARTSCH, S. (1994): Actors in the audience: theatricality and doublespeak from Nero to Hadrian, Harvard
University Press, Cambridge, MA.

BARTSCH, S. (2006): The mirror of the self: sexuality, self-knowledge, and the gaze in the early Roman
Empire, University of Chicago Press, Chicago.

BERNO, F. R. (2006): L. Anneo Seneca, Lettere a Lucilio, libro VI, Le lettere 53-57, Pàtron, Bologna.

BERNO, F. R. (2020): «Aufidio Basso contro Catone il censore: Seneca emulo del De senectute nella
lettera 30», P. DE PAOLIS (ed.), XXXIX Certamen Ciceronianum Arpinas. Cicerone e Seneca Atti
dell’XI Simposio Ciceroniano, Arpino 10 maggio 2019, Rubbettino Editore, Catanzaro,
pp. 61-90.

CHAMPLIN, E. (2003): Nero, Harvard University Press, Cambridge, Mass.

CORREA, S. (2017): «Escritura y autoejemplaridad en la Epistula 30 de Séneca», Emerita 85: 95-115.

COURTIL. J. C. (2012): «Valetudinarius Seneca. Sénèque le Philosophe était-il un malade imaginaire?»,
Pallas 88: 83-102.

COURTIL, J. C. (2015): Sapientia contemprix doloris: Le corps souffrant dans l’oeuvre philosophique de
Sénèque, Latomus, Bruxelles.

COURTIL, J. C. (2023): «Les remedia doloris chez Sénèque: exercices spirituels contre la douleur physique
dans le stoïcisme et l’épicurisme», Vita Latina 203: 42-59.

CUGUSI, P. (1983): Evoluzione e forme dell’epistolografia latina nella tarda reppublica e nei primi due secoli
dell’impero, con cenni sull’epistolografia preciceroniana, Herder, Roma.

DYSON, S. L. (1970): «The Portrait of Seneca in Tacitus», Arethusa 3/1: 71-83.

EDWARDS, C. (1993): The Politics of Immorality in ancient Rome, Cambridge University Press, Cambridge. 

EDWARDS, C. (1997): «Self-scrutiny and Self-transformation in Seneca’s Letters», G&R 44/1: 23-38.

EDWARDS, C. (2007): Death in Ancient Rome, Yale University Press, New Haven-London.

EDWARDS, C. (2015): «Absent Presence in Seneca’s Epistles: Philosophy and Friendship», S. BARTSCH

- A. SCHIESARO (eds.), The Cambridge Companion to Seneca, Cambridge University Press,
New York, pp. 41-53.

FERRERO, A. M. (2014): «Lost and fragmentary works», G. DAMSCHEN - A. HEIL (eds.), Brill’s Companion
to Seneca. Philosopher and Dramatist, Brill, Leiden-Boston, pp. 207-212. 

GRIFFIN, M. T. (1976): Seneca: A Philosopher in Politics, Oxford University Press, Oxford.

GRIFFIN, M.T. (1986): «Philosophy, Cato, and Roman Suicide: I», «Philosophy, Cato, and Roman
Suicide: II», G&R 33: 64-77, 192-202.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
6



GUNDERSON, E. (2015): The Sublime Seneca. Ethics, literature, metaphysics, Cambridge University Press,
Cambridge.

HABINEK, T. (1982): «Seneca’s circles: Epist. 12.6-9», ClAnt 1: 66-69.

HADOT, I. (1992): Consolations, Payot & Rivages, Paris.

HADOT, P. (1999): Philosophy as a Way of Life. Spiritual Exercises from Socrates to Foucault, Blackwell,
Oxford.

HIJMANS, B. L. Jr. (1966): «Drama in Seneca’s Stoicism»,  TAPhA 97: 237-251. 

HILL, T. D. (2004): Ambitiosa Mors. Suicide and Self in Roman Thought and Literature, Routledge,
New York-London.

JONES, M. (2014): «Seneca’s Letters to Lucilius:Hypocrisy as a Way of Life», J. WILDBERGER - M. L. COLISH

(eds.), Seneca Philosophus, De Gruyter, Berlin-Boston, pp. 393-429.

KER, J. (2006): «Seneca, man of many genres», K. VOLK - G. D. WILLIAMS (eds.), Seeing Seneca Whole.
Perspectives on Philosophy and Politics, Brill, Leiden-Boston, pp. 19-41. 

KER, J. (2009): The Deaths of Seneca, Oxford University Press, Oxford.

LANA, I. (1991): «Le ‘Lettere a Lucilio’ nella letteratura epistolare», P. GRIMAL (ed.), Sénèque et la prose
latine, Fondation Hardt, Vandoeuvres-Genova, pp. 253-311.

LANGLANDS, R. (2018): Exemplarity Ethics in Ancient Rome, Cambridge University Press, Cambridge -
New York. 

LONG, A. G. (2019): Death and Immortality in Ancient Philosophy, Cambridge University Press, New York. 

MAYER, R. G. (1991): «Roman Historical Exempla in Seneca», P. GRIMAL (ed.), Sénèque et la prose latine,
Fondation Hardt, Vandoeuvres-Genova, pp. 141-176.

MAYER, R. G. (2008): «Roman Historical Exempla in Seneca», J. FITCH (ed.), Seneca, Oxford University
Press, Oxford, pp. 299-315. 

MAZZOLI, G. (1989): «L’ ‘Epistulae morales ad Lucilium’ di Seneca: Valore letterario e filosofico», Aufstieg
und Niedergang der Römischen Welt 36/2: 1823-1877.

MAZZOLI, G. (1991): «Effetti di cornice nell’epistolario di Seneca a Lucilio», A. SETAIOLI (ed.), Seneca
e la cultura, Edizione Scientifiche Italiane, Napoli, pp. 67-87.

MUTSCHLER, F.-H. (2014): «De tranquillitate animi», G. DAMSCHEN - A. HEIL (eds.), Brill’s Companion
to Seneca. Philosopher and Dramatist, Brill, Leiden-Boston, pp. 153-159.

NEWMAN, R. J. (1989): «Cotidie Meditare: Theory and Practice of the Meditatio in Imperial Stoicism»,
Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 2.36.3: 1473-1517. 

OLD = Oxford Latin Dictionary (1968), Oxford University Press, Oxford.

REYDAMS-SCHILS, G. (2005): The Roman Stoics: self, responsibility, and affection, University of Chicago
Press, Chicago.

ROLLER, M. (2001): Constructing Autocracy. Aristocrats and Emperors in Julio-Claudian Rome, Princeton
University Press, Princeton.

ROLLER, M. (2015): «Between unique and typical: Senecan exempla in a list», M. LOWRIE - S. LÜDEMANN

(eds.), Exemplarity and Singularity. Thinking through Particulars in Philosophy, Literature,
and Law, Routledge, London - New York, pp. 81-95.

SCHAFER, J. (2011): «Seneca’s Epistulae Morales as Dramatized Education», CPh 106.1: 32-52.

SETAIOLI, A. (2000): «Seneca e l’oltretomba», A. SETAIOLI (ed.), Facundus Seneca. Aspetti della lingua
e dell’ideologia senecana, Pàtron, Bologna, pp. 275-323.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
7



SQUILLANTE, M. (2003): «Il tempo della politica», A. DE VIVO Y E. LO CASCIO (eds.), Seneca uomo polí-
tico e l’età di Claudio e Nerone, Bari, pp. 159-175.

TRAINA, A. (1978): Lo Stile ‘drammatico’ del filosofo Seneca, Pàtron, Bologna.

VEYNE, P. (1995): Séneca y el estoicismo, FCE, México. 

WILCOX, A. (2012): The Gift of Correspondence in Classical Rome. Friendship in Cicero’s Ad Familiares
and Seneca’s Moral Epistles, The University of Wisconsin Press, Madison.

WOODMAN, A. J. (1993): «Amateur Dramatics at the Court of Nero: Annals 15.48-74», T. J. LUCE

- A. J. WOODMAN (eds.), Tacitus and the Tacitean Tradition, Princeton, pp. 104-28.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 5

7-
78

 7
8



EDICIÓN CRÍTICA DE PSEUDO-HIPÓCRATES, 
DE VENAE SECTIONE 

(EXTRACTO DE GALENO, DE CUR. RAT. PER VENAE SECT.)*

Elsa García Novo
Universidad Complutense (España)

egarcian@ucm.es

RESUMEN

Trece manuscritos griegos transmiten un tratadito sobre la flebotomía que atribuyen en su
mayoría a Hipócrates. Se trata en realidad de un extracto del Gal. De cur. rat. per venae sect.
Un estudio de la transmisión revela que se agrupan en tres familias, dos de las cuales remiten
a un arquetipo común con un ante quem 1375, mientras que la tercera se remonta a mediados
del siglo XIII. Cuatro códices de la familia mejor (p) aportan la secuencia de cuatro trataditos,
dos de ellos inéditos. Se presenta la edición de este pequeño texto basada en los seis manus-
critos del De curandi ratione más los trece de este extracto. Lo más interesante son algunas
lecciones que presenta el extracto, superiores a la transmisión directa del tratado original de
Galeno. Como los manuscritos de Galeno no suelen ser anteriores al siglo XIII (y eso que para
el De curandi disponemos del Laurentianus gr. 74.22, del s. XII), es posible encontrar buenas
lecciones dispersas en los extractos. 

PALABRAS CLAVE: Pseudo-Hipócrates, recepción de la Flebotomía de Galeno, tratados De venae
sectione.

EDITION OF PSEUDO-HIPPOCRATES, DE VENAE SECTIONE 
(EXCERPT FROM GALEN, DE CUR. RAT. PER VENAE SECT.)

ABSTRACT

Thirteen Greek manuscripts transmit a treatise on phlebotomy. Most of them attribute it
to Hippocrates. It is in fact an extract from Gal. De cur. rat. per venae sect. A study of the
transmission reveals that they are grouped into three families, two of which refer to a common
archetype with an ante quem 1375, while the third dates back to the middle of the 13th centu-
ry. Four codices of the better family (p) provide the sequence of four treatises on phlebotomy,
two of which are unpublished. The edition of this small text is based on the six manuscripts
of De curandi ratione plus the thirteen manuscripts of this extract. Of particular interest are
some of the lessons presented in the extract, which are superior to the direct transmission of
Galen's original treatise. As the manuscripts of Galen are not usually earlier than the 13th
century (even though for De curandi we have the Laurentianus gr. 74.22, from the 12th centu-
ry), it is possible to find good lessons scattered in the excerpts.

KEYWORDS: Pseudo-Hippocrates, reception of Galen’s Phlebotomy, De venae sectione treatises.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 7
9

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 79-96; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.04

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.04
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0003-4510-6725
mailto:egarcian@ucm.es


1. INTRODUCCIÓN

He consultado los tratados griegos que figuran catalogados como De venae
sectione en Diels (1905: 49, 52, 95, 112), Diels-Touwaide (Touwaide, 2021) y
PINAKES1: un total de setenta y tres manuscritos, alojados en veinte bibliotecas
de veinte ciudades. Aparte de los tres tratados de Galeno2, aparecen veinticinco grupos
de manuscritos que contienen textos diferentes. Otros autores han incluido en su obra
secciones dedicadas a este tema (sobre todo Oribasio, Aecio Amideno, Pablo de
Egina). Los manuscritos transmiten bajo el título Περὶ φλεβοτομίας otros muchos
tratados o secciones, declarándolos anónimos, o adscritos a diversos autores: entre
ellos, a Hipócrates y a Galeno.

En los Proyectos mencionados a pie de página estamos llevando a cabo la edi-
ción de los tres tratados de Galeno3, y me ha parecido importante ir haciendo públi-
cos los datos de los otros textos que he encontrado. Puede decirse que, en su mayoría,
los tratados, cortos o algo más extensos, que versan sobre la flebotomía, dependen
del galénico De curandi ratione per venae sectionem (en adelante, De curandi). 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
0

* Estudio elaborado dentro de los Proyectos «Estudios filológicos sobre la mujer en la medici-
na griega antigua: un enfoque multidisciplinar», PID2022-136236NB-I00, financiado por MCIN/AEI/
10.13039/501100011033/ FEDER, UE, y «Mujer, medicina y salud en la Grecia antigua: un acerca-
miento interdisciplinar a través de la edición de textos», (C-HUM-302-UGR23) de la Universidad
de Granada, cofinanciado por la Consejería de Universidad, Investigación e Innovación y por la Unión
Europea con cargo al Programa FEDER Andalucía 2021-2027.

1 https://pinakes.irht.cnrs.fr/, consultada en 12/12/2022.
2 El texto fundamental es el libro de Galeno Περὶ φλεβοτομίας θεραπευτικόν, que apare-

ce en el vol. 4 de la Aldina, 9v-14v. Charterius (10.428-452) le añadió una traducción latina, impre-
sa también por Kühn (11.250-316): De curandi ratione per venae sectionem. Incipit. Τοῖς περὶ φλεβο-
τομίας σκοπουμένοις ἓν μὲν καὶ πρῶτον ἐστὶ πρόβλημα. Explicit. τάσεως δ’ αἴσθησιν ἴσχοντος
τοῦ περὶ τὸ κέντρον τοῦ μυὸς παντός. Conservamos una traducción al hebreo, así como varias al latín.
Si bien los manuscritos que transmiten el texto griego completo no son muchos, sí lo son los que contie-
nen extractos. Hay que añadir a este tratado fundamental otros dos libros de Galeno. De venae sectione
adversus Erasistratum (Περὶ φλεβοτομίας πρὸς Ἐρασίστρατον βιβλίον), impreso en la Aldina (4.1-4),
Charterius (10.392-405) y Kühn (11.147-186). Charterius añade una traducción latina, que recoge
más adelante Kühn. Sezgin menciona una traducción al árabe (115, N. 57). Hay traducciones lati-
nas (Durling nr. 125). Incipit. Ἄξιον εἶναί μοι δοκεῖ ζητήσεως οὐ σμικρᾶς τί δή ποτε καὶ τἄλλα
τῆς τέχνης. Explicit. μείζονας ταῦτα τὰς ἄλλας βλάβας τῆς ἐκ τοῦ κενοῦν ὠφελείας ἔχει. De venae
sectione adversus Erasistrateos Romae degentes (Περὶ φλεβοτομίας πρὸς Ἐρασιστρατείους τοὺς ἐν Ῥώμῃ),
impreso asimismo en la Aldina (4.4-9), Charterius (10.406-427) y Kühn (11.187-249). Charterius
añade una traducción latina, que imprime más adelante Kühn. Recogen datos de traducción al árabe
Ullmann 46, Nr. 42 y Sezgin 115, Nr. 57. Hay traducciones latinas (Durling nr. 125). Incipit. Ὅτε τὸ
πρῶτον ἧκον εἰς Ῥώμην, εὗρόν τινας ἰατροὺς εἰς τοσοῦτον. Explicit. ὥς τινες ἐν ἦρι φλεβοτομεῖν
ἢ καθαίρειν ἔτι ὑγιαίνοντας προσήκει.

3 Mónica Durán Mañas (Universidad deGranada) y yo, editamos el De curandi, yMónicaDurán
Mañas con Paula Caballero (Universidad de Málaga), y con Carlos Martins de Jesus (Universidad de
Coimbra), prepara los otros dos.

https://pinakes.irht.cnrs.fr/


Dejaré aparte el De venae sectione atribuido al Pseudo-Galeno y editado
por Charterius a partir del Parisinus gr. 22694. Se encuentra asimismo en el Pala-
tinus gr. 143 (cf. Stevenson, 1885: 74 y Touwaide, 2016: 279; III 90), Mutinensis
61 (αλφα.U.9.4 (cf. Puntoni, 1896: ref. 61 y Touwaide, 2016: 141; II 41; V 153)).
Está incompleto el texto en Phillipps 1571 (167) (Véase Studemundt, 1890: 72;
Touwaide, 2021: III 11; V 32) y Parisinus gr. 36 (Omont, 1886: I.6; Touwaide, 2021:
III 57; V 213). 

Voy a referirme a un texto De venae sectione atribuido a Hipócrates en varios
manuscritos, aunque en realidad deriva del galénico De curandi. Constituye, pues,
este trabajo un minucioso estudio de la transmisión de un extracto del tratado Περὶ
φλεβοτομίας θεραπευτικόν.

2. FUENTES DEL TEXTO5. LOS MANUSCRITOS GRIEGOS

Un grupo de trece manuscritos transmite un texto, atribuido a Hipócrates
en cinco de ellos (Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τῶν Ἱπποκράτους), en dos a Galeno
(Γαληνοῦ περὶ φλεβοτομίας), sin atribución de autor o sin título en los restantes.
Algunos de estos códices contienen varios tratados sobre la flebotomía. Los manus-
critos son los siguientes.

Ph Berlín. Staatsbibliothek. Phillipps 1531 (127)6, s. XVI, f. 222r*-223v*. Sin título.•
Incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν
τι γινόμενον, πολλάκις ἐκπλήττεσθαι. F. 223v*-224v*. Incipit. διηγήσατό ποτε
ὁ σοφὸς ἰατρὸς Γαληνός. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. F. 224v*-
226v*. Incipit. τῆς φλεβοτομίας τρόπος. Explicit. τοῦ ἔνδοθεν ἀστραγάλου τέμνου-
σιν. F. 226v*-230r*. Incipit. ἡ κεφαλὴ ἔχει φλέβας εἴκοσι7. Explicit. εἰς εἴκοσι μίαν
μὴ τὸν φλεβοτομήσῃς. Precede al primer tratado, en f. 98v-222, Io. Zacharias Actua-
rius, De urinis. 
Lo Londres. British Library. Londinensis Add. 179008, s. XV, f. 204v*-206r*. Γαλινοῦ•
περὶ φλεβοτομίας. Incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας.
Explicit. οὕτω καὶ τῶν ἀλλοτρίων ἀποκριτικὴν. F. 206r*-209r*. ὁ Παύλου λόγος
ἐκ τῶν Γαληνοῦ συναπτικώτερος πᾶσαν φλεβοτομίαν. Incipit9. ὁ τῆς φλεβο-
τομίας τρόπος.Explicit. τῶν ποδῶνβαδίϲει πληρώϲαντεϲ διαιροῦϲιν. F.272r- 272r*.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
1

4 Véase García Novo (2021: 111); Charterius VIII.898-900; Kühn XIX.519-528. Para el manus-
crito, cf. Omont (1868: 192), y Touwaide (2016: 237; 2021: III 75).

5 Para incipit latinos que recogen instrucciones para hacer una flebotomía, véase Diels 144,
p. 95 (Epistula de phlebotomia). Fischer, 2000: 25-26, con datos. 

6 Cf. W. Studemund et alii (1890) I 51-52. Touwaide (2016: 324-325). No se menciona
en Touwaide (2021: V 28). Rincel (2022: 306).

7 De uenae sectione sec. Syriacum librum. Este tratado se encuentra en otros manuscritos.
8 M. Richard (1952: 29). Touwaide (2021: III 36, V 21). Cf. Pietrobelli (2009). 
9 Paul. Epit. 6.40.1.1. - 6.40.6.22: CMG IX 2: 77.18 - 81.22 Heiberg.



Περὶ φλεβοτομίας. Incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας.
Explicit. τὴν πρώτην ἀφαίρεσιν.
Ac Milán. Biblioteca Ambrosiana. Ambrosianus C4 sup. (Martini-Bassi 164)10, s. XV,•
f. 244v*-247r*. Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τῶν Ἱπποκράτους. Incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ
κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν τι γινόμενον, πολλάκις
ἐκπλήττεσθαι. (precede Gal. Puero epil. consil., y éste DVS es el último.
Mo Munich, Bayerische Staatsbibliothek. Monacensis gr. 38411, s. XIII1/2, f. 22v*-23r*.•
Ἱπποκράτους διαφοραὶ περὶ φλεβοτομίας. Incipit. Μέγεθος νοσήματος καὶ ῥώμη
δυνάμεως οἱ πρῶτοι σκοποὶ. Explicit. Τροφὴν δὲ σύμμετρον διδόναι, ἐπὶ τρεῖς
ἢ τέσσαρας ἡμέρας. Precede Gal. De diebus decretoriis libri III. Siguen Hipp. Aphor.
P París, Bibliothèque Nationale de France. Parisinus gr. 226912, s. XV, f. 126r-127v.•
Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τοῦ Ἱπποκράτους. Incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ
τῆς φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν τι γινόμενον, πολλάκις ἐκπλήττεσθαι.
Precede el Pseudo-Gal. DVS. Sigue Jo. Actuarius, De urinis.
C París, Bibliothèque Nationale de France. Coislinianus 335, s. XV13, f. 201r*-202r*.•
Περὶ φλεβοτομίας. In marg. dextro: περὶ αἵματος τῆς φλεβοτομίας. Incipit. Οἱ
πρώτοι δὲ καὶ κυριώτεροι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας. Explicit. καὶ τοὺς οἰκείους
αὐτῶν ἐκπλήττεσθαι πολλάκις. F. 202r*-202v. Sin título. Incipit. ἐξηγήσατό ποτε
ὁ σοφὸς Γαληνὸς. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. Resto de división
en capítulos. Precede De humoribus = Epistula Hippocratis et Galeni. Sigue Theoph.
Chrysobalantes, De alimentis.
Mb Venecia, Biblioteca Nazionale Marciana, Marcianus gr. V 1314, año 1376, f. 118r-•
119v*. Copista: Ἰωάννης ὁ Ἀβραμίου. Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τῶν Ἱπποκράτους.
Incipit. οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν τι
γινόμενον, πολλάκις ἐκπλήττεσθαι. 119r*-v*.� ítulo. Incipit. διηγήσατό ποτε ὁ σοφὸς
Γαληνός. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. F. 119v*-122r*. Παύλου
τοῦ Αἰγινίτου. Incipit. ὁ τῆς φλεβοτομίας τρόπος εἰ καὶ πᾶσιν ἐστὶν εὔδηλος. Expli-
cit. ἀστραγάλου τέμνουσιν. F. 122r*-124r*. ἔτι περὶ τῆς φλ. ἐκ συριακοῦ βιβλίου.
Incipit. ἡ κεφαλὴ ἔχει φλέβας κ΄. Explicit. εἰς εἴκοσι μίαν μὴ τὸν φλεβοτομήσῃς15.
Precede a estos tratados en f. 25v-117v, Io. Zacharias Actuarius, De urinis. Sigue
f. 125-136, Harpocration med., De physicis potentibus.
Mv Venecia. Biblioteca Nazionale Marciana. Marcianus gr. V 1616 (coll. 1318), s. XVIin,•
f. 41r-42v*. Περὶ φλεβοτομίας. Incipit. οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
2

10 Diels I 49. Martini-Bassi (1906: I 178). Touwaide (2021: II 37; III 41, V 138).
11 I. Hardt (1810: 190-191). Los folios 8-51 fueron escritos a mediados del s. XIII, cf. I.

Pérez Martín (2013: 167, n. 40).
12 Cf. Omont (1886: 0192). Véase también Touwaide (2016: 237; 2021: II 81; III 75, V

268). Pertenece al grupo de manuscritos parisinos empleado por Charterius. Cf. Pietrobelli (2009:
108). Véase también García Novo (2021: 108-111). 

13 Cf. Devreesse, 1945, 318-320. Zipser (2019: 114, n. 10). Alexopoulou (1998: 6-7).
Touwaide (2021: II 56; III 62; V 211).

14 Mioni (1972: I, p. altera, 273-276). Touwaide (2021: II 113; III 111; V 379-80).
15 En f. 124r-v no está lo que señala el catálogo de Mioni, ut supra (ΠΕΡΙ ΔΙΑΙΤΗΣ ΤΩΝ

ΦΛΕΒΟΤΟΜΟΥΜΕΝΩΝ).
16 Cf. Mioni (1972: 277-282). Touwaide (2021: II 113; V 381).



φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν τι γινόμενον, ἐκπλήττεσθαι πολλάκις. F. 42r*-42v*.
Incipit. ἐξηγήσατό ποτε ὁ σοφώτατος Γαληνός. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι
βουλόμεθα. Precede f. 36-38, Medica, Remed. uaria. Sigue f. 42v-75, Symeon Seth,
Synt. de aliment. facult..
Mz Venecia. Biblioteca Nazionale Marciana. Marcianus gr. Z 296 (coll. 632)17, 14ex,•
f. 111v*-112v*. περὶ φλεβοτομίας. Incipit. οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς
φλεβοτομίας. Explicit. ὡς καινόν τι γινόμενον, πολλάκις ἐκπλήττεσθαι. F. 112v*-
113r*. Incipit. διηγήσατό ποτε ὁ σοφὸς ἰατρὸς Γαληνός. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι
στῆναι βουλόμεθα. F. 113r*-115r*. Incipit. τῆς φλεβοτομίας τρόπος, εἰ καὶ πᾶσιν
ἐστὶν εὔδηλος. Explicit. ἀστραγάλου τέμνουσιν. F. 115r*-118r. Sin título. Incipit.
ἡ κεφαλὴ ἔχει φλέβας κ΄. Explicit. εἰς εἴκοσι μίαν μὴ τὸν φλεβοτομήσῃς. Preceden
al primer tratado en f. 11-111v, Io. Zacharias Actuarius, De urinis, seguido en f. 111v-
112v de un extracto de Gal. De ven. art. dissect. Sigue De sacerd. Christi; f. 119 uacuum.
Sigue 119v-120v, De generatione et semine18.
Z Venecia. Biblioteca Nazionale Marciana. Marcianus gr. Z 50919, s. XV1/2, f. 23r*-24r*;•
copiado para Bessarion. Διαφοραὶ περὶ φλεβοτομίας, s. XV. Incipit. Μέγεθος νοσή-
ματος καὶ ῥώμη δυνάμεως οἱ πρῶτοι σκοποὶ. Explicit. τροφὴν σύμμετρον διδόναι
ἐπὶ τρεῖς ἢ τέσσαρας ἡμέρας. Precede De diebus decr. I; sigue Palaephatus, De incre-
dibilibus.
Vt Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vaticanus gr. 27920, s. XIV, f. 212v*-213v*.•
Título. Περὶ φλεβοτομίας. Incipit. οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβο-
τομίας. Explicit. ὡς καινόν τι γινόμενον, πολλάκις ἐκπλήττεσθαι. F. 213v*-214r.
Título. ἐκ τῶν Γαληνοῦ. Incipit. διηγήσατό ποτε ὁ σοφὸς ἰατρὸς Γαληνὸς. Explicit.
ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. F. 214v-216r*. Incipit21. ὁ τῆς φλεβοτομίας
τρόπος. Explicit. ἀστραγάλου τέμνουσιν. F. 216r*-218r. Incipit22. ἡ κεφαλὴ ἔχει
φλέβας. Explicit. Τὸν ἐγκέφαλον προταρασσόμενος. Precede Lexica varia y sigue
Nicolaus Myrepsus, De comp. medicam.
W Viena, Österreichische Nationalbibliothek, Vindobonensis med. gr. 1623, s. XV, f.1r*-v,•
περὶ φλεβοτομίας Ἱπποκράτους. Omite las primeras líneas de los otros manuscri-
tos y arranca en 11.290.10 K. Incipit. Χρὴ δὲ γινώσκειν ὅτι τοὺς παῖδας. Asimismo,
recorta el texto en su final. Explicit. εἰς τὸ πρόσω τῆς χειρὸς ἐκτεινομένας (11.298.14-
15 K.). Y añade un par de líneas: δεῖ τοὺς ποδαγρικοὺς απ’ ἀγκῶνος φλεβοτομεῖν,
ἐπιλήπτους δὲ καὶ σκοτοματικοὺς ἀπὸ τῶν σκελῶν μόνον (De curandi 19: 11.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
3

17 Cf. Mioni (1981: 423-424).
18 De generatione, ed. Ideler, Physici, I, pp. 294-296.
19 Mioni, 1985: 362-364, Touwaide V 333. C. Brockmann (2008: 621-622, 624-625).
20 Cf. N. Wilson (1987: 60). Ecca (2018: 14-22). Mercati et alii (1923: 372-378). Touwaide

(2021: II 103; III 96; V 335).
21 De Pablo de Egina VI.40.1.1. - 6.40.6.22: CMG IX 2: 77.18 - 81.17 Heiberg.
22 Περὶ φλεβοτομίας ἐκ Συριανοῦ βιβλίου. Cf. Ecca (2018: 18).
23 Cf. Hunger & Kresten (1969: 660-62). Mondrain (2004: 270-271). Está constituido de

diferentes partes y diferentes manos, desde el siglo XIII al XV. Véase también Mondrain (2008: 126),
para la identificación del copista J. Kritopoulos. Perteneció a Ogier Ghislain de Busbecq, que lo compró
en Constantinopla hacia 1550. Véase Gastgeber (2020). Touwaide (2021: II 117q; III 115; V 392-93).



307.1-2 K.) Sigue en f. 2r-28r, Περὶ ἐρυγῆς. Incipit. Ὅταν ἐρυγὴ πληθύνῃ. Desinit.
ἀποπιεζομένων ἐκκρίνεται τὸ ἔλαιον.
O Viena, Österreichische Nationalbibliothek, Vindobonensis med. gr. 2924, 1390-1410,•
f. 12r*- 12r*. Γαληνοῦ περὶ φλεβοτομίας. Incipit. οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι
σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας. F. 12r*-13v*. πρὸς Ἱπποκράτην Γαληνός. Incipit. ὥς
τε καὶ τοὺς ἑβδομηκοντούτοις, φλεβοτομὴν σφυγμῶν παρόντων. Explicit. οὕτω
καὶ τῶν ἀλλοτρίων ἀποκριτικήν. F. 13v*-16v ὁ Παύλου λόγος ἐκ τῶν Γαληνοῦ
συναπτικώτερος πᾶσαν φλεβοτομίαν. Incipit25. ὁ τῆς φλεβοτομίας τρόπος. Explicit.
τῶν ποδῶν βαδίϲει πληρώϲαντεϲ διαιροῦϲιν. Precede De pulsibus uaria. Siguef.16v-18,
Oribasius, Coll. VII 5. 7.1. (203.21 Raeder) Ποίας τμητέον φλέβας. Ἀντισπάσεως
ἕνεκα φλεβοτομῶν. Sigue f. 18-22v, Διαγνωστικὸν ζωῆς καὶ θανάτου. Incipit. Μάθε
τὸ πότε ὁ ἄρρωστος κατεκλίθη.

3. RELACIONES ENTRE LOS CÓDICES GRIEGOS

3.1. El arquetipo (σ) del texto en once de los trece manuscritos (Ph, Lo, Ac, P, C,
Mb, Mv, Mz, Vt, W, O), ha sufrido un salto de lo igual a lo igual.

26-29 οὕτω τοι καὶ σπληνὸς πάσχοντος ἡ τῆς κατὰ τὸν παράμεσον δάκτυλον
φλεβὸς διαίρεσις ὤνησεν ἐξ ἀριστερᾶς χειρός, [ὡς εἰ καὶ τὴν ἐν ἀγκῶνι φλέβα
τέμνοις τὴν ἔνδον, ὠφελεῖ γὰρ ἱκανῶς σπλῆνα κακοπραγοῦντα κένωσις αἵματος
ἐξ ἀριστερᾶς χειρός·].

La falta ha ocurrido antes de 1375, cuando se copió el texto en el Marcianus
gr. V 13, el más antiguo de los manuscritos que la presentan26.

Estos once manuscritos se dividen en dos familias, p y c.

p: Vt, Mb, Mz, del siglo XIV, P y Ac, del XV, y Ph, del XVI. •
c: C (s. XV), y Mv (s. XVIin), O (1390-1410), Lo y W, del XV.•

Los dos manuscritos restantes componen por su parte una tercera familia:

m: Mo (XIII1/2) y Z (XV1/2). •

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
4

24 Hunger & Kresten (1969: 78-79). Touwaide (2021: III 116; V 397).
25 De Pablo de Egina VI 40.1.1. - 6.40.6.22: CMG IX 2: 77.18 - 81.22 Heiberg.
26 Aparte del texto de De curandi en las ediciones Aldina (IV.13.46-48), Basilea (IV 14, l. 32-33),

Charterius (X 445), y Kühn, conservan también el pasaje Orib. Coll. VII 5.1-5.8; 203.22- 204.21 Raeder,
Orib. Syn. I 10: 11.2-11 Raeder, y Ps.-Gal. DVS 19. 522.2-3 K.



3.2. FALTAS

Faltas conjuntivas de c:•

8 πολύαιμος p: εὔαιμος vel εὔσημος c (falta condicionada por εὔκρατον en la línea
anterior)
13 ἐπιφέρει p: ἐπιφέρειν c
38 τομή p: τεμνομένης c (por perseveración de καλουμένης)
43 ὀφθαλμιόντων p: ὀφθαλμῶν c (facilior)
45 δι’ ἔμφραξιν σπληνός p: διαφράγματος, ἢ σπληνὸς c (facilior)
49 ἀποσχίζεται p: ἀποσχίζεσθαι c (debido al error previo, ἰστέον, que pide infi-
nitivo)

Faltas conjuntivas de p:•

10 σφοδροῦ c: δεινοῦ p (δεινός no se emplea con νόσος o νόσημα en Galeno)
14 σαφῶς αὐτοῦ om. p: habet c
55 ἰούσας c: συνιούσας p (perseveración de συναπτομένας)
64 καὶ τοὺς οἰκείους αὐτῶν ἐκπλήττεσθαι πολλάκις c: καὶ τοὺς προσήκοντας
αὐτῶν, ὡς καινόν τι γινόμενον, πολλ. ἐκπλ. p

Faltas conjuntivas de σ (p y c):•

27-29 ὡς εἰ καὶ τὴν ἐν ἀγκῶνι … ἐξ ἀριστερᾶς χειρός· om. pc, habet m

Faltas conjuntivas de m:•

10-27 ἀφαιρήσεις … δάκτυλον om. m: habet pc
56-57 ἔστι δ’ ὅτε σαφῆ μὲν τὴν ἑτέραν αὐτῶν, ἀσαφῆ δὲ τὴν ἑτέραν om. m:
habet pc

Otras faltas:•
– m correcto, p y c en error

3 κατὰ τοῦτον οὖν τὸν λόγον m: ὅθεν p: om. c

– m y c en error, p correcto

8 πολύαιμος p: εὔαιμος vel εὔσημος c: εὔαρμος Mo: εὐάρμοστος Z (falta condi-
cionada por εὔκρατον en la línea anterior)

3.3. LA FAMILIA p

Vt, Mb, Mz, Ph. Cuatro de sus manuscritos: Vt, Mb, Mz, del siglo XIV, y Ph,•
del XVI, contienen cuatro tratados seguidos relacionados con la flebotomía. 

Tras el tratado de incipit. Οἱ πρῶτοι καὶ κυριώτατοι, y Explicit. πολλάκις
ἐκπλήττεσθαι, encontramos un segundo texto, de Incipit. διηγήσατό ποτε ὁ σοφὸς

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
5



ἰατρὸς Γαληνός, y Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. Se trata de un texto
inédito que contiene un resumen del caso del muchacho que padecía una gran infla-
mación de los ojos, al que Erasístrato atendía, y al que se oponía a practicar flebo-
tomía. Galeno lo trata con flebotomía y colirios, consiguiendo su curación. A esta
historia clínica siguen instrucciones sobre el lugar adecuado para extraer sangre según
el órgano afectado. El texto de origen se encuentra en De curandi ratione 17-19:
11.299.10 - 308.3 K. Incipit. Ἐγὼ γοῦν οἶδα ποτε παρακληθεὶς. Explicit. ἀλλὰ
παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. Mientras que Galeno lo cuenta en primera persona,
aquí se refiere en tercera persona.

Un tercer tratado es un texto de Pablo de Egina, de Incipit. ὁ τῆς φλεβο-
τομίας τρόπος εἰ καὶ πᾶσιν ἐστὶν εὔδηλος, y Explicit. τοῦ ἔνδοθεν ἀστραγάλου
τέμνουσιν. Se corresponde con Pablo de Egina VI.40.1.1. - 40.6.22: CMG IX 2:
77.18 - 81.17 Heiberg.

En cuarto lugar aparece otro texto inédito, con título: ἔτι περὶ τῆς φλ. ἐκ
συριακοῦ βιβλίου (Mb), Περὶ φλεβοτομίας ἐκ Συριανοῦ βιβλίου (Vt). Incipit. ἡ
κεφαλὴ ἔχει φλέβας εἴκοσι. Explicit. εἰς εἴκοσι μίαν μὴ τὸν φλεβοτομήσῃς. Este
tratadito se encuentra también en dos manuscritos de París27. 

Mz y Ph. Dentro del grupo de cuatro manuscritos que contienen la misma•
secuencia de cuatro textos sobre la flebotomía, dos proceden de un antepasado común:
Mz (Marc. gr. Z 296) y Ph (Phillipps 1531). No establecen separación alguna entre
los tratados primero, segundo y tercero. Puesto que Guillaume Pellicier28, que pose-
yó Ph, fue embajador de Francisco I en Venecia, y adquirió manuscritos, es posible
que Mz haya sido el modelo del otro. Tras varias vicisitudes, parte de los manuscri-
tos pasaron a la biblioteca de Sir Thomas Phillipps, en Cheltenham (hoy en Berlín). 

En especial coinciden en el comienzo del tercer tratado. Mz acaba una línea
en ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα, final del segundo tratado. Y empieza la
siguiente, sin indicación de principio ni mayúscula, de este modo: τῆς φλεβοτομίας
τρόπος, εἰ καὶ πᾶσιν ἐστὶν εὔδηλος. Por su parte, Ph, en f. 224v, lin. 4-5, escribe:
ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα τῆς φλεβοτομίας τρόπος, εἰ καὶ πᾶσιν ἐστὶν
εὔδηλος. Final del segundo tratado y comienzo del siguiente se encuentran aquí en
la misma frase.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
6

27 Parisinus gr. 2303, s. XV, f. 79r-82r. Cf. Omont, II 232-233. Titulo. Σημαίνει τῆς φλεβοτο-
μίας, ὅσαι φλέβας εἰσὶν ἐν τῷ σώματι τοῦ ἀνθρώπου. Incipit, ὁ ἄνθρωπος ἔχει φλέβας δύο ὀπίσω
εἰς τὰ ὠτία καὶ δύω ἐπάνω. Parisinus suppl. gr. 1193, s. XVI, f. 1-6. Cf. Omont (1897: 54-55) y C. Astruc
& M.-L. Concasty (1960: 368). Titulus: ἐρμηνεία καὶ διήγησις περὶ φλεβοτομίας ἀνθρώπων. Incipit,
Διήγησις φλεβοτομίας ἡ κεφαλή τοῦ ἀνθρώπου ἔχει φλέϐας κ΄. Desinit: μεγάλην προσοχὴν δεῖ ἔχειν
ὁπόταν βούλῃς ἐπιχειρεῖν φλεβοτομεῖν. Según el catálogo de Astruc et aliae (1960: 368), se encuentra
el comienzo de este texto en Vatic. gr. 293, f. 79, siglo XIV. Cf. Mercati and Franchi de’ Cavalieri, 1923:
409-412, en p. 410. Y en el Laurentianus Antinor. 101, f. 70v, s. XV. Cf. Bandini (1961: III 50-52)
y Rostagno et alius (1893: 213-218).

28 Véase Cataldi Palau (1986: passim).



El final del tercer tratado, el texto de Pablo de Egina, concluye a comienzo
de una línea, y en la línea siguiente comienza el tratado sirio: ἡ κεφαλὴ ἔχει φλέβας
εἴκοσι en Mz, mientras que Ph deja una línea entre ambos. El final del tratado sirio
está claramente señalado en ambos manuscritos. 

Por otra parte, en Mz preceden al primer tratado en f. 11-111v, Juan Zacarías,
De urinis libri VII29, seguido en f. 111v-112v, de un extracto de Galeno, De uen. arter.
Dissect.30 Por su parte, en Ph precede al primer tratado, en f. 98v-222, Juan Zacarías,
De urinis libri VII31.

Ac y P. Por último, dos códices de esta familia, del siglo XV, atribuyen el•
texto a Hipócrates: Ac. Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τῶν Ἱπποκράτους. / P. Π. Φλεβ. ἐκ
τοῦ Ἱπποκρ.

3.4. LA FAMILIA c

C y Mv. La secuencia 1. Οἱ πρῶτοι. 2. (δι)ἡγήσατο. [Incipit. ἐξηγήσατό ποτε•
ὁ σοφὸς ἰατρὸς Γαληνός. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα.] se encuen-
tra también en C (Coislinianus 335, s. XV), y Mv (Marcianus V16, s. XVIin). Coinciden
también en el simple título inicial: Περὶ φλεβοτομίας, y en faltas y adiciones.

14 αὐτοῦ] αὐτῶι C Mv
12 post ἐπαφαίρεσιν add. Ἱπποκράτης ἀκριβῶς παραφυλάξας ἔγραψεν. ἔστι δ’
αὐτό. ἑν μὲν καὶ πρῶτον κεφάλαιον, C. et Ἱπποκράτης ἀκριβῶς παραφυλάξας
ἔγραψεν. ὅτι δυνατόν ἐστι καὶ πρῶτον κεφάλαιον, Mv. Se trata de De curandi
11.295.16-18 K: ἃ πρῶτος Ἱπποκράτης ἀκριβῶς παραφυλάξας, ἔστι δὲ αὐτῶν
ἓν μὲν καὶ πρῶτον κεφάλαιον· 

Buena lección:

41 πλὴν εἴποτε C Mv: πλὴν μὴ ὡς p: πλεῖν ἢ (vel εἰ) τὸ πᾶθος O Lo 

A veces coinciden en error con W, y difieren de O Lo:

8 πολύαιμος] εὔαιμος C Mv W
8 ἀφαιρήσεις] ἀφαίρεσις C Mv W
12 ἡμίσειαν] ἥμισυ C Mv W

O y Lo. Los manuscritos O (Vindob. med. 29, 1390-1410) y Lo (Londin.•
Add. MS 17900, s. XV), contienen algunas omisiones respecto a los otros tratados,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
7

29 Diels (II 109). Edición: Ideler (II 3-192). Véase ahora Bouras-Vallinatos (2020: passim).
30 Kühn 2. 779-830 = Galien VIII: 51-129 Garofalo & Debru.
31 Véase nota 29.



así como algunos añadidos, y se siguen muy literalmente en los textos y en las fal-
tas, que son muchas. Coinciden en el título: Γαλινοῦ (sic) περὶ φλεβοτομίας. 

6 πάμπολύ τε] πάμπολήται O Lo    
8 πολύαιμος p: εὔαιμος C Mv W: εὔσημος Lo O
12 ἡμίσειαν προσθήσεις] ἣ μὴ συμπροσθέσεις O Lo
12 post ἐπαφαίρεσιν add. καὶ τοίνυν καὶ τοὺς ἑβδομηκοντούτας ... φαίνονται
διάθεσιν (De curandi 13: 11.291. 4 - 14 K.) et ὅσοι δὲ αἷμα πτύσαντες ἐθερα-
πεύθησαν … οὕτω καὶ τῶν ἀλλοτρίων ἀποκριτικὴν (De curandi 7-8: 11.270.15
K - 11.273.13 K.) O Lo32. 
13-15 τὸ δὲ κατ’ ἴξιν … κατ’ ἴξιν φωνῇ om. O Lo. Salto de lo igual a lo igual.
Conservado en los demás manuscritos.
41 πλὴν εἴποτε l a C Mv: πλὴν μὴ ὡς p: πλεῖν ἢ (vel εἰ) τὸ πᾶθος O Lo
52 post ὁ δ’ ἐκτὸς add. <ἡ γοῦν ὁ κρανιακός > O Lo

W. (siglo XV).•

3-4 Οἱ πρῶτοι … τὸν λόγον om. W

El texto concluye en l. 54: εἰς τὸ πρόσω τῆς χειρὸς ἐκτεινομένας. Y el manus-
crito añade: < ἢ σπλάγχνων πεπονθότων. Δεῖ τοὺς ποδαγρικοὺς ἀπ’ ἀγκώνος φλεβο-
τομεῖν. ἐπιληπτικοὺς δὲ καὶ σκοτωματικοὺς ἀπὸ τῶν σκελῶν μόνον.> Se corres-
ponde con De curandi 11.307.3-5 K. διὸ τοὺς μὲν ποδαγρικοὺς ἐπ’ ἀγκῶνος χρὴ
κενοῦν, ἐπιληπτικοὺς δὲ καὶ σκοτωματικοὺς ἀπὸ τῶν σκελῶν μόνον.

3.5. LA FAMILIA m (Mo Y Z)

Los manuscritos Monacensis gr. 384 (mediados del XIII) y Marcianus gr. Z509
(mediados del XV), proceden de una fuente común, μ, que tiene una fecha ante quem
mitad del siglo XIII. El texto está precedido en ambos por una parte del galénico
De diebus decr. III33, que termina en el libro II.5: 9. 869.13 K. προγινώσκειν εἰς τοὺς
μήπω κεκριμένους διαφέρειν ἀναγκαῖον.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
8

32 Más adelante insertan los dos manuscritos (Lo f. 206r*-210v*; O, f. 13v*-16v*): ὁ Παύλου
λόγος ἐκ τῶν Γαληνοῦ συναπτικώτερος πᾶσαν φλεβοτομίαν. Incipit, ὁ τῆς φλεβοτομίας τρόπος.
Explicit. τῶν ποδῶν βαδίϲει πληρώϲαντεϲ διαιροῦϲιν… (Paul. Epit. 6.40.1.1. - 6.40.6.22: CMG IX 2:
77.18 - 81.22 Heiberg). Desde ese punto (Vind. 29, f. 16v*-17v*, Lond. 17900, 209v, sigue 296.10,
mi lin. 31, hasta 210v, lin.1*), añaden De curandi 15-16: 11.295.17 - 11.299.9 K, que termina en τοὺς
οἰκείους αὐτῶν ἐκπλήττεσθαι πολλάκις). Y acto seguido añaden De curandi 19: 11.307.3 - 308.3 K.
Vind. 29, 17v*-18r*. Lond. 17900, 210v*-210v*.  Incipit, διὸ τοὺς μὲν ποδαγρικοὺς ἐπ’ ἀγκῶνος χρὴ
κενοῦν. Explicit. ἀλλὰ παντάπασι στῆναι βουλόμεθα. Los dos manuscritos tienen innumerables faltas.

33 Kühn IX, 769-941. Ald. IV, 9v-14v; Bas. IV, 17-27; Chart. X, 428-452.



El título en el Monacense es Ἱπποκράτους διαφοραὶ περὶ φλεβοτομίας,
que el Marciano recorta: Διαφοραὶ περὶ φλεβοτομίας. El incipit presenta un orden
de palabras distinto al de los otros manuscritos: μέγεθος νοσήματος καὶ ῥώμη
δυνάμεως, οἱ πρῶτοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας34. Y añaden varios y largos pasajes,
además de presentar una omisión notable (vide supra). 

3 Post σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας <ἐπισκέπτεσθαι … τὴν σάρκα> add. m (Gal. De
curandi 13: 290.5-10 K. = Pseudo-Galeno DVS 19.520.3-8 K.) 
5 Post ἡλικίας, <ἔν τε ταῖς μεγίσταις φλεγμοναῖς … μέχρι λειποθυμίας ἐκκε-
νῶσαι> add. m (Gal. In Hipp. aph. Comm.: 17b.446.7-8 K. = Orib. Coll. 7.3.5:
200.29-31 Raeder). 
10 Post σφοδροῦ νοσήματος, <καὶ τοίνυν καὶ τοὺς ἕξηκοντούτοις … ῥᾳδίως
μελαινόμενοι> add. m (Gal. De curandi 13: 11.291.4-8 K.) 

Hay más añadidos pero no vale la pena seguir mencionándolos. El Marciano
contiene una lección correcta o conjetura verosímil en l. 7: ἑαρινὴ ᾖ (frase con ἐάν
que necesita Subjuntivo). No aparece en los manuscritos del De curandi, ni en estos
extractos. Se ha perdido en la secuencia HH, por haplografía, o bien fonéticamente.

4. EL TEXTO

Todo el texto depende del De curandi galénico, aunque los pasajes estén en
parte recogidos también en Oribasio y Aecio (y en parte, en Pseudo-Galeno DVS).
Se corresponde con Gal. De curandi 9: 11.277.13-14 K. 13: 11.290.10 - 291.1 K.
15-16: 11.295.17 - 299.9 K. Para la edición del texto voy a servirme también de
los manuscritos que transmiten el De curandi. Son los siguientes: 

L Florencia, Laurentianus gr. 74.22, s. XII

V Leiden, Vossianus gr. Q° 45, s. XV

A Milan, Ambrosianus gr. B108, s. XIV

I Monte Athos, Athous Iviron 189, s. XIII

U Roma, Urbinas gr. 70, s. XV

M Venecia, Marcianus gr. Z 279, s. XV

La transmisión directa presenta faltas conjuntivas, y se constituye en dos fami-
lias claras, l (L I V) y a (A U M), que se oponen mutuamente por falta versus lección
correcta, o por lección correcta versus falta. La edición Aldina depende de la familia a,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 8
9

34 Testes. μέγεθος ... φλεβοτομίας = De curandi 11.289.15-16 = Orib. Coll. 7.4.2: 201.16-
17 Raeder = Orib. Syn. Eust. 1.9.1.: 10.16-17 Raeder = Aet. III.11: 272.1-2 Olivieri = Pseudo-Gal.
DVS 19.520.2-3 K.



con la que coincide, entre otras faltas, en omisión. La traducción de Niccolò da Reggio
(primer cuarto del s. XIV) es en ocasiones fundamental para la reconstrucción del
texto (Nic.)

En el stemma solo incluyo los manuscritos de este extracto, y no los del texto
original de Galeno.

Como puede verse en el Aparato crítico que sigue al texto editado, en algu-
nos pasajes el extracto nos ofrece mejores lecciones que el texto del De curandi en
su transmisión directa. En especial la familia p, que es sin duda la mejor. De espe-
cial relevancia son las siguientes:

7 ᾖ Z: om. cett. 
8 πολύαιμος p: εὔαιμος l a: εὔαιμος vel εὔσημος c 
10 κατ’ ἀρχὰς p: τὸ πρῶτον l a c 
16 post ὠφελεῖ dist. p
31 νῦν p
38 τομή p: τεμνομένης l a c
43 ὀφθαλμιόντων p: ὀφθαλμῶν l a
45 δι’ ἔμφραξιν σπληνός p: διαφράγματος ἢ σπληνός l a

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
0

Gal. de cur. rat. 
per venae sect.
9: 11.277.13-14 K
13: 11.290.10-
291.1 K

15-16: 11.295.17-
299.9 K.

Περὶ φλεβοτομίας ἐκ τῶν Ἱπποκράτους (vel Γαληνοῦ)

οἱ πρῶτοι δ’ εἰσὶ καὶ κυριώτατοι σκοποὶ τῆς φλεβοτομίας τὸ μέγεθος 
νοσήματος καὶ ἡ ῥώμη τοῦ κάμνοντος. κατὰ τοῦτον οὖν τὸν λόγον, οὐδὲ 
τοὺς παῖδας φλεβοτομήσεις ἄχρι τεσσαρεσκαιδεκαέτους τῆς ἡλικίας· μετὰ 
δὲ ταύτην ἐὰν μὲν αἷμα πάμπολύ τε φαίνηταί ποτε ἠθροισμένον, ἥ θ’ ὥρα 
τοῦ ἔτους ἐαρινὴ ᾖ, καὶ τὸ χωρίον εὔκρατον φύσει καὶ ἡ τοῦ παιδὸς φύσις 
πολύαιμος, ἀφαιρήσεις αἵματος. ἔτι δὲ μᾶλλον, εἰ κίνδυνος ἐφεδρεύοι
περιπνευμονίας, ἢ συνάγχης, ἢ πλευρίτιδος, ἢ τινὸς ἄλλου ὀξέος καὶ
σφοδροῦ νοσήματος. ἀφαιρήσεις δὲ τὸ πλεῖστον ἄχρι κοτύλης κατ’ ἀρχάς.
ἐὰν δέ σοι μετὰ ταῦτα ἐπισκεπτομένῳ δόξῃ τὰ τῆς δυνάμεως ἰσχυρὰ 
διαμένειν, ἡμίσειαν προσθήσεις κατὰ τὴν πρώτην ἐπαφαίρεσιν. ὅσα τοίνυν 
κατ’ ἴξιν αἱμορραγεῖ, μεγίστην ὠφέλειαν ἐπιφέρει τοῖς νοσοῦσιν. τὸ δὲ κατ’ 
ἴξιν ὅτι κατ’ εὐθεῖαν λέγει, πᾶσιν ὡμολόγηται, σαφῶς αὐτοῦ κεχρημένου 
πολλάκις ἐπὶ τοῦδε τοῦ σημαινομένου τῇ κατ’ ἴξιν φωνῇ. τὰ δ’ ἀνάπαλιν 
αἱμορραγοῦντα, μηδὲν ὠφελεῖ, ἢ καὶ βλάπτει ἐνίοτε, τῷ καταλῦσαι τὴν 
δύναμιν ἄνευ τοῦ τὸ πάθος κουφίσαι. οὔτε γὰρ ἐπὶ σπληνὶ μεγάλῳ μυκτὴρ 
δεξιὸς αἱμορραγήσας οὔτε ἀριστερὸς ἐφ’ ἥπατι φέρει τινὰ ὠφέλειαν, ἀλλὰ 
καὶ ἡ ἀντίσπασις ἐπὶ μὲν τοῖς κατ’ εὐθεῖαν ἀντισπωμένοις, ἐναργῆ τὴν 
ὠφέλειαν ἐν τάχει δείκνυσιν, ἐπὶ δὲ τοῖς ἀνάπαλιν οὐκέτι. δεξιοῦ μὲν οὖν 
αἱμορραγοῦντος μυκτῆρος ἡ κατὰ τὸ ὑποχόνδριον τὸ δεξιὸν ἐρειδομένη 
συκία σαφῶς ἵστησιν ἐν τάχει τὴν αἱμοῤῥαγίαν, ὥσπερ γε καὶ ἡ κατὰ τὸ 
ἀριστερὸν (ὑποχόνδριον) αἱμορραγοῦντος ἀριστεροῦ (μυκτῆρος). καὶ 
φλεβοτομήσας δὲ ἀντισπάσεως χάριν, ἐπὶ μὲν οὖν ταῖς κατ’ εὐθεῖαν 
αἱμορραγίαις ἐν τάχει θεάσῃ σαφῶς τὴν ὠφέλειαν. ἔμπαλιν δ’ εἰ τέμοις, 
οὐδὲν ὠφελήσαις <ἄν>. οὕτω τοι καὶ σπληνὸς πάσχοντος ἡ τῆς κατὰ τὸν 
παράμεσον δάκτυλον φλεβὸς διαίρεσις ὤνησεν ἐξ ἀριστερᾶς χειρός, ὡς εἰ 
καὶ τὴν ἐν ἀγκῶνι φλέβα τέμνοις τὴν ἔνδον. ὠφελεῖ γὰρ ἱκανῶς σπλῆνα 
κακοπραγοῦντα κένωσις αἵματος ἐξ ἀριστερᾶς χειρός· ἄμεινον δ’<ἐστι> μὴ 
ἅπαξ ἐκκενοῦν τὸ σύμμετρον, ἀλλ’ εἰς δύο μερίζοντα ἡμέρας. οὐ μὴν οἶδα 
κατὰ τί τοῖς νῦν ἰατροῖς ἠμέληται τὸ φλεβοτομεῖν τοὺς σπληνώδεις. ἐγὼ γὰρ 

5

10

15

20

25

30



5. APARATO CRÍTICO

1 Περὶ φλεβοτομίας ἐκ (τοῦ) τῶν Ἱπποκράτους p: Περὶ φλεβοτομίας Ἱπποκράτους (vel
Γαληνοῦ) c: Ἱπποκράτους διαφοραὶ περὶ φλεβοτομίας m (Ἱπποκράτους om. Z)  ||  3 τὸ
p c  ||  4 ἡ Z  |  κατὰ τοῦτον … τὸν λόγον l a m: ὅθεν p: χρὴ δὲ γινώσκειν ὅτι W: om. c
||  5 φλεβοτομήσεις l a m Lo O: φλεβοτομοῦσι p  ||  7 ᾖ Z: om. cett.  ||  8 πολύαιμος p:
εὔαιμος l a: εὔαιμος vel εὔσημος c  |  ἀφαιρήσεις αἵματος] τότε ἀφαίρεσιν αἵματος δεῖ
ποιεῖν p  |  ἐφεδρεύοι Αp.c., cf. inmineat Nic.: ἐφεδρεύει cett.  ||  10 σφοδροῦ l a c m:
δεινοῦ p  |  κατ’ ἀρχὰς p: τὸ πρῶτον l a c  ||  11 ἡμίσειαν p: ἥμισυ cett.  ||  12 πρώτην
p: om. cett.  |  τοίνυν p: om. cett.  ||  13 ἐπιφέρει Vp: ἐπιφέρειν cett., cf. inferre Nic.  ||
14 σαφῶς αὐτοῦ om. p  ||  16 ὠφελεῖ … βλάπτει corr.: ὠφελεῖν … βλάπτειν codd., cf.
Nic. iuvare … nocere.  |  post ὠφελεῖ dist. p  ||  17 τοῦ τὸ L C p: τοῦτο τὸ a  ||  18-19 ἀλλὰ
… ἀντισπωμένοις om. a, Ac, Ald.  ||  19 καὶ ἡ l: om. cett.  |  ἐπὶ ante μὲν l, Mb: om. cett.  |
ἐν ante τοῖς edd.  ||  20 δείκνυσιν l p c: δεικνύειν a Ald.  ||  21-22 ἐρειδομένη συκία l a Mv:
-αι -αι p  ||  22 γε post ὥσπερ l: τοι Mv: om. cett.  ||  24 ἀντισπάσεως χάριν corr.: χ. ἀν. codd.
||  24 οὖν p  ||  25 τέμοις p, L ut videtur: τέμεις IV C Vt: τέμνοις a Ald.  ||  26 ὠφελήσαις

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
1

ἀεὶ μεγάλην ὠφέλειαν ἔγνων γινομένην, εἰ καὶ λίτραν τις ἐκκενώσειε μίαν, 
ἀλλὰ τό γε ποσὸν τῆς κενώσεως, ἐκ τῶν προειρημένων σκοπῶν χρὴ 
ποιεῖσθαι. καὶ μέν γε κᾀπὶ τῶν πλευριτικῶν ἡ κατ’ εὐθὺ τοῦ πάσχοντος 
πλευροῦ φλεβοτομία τὴν ὠφέλειαν ἐναργεστάτην ἐπεδείξατο πολλάκις, ἡ δ’ 
ἐκ τῆς ἀντικειμένης χειρὸς ἢ πάντη ἀμυδρῶς ἢ μετὰ χρόνον. ὀδύνας τε 
πολλάκις ὀφθαλμῶν ἰσχυροτάτας ἐντὸς ὥρας μιᾶς κατέπαυσεν ἡ κατ’ εὐθὺ 
φλεβοτομία τῆς ὠμιαίας καλουμένης φλεβὸς τομή. πειρᾶσθαι δ’ ἐπὶ πάντων 
παθῶν ἄμεινόν ἐστιν ἐπὶ ταῖς φλεβοτομίαις μετρίαις γινομέναις, τὴν 
[καλουμένην] ἐπαφαίρεσιν ποιεῖσθαι, ποτὲ μὲν ἐπὶ μιᾶς ἡμέρας, ὅταν οὕτω 
πράττειν ἐγχωρῇ· ποτὲ δὲ κατὰ τὴν ὑστεραίαν, πλὴν εἴποτε, ὡς ἔμπροσθεν 
εἴρηται, μέχρι λειποθυμίας ἄγειν τὴν κένωσιν ἐπιχειροίημεν. ἐπὶ μὲν οὖν τῶν 
ὀφθαλμιόντων ἥ τ’ ὠμιαία καλουμένη φλὲψ ἥ τ’ ἀπ’ αὐτῆς κατασχιζομένη 
κατ’ ἀγκῶνα τμηθεῖσα φανερὰν ἐν τάχει τὴν ὠφέλειαν ἐπιφέρουσιν. ἐπὶ δὲ 
πλευρᾶς πεπονθυίας, ἢ πνεύμονος, ἢ δι’ ἔμφραξιν σπληνός, ἢ ἥπατός τε καὶ 
γαστρὸς, ἡ διὰ μασχάλης ἐπὶ τὴν κατ’ ἀγκῶνα διάρθρωσιν ἀφικνουμένη 
<φλέψ, ὠφέλιμος>. τέμνε δὲ ταύτην, μάλιστα μὲν αὐτὴν τὴν ἔνδον· εἰ δὲ μὴ, 
τὴν ἀπ’ αὐτῆς ἀποσχιζομένην εἰς τὴν κάμψιν τῆς διαρθρώσεως, ἥτις δή που 
μικρὸν ἔμπροσθεν ἀπὸ τῆς ὠμιαίας φλεβὸς ἀποσχίζεται τῇ προειρημένῃ 
συνάπτουσα ταὐτῶν. τρεῖς γὰρ οὗτοι τόποι τῆς κατ’ ἀγκῶνα φλεβοτομίας 
εἰσίν, ὅ τ’ ἔνδον καὶ ὁ ἐκτὸς καὶ ὁ μέσος. ὁ μὲν οὖν ἔνδον ἐπὶ τῶν [τὰ] κάτω 
τοῦ τραχήλου πεπονθότων, ὠφέλιμος, ὁ δ’ ἐκτὸς ἐπὶ τῶν ὑπὲρ τούτου ἤτοι 
προσώπου ἢ κεφαλῆς. ὁ μέσος δὲ τόπος ἐνίοτε μὲν ἀμφοτέρας ἔχει τὰς 
ἀπεσχισμένας φλέβας, εἰς τὸ πρόσω τῆς χειρὸς ἐκτεινομένας, εἶτ’ ἐνταῦθα 
συναπτομένας· ἐνίοτε δὲ διὰ ταχέων εἰς ταυτὸν ἀλλήλαις ἰούσας κατὰ τὴν 
κάμψιν τῆς διαρθρώσεως, ἔστι δ’ ὅτε σαφῆ μὲν τὴν ἑτέραν αὐτῶν, ἀσαφῆ δὲ 
τὴν ἑτέραν. ὅταν οὖν ἀσαφεστέρας οὔσης τῆς οἰκείας τῷ πάσχοντι μορίῳ 
φλεβός, ἐπί τινα τῶν μέσων ἥκῃς, πειρῶ τὴν ἀποσχιζομένην τῆς οἰκείας 
τέμνειν μᾶλλον. ἔστι δ’ ὅτε καὶ τὰς κατωτέρας τῆς κατ’ ἀγκῶνα 
διαρθρώσεως, ὅσαι κατὰ τὸν πῆχύν εἰσι, διαιρεῖν οὐδὲν κωλύει μὴ 
φαινομένων τῶν κατ’ ἀγκῶνα. καὶ τούτων αὐτῶν, [τὰς κατ’ εὐθὺ τῶν 
πασχόντων μορίων] οὕτω δ’ ἐναργῆ διὰ ταχέων ἐνίοτε ἐνδείκνυνται τὴν 
ὠφέλειαν αἱ κατ’ εὐθὺ τῶν πασχόντων μορίων φλεβοτομίαι, ὥστε καὶ τοὺς 
πάσχοντας αὐτοὺς καὶ τοὺς οἰκείους αὐτῶν ἐκπλήττεσθαι πολλάκις.

35

40

45

50

55

60



L: ὠφελήσειας C: ὠφελήσεις I Mv: ὀνήσειας p: ὄφελος a Ald.  |  ἄν add.  |  οὕτω τοι]
αὐτίκα p  |  τοι codd.: τοίνυν edd.  ||  27 post χειρός add. γινομένη p  ||  27-29 ὡς εἰ …
ἀριστερᾶς χειρός om. p c  ||  28 τέμνοις L a: τέμεις IV: τέμνῃς edd.  ||  29 ἐστι add.  ||  30
μερίζοντα IV p c: μερίζοντας L a  |  post μὴν add. γὰρ p C O  ||  31 κατὰ τί L a: εἰ καὶ V,
I i.l., p CO Mv  ||  31 νῦν p: om. cett.  |  ἠμέληται] ἠμέλησε p  |  τοῦ a: τὸ LIV p  ||  32
ἐκκενώσειεν L a, corr., cf. Nic. evacuaverit : ἐκκενώσει IV  ||  33-34 ἀλλὰ τό γε … καὶ μέν
γε καὶ om. p c  ||  36 πάντη L: πάντως vel ἁ- I a  |  ἀμυδρῶς l: ἀμυδρὰν a p  ||  36 post χρόνον
add. ἢ μηδέν p  ||  37 κατέπαυσεν p c : ἔπαυσεν l a  ||  38 τομή p: τεμνομένης l a c  ||  39 ἐστι
LI, corr.: εἶναι a: ἦν: om. V  |  post γινομέναις dist. L  ||  40 καλουμένην del.  ||  41 πλὴν εἴποτε
l a C Mv: πλὴν μὴ p  ||  42 ἐπιχειροίημεν LAM p c: ἐπιχειροῦμεν IV: ἐπιχειροῖμεν U  |
οὖν l a: γὰρ p  ||  43 ὀφθαλμιόντων p: ὀφθαλμῶν l a  |  ἀπ’ codd., cf. ab Nic.: ἐπ’ edd.  ||
43-44 ἥ τ’ ἀπ’ αὐτῆς (κατα)σχιζομένη κατ’ ἀγκῶνα τμηθεῖσα l a: αἵ … σχιζομέναι τμηθεῖσαι
p  ||  43 κατασχιζομένη a: σχιζομένη l  ||  45 πεπονθυίας l a Mv Lo O: πασχούσης p  |
δι’ ἔμφραξιν σπληνός p: διαφράγματος ἢ σπληνός l a  ||  46 ἡ LM Ph, cf. ea Nic.: ἢ cett.
||  47 φλέψ, ὠφέλιμος add.35 |  τέμνε scripsi: τέμνειν codd.  ||  48 κάμψιν LV p c: καμπὴν I
a  ||  48 ἥτις L: ἣν I s.l.: ἴστε V a, I i.l., cf. Nic. scitis: ἰστέον p c  |  δή που l a C Mv: δὲ ὅτι
p  ||  49 ἀποσχίζεται L p: ἀποσχίζεσθαι cett.  |  προειρημένῃ L p c: προειρημένην cett.  ||
50 συνάπτουσα L: συνάπτουσαν VAUM p c  |  ταὐτῶν L: αὐτήν cett. edd.  ||  51 τὰ secl.  ||
51-52 ἐπὶ τὰ κάτω τοῦ τραχήλου πάθη p  ||  52 post πεπονθότων dist. L  |  post ἐκτὸς
add. ἡ γοῦν ὁ κρανιακός O Lo  |  τῶν l a: τὰ p  |  τούτου p: τοῦτον L: τούτων cett. edd.
|  ἤτοι p: ἢ l a c  ||  53 προσώπου ἢ κεφαλῆς p C edd.: πρόσωπον ἢ κεφαλήν l a Mv Lo
O  ||  54 ἀπεσχισμένας LV: ἀποσχιζομένας p c: ἀποσχισμένας (sic) I a C  ||  55 ἰούσας L c
: συνιούσας p: συνούσας I: συνούσαις V: ἰούσαις a  ||  56 κάμψιν p c: καμπὴν l a  ||  57-58
ἀσαφεστέρας … ἐπί τινα τῶν om. p  ||  59 κατωτέρας a: κατωτέραν V p c: κατωτέρω LI
||  61-62 τὰς … μορίων delevi  ||  62 ἐνδείκνυνται L, cf. evidens Nic.: φέρουσιν post
φλεβοτομίαι IV a edd.: φλ. ποιήσουσι p c  ||  63 post ποιήσουσι add. ἐνίοτε μὴ κατ’ εὐθὺ
τῶν πασχόντων μορίων τὴν φλεβοτομίαν φέρουσιν p c  ||  64 καὶ τοὺς οἰκείους αὐτῶν
ἐκπλήττεσθαι πολλάκις l a c edd.: καὶ τοὺς προσήκοντας αὐτῶν, ὡς καινόν τι γινόμενον,
πολλάκις ἐκπλήττεσθαι p

6. LOCI SIMILES

3-4 οἱ πρῶτοι … κάμνοντος. Gal. De curandi 9: 11.277.13-14 K. Cf. Gal. De curandi 13:
11.289.15-16 K. Cf. Orib. Coll. VII 4.1: 201.16-17 Raeder. Cf. Orib. Syn. 1.9.1:
10.16-17 Raeder. Cf. Aet. III 11: 272.1-2 Olivieri. Cf. Pseudo-Galeno DVS
19.520.2-3 K.

4-12 κατὰ τοῦτον … ἐπαφαίρεσιν. Gal. De curandi 13: 11.290.10-291.1 K = Orib. Coll.
VII 4.4-5: 201.23-30 Raeder. = Orib. Syn. 1.9.3-4: 10.23-29 Raeder = Aet. III 11:
272.10-11 Olivieri. Cf. Pseudo-Galeno DVS 19.520.8-9 K.+19.520.16-521.3 

12-64 ὅσα τοίνυν … ἐκπλήττεσθαι πολλάκις. Cf. Gal. De curandi 15-16: 11.295.17 -
11.299.9 K. Cf. Orib. Coll. VII 5.1-5.8; 203.22- 204.21 Raeder. Cf. Orib. Syn. I

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
2

35 En 47 ἀφικνουμένη <φλέψ, ὠφέλιμος>. τέμνε … entiendo que se perdió φλέψ, ὠφέλιμος,
necesario para el texto, por salto de ἀφικνουμένη a τέμνε.



10: 11.2-11 Raeder. Cf. Ps.-Gal. DVS 19.521.13-522.3 K. + Ps.-Gal. 19.522.3-9
K. + Ps.-Gal. DVS 19.522.7- 523.9 K.

7. STEMMA 

RECIBIDO: marzo 2025; ACEPTADO: marzo 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
3



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

AETIUS AMIDENUS (1935-1950): Aetii Amideni libri medicinales I-IV, edidit A. Olivieri, CMG VIII 1,
Leipzig - Berlin, 1935. ... libri medicinales V-VIII, CMG VIII 2, Berlin, 1950. https://cmg.bbaw.de/
epubl/online/cmg_08_01.php. 

ALEXOPOULOU, M. (1998): Das Iatrosophion des sog. Meletios. Edition mit sprachlichem und sachlichem
Kommentar. Inaugural-Dissertation, Ludwig-Maximilians-Universität München, München.

ASTRUC, C. & CONCASTY, M.-L. (1960): Bibliothèque nationale. Catalogue des manuscrits grecs. Troisième
partie : Le Supplément grec, Tome III, nos 901-1371, Paris.

BANDINI, A. - ROSTAGNO, E. - FESTA, N. - KUDLIEN, F. (1961): Catalogus codicum manuscriptorum
Bibliothecae Mediceae Laurentianae, Catalogi codicum graecorum lucis ope reimpressi I-III,
Zentral-Antiquariat der deutschen demokratischen Republik, Leipzig.

BROCKMANN, CH. (2008): «Textkritische Überlegungen zu Ioannikios als Schreiber von Galen- und
Aristotelestexten», B. ATSALOS (éd), Actes du VIe Colloque International de Paléographie
Grecque, Société hellénique de reliure, Athêna, pp. 621-622, 624-625.

BOURAS-VALLINATOS, P. (2020): Innovation in Byzantine Medicine, The Writings of John Zacharias
Aktouarios (c.1275-c.1330), Oxford University Press, Oxford.

CATALDI PALAU, A. (1986): «Les vicissitudes de la collection de manuscrits grecs de Guillaume Pellicier»,
Scriptorium 40: p. 32-53.

CHARTERIUS, P. (1639): Operum Hippocratis Coi, et Galeni Pergameni, medicorum omnium principum,
t. X, Paris. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k581277. 

DEVREESSE, R. (1945): Catalogue des manuscrits grecs. 2, Le fonds Coislin, Imprimerie nationale, Paris.

DEGEN, Rainer (1972): «Ein Corpus Medicorum Syriacorum», Medizinhistorisches Journal 7: 114-122.

DGE = RODRÍGUEZ ADRADOS, F. - RODRÍGUEZ SOMOLINOS, J. (coords.): Diccionario griego español
(DGE), Madrid, Centro de Ciencias Humanas y Sociales, http://dge.cchs.csic.es/xdge/. 

DIELS, H. (1905): Die Handschriften der antiken Arzte, I. Teil: Hippokrates und Galenos, Abhandlungen
der königlisch Preussischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse,
Berlin. https://cmg.bbaw.de/epubl/online/diels_02.php. 

DIELS, H. (1907): Erster Nachtrag zur Handschriften der antiken Arzte, Abhdl. königl. Preuss. Akad.
Wissenschaften, Philos.-hist. Kl., Berlin. https://cmg.bbaw.de/epubl/online/diels_04.php. 

DURLING, Richard J. (1961): «A Chronological Census of Renaissance Editions and Translations of Galen»,
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 24: 230-305. https://search.library.yale.edu/
catalog/1854165. 

DURLING, Richard J. (1967): «Corrigenda and Addenda to Diels’ Galenica. I», Codices Vaticani. Traditio
23: 461-476.

ECCA, G. (2018): «Il Parisinus suppl. gr. 447 et il Vaticanus gr. 279, testimoni dei Commenti agli
Aforismi ippocratici», Galenos 12: 11-28.

ECCA, G. (2022): «Il Περὶ τοῦ ἀνθρώπου: un inedito testo isagogico nel Vaticanus gr. 279», AION (filol.)
44: 35-56.

ENDRESS, G. et alii (1992-2014): A Greek and Arabic lexicon (GALex): materials for a dictionary of the
medieval translations from Greek into Arabic, E.J. Brill, Leiden - New York.

FISCHER, K.-D (2000): «The “Isagoge” of Pseudo-Soranus: An Analysis of the Contents of a Medieval
Introduction to the Art of Medicine», Medizinhistorisches Journal 35: 3-30.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
4

https://search.library.yale.edu/catalog/1854165
https://search.library.yale.edu/catalog/1854165
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/diels_04.php
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/diels_02.php
http://dge.cchs.csic.es/xdge/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k581277
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_08_01.php
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_08_01.php


GALENI librorum pars I-V (1525): Ed. A. ASULANUS, J.B. OPIZO, G. AGRICOLA SR., in aedibus Aldi et
A. Asullani soceri, Venetiis.

GARCÍA NOVO, E. (2012): Galen. On the Anomalous Dyskrasia (De inaequali intemperie). Editio maior,
ed., transl. and comment., Logos Verlag, Berlin.

GARCÍA NOVO, E. (2021): «Pseudo-Galeno, Praesagitio omnino vera expertaque: primera edición críti-
ca», CFC (g): Estudios griegos e indoeuropeos 31: 107-122. https://doi.org/10.5209/cfcg.72681.

GASTGEBER, C. (2020): «Ogier Ghislain de Busbecq und seine griechischen Handschriften», A. BINGGELI,
M. CASSIN, M. DETORAKI (eds.), Bibliothèques grecques dans l’Empire ottoman, Bibliologia 54,
Brepols, Turnhout, pp. 145-181.

HARDT, IG. (1810): Catalogus codicum manuscriptorum Graecorum Bibliothecae Regiae Bavaricae, Bd.:
4, Cod. CCCXLVIII-CCCCLXXII, Monachii, p. 190-191.

HEIBERG, J.L. (1924): Paulus Aegineta, Libri V-VII, edidit, CMG IX 2, Leipzig et Berlin.
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_09_02.php. 

HUNGER, H., KRESTEN, O. (1969): Katalog der griechischen Handschriften der Oesterreichischen National-
bibliothek, II. Codices Juridici et Medici, Wien.

IDELER, I. (1892): Physici et medici graeci minores, II, Berlin. 

KESSEL, G. (2016): «Inventory of Galen’s Extant Works in Syriac», J. C. LAMOREAUX (ed., tr.),
Ḥunayn Ibn Is ḥāq on His Galen Translations, Brigham Young University Press, Provo, pp.
168-192.

KÜHN, C. G. (1821-1833): Claudii Galeni opera omnia, Leipzig [repr. Hildesheim 1964]. 

LAMOREAUX, J. C. (2016): Hunayn ibn Ishaq on his Galen Translations, Brigham Young University Press,
Provo, Utah.

MARTINI, E. & BASSI, D. (1906): Catalogus codicum graecorum Bibliothecae Ambrosianae, t. I-II,
Milano [reimpr. en un volumen: Hildesheim-New York, 1978].

MERCATI, G., FRANCHI DE’ CAVALIERI, P. (1923): Codices Vaticani Graeci. Tomus 1. Codices 1-329,
Typis Polyglottis Vaticanis, Romae.

MIONI, E. (1972): Bibliothecae Diui Marci Venetiarum codices graeci manuscripti. Volumen I, Pars alte-
ra: Classis II, Codd. 121-198 - Classes III, IV, V. Indices, Roma.

MIONI, E. (1981): Bibliothecae Diui Marci Venetiarum codices graeci manuscripti. Volumen I: Thesaurus
Antiquus. Codices 1-299 (Ministero per i beni culturali e ambientali. Indici e Cataloghi,
Nuova Serie VI), Roma.

MONDRAIN, B. (2003): «Comment était lu Galien à Byzance dans la première moitié du XVe siècle?
Contribution à quelques aspects de l’histoire des textes», A. GARZYA (ed.), Trasmissione e ecdo-
tica dei testi medici greci. M. D’Auria, Napoli, pp. 361-384.

MONDRAIN, B. (2004): «Les manuscrits grecs de médecine», La médecine grecque antique, Actes du
14ème colloque de la Villa Kérylos à Beaulieu-sur-Mer les 10 & 11 octobre 2003, Académie
des Inscriptions et Belles-Lettres, Paris, pp. 267-285. https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-
6229_2004_act_15_1_1096. 

OMONT, H. (1886-1898): Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la Bibliothèque nationale et des
autres bibliothèques de Paris et des Départements, Paris.

OMONT, H. (1897): Catalogue des manuscrits grecs, latins, français et espagnols, et des portulans / recueillis
par feu Emmanuel Miller, París.

ORIBASIUS (1928): Oribasii Collectionum medicarum reliquiae, libri I-VIII, edidit J. RAEDER, CMG VI

1,1, Leipzig &Berlin. https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_06_01_01.php.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
5

https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_06_01_01.php
https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2004_act_15_1_1096
https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2004_act_15_1_1096
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_09_02.php
https://doi.org/10.5209/cfcg.72681


ORIBASIUS (1926): Oribasii Synopsis ad Eustathium, Libri ad Eunapium, edidit J. RAEDER, CMG VI 3,
Leipzig & Berlin. https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_06_03.php.

PÉREZ MARTÍN, I. (2013): «The Transmission of Some Writings by Psellos in Thirteenth-Century
Constantinople», A. RIGO, P. ERMILOV, M. TRIZIO (eds.), Theologica minora: The Minor Genres
of Byzantine Theological Literature, Brepols, Turnhout, pp. 159-174 + 180-185.

PIETROBELLI, Antoine (2009): «L’itinéraire de deux manuscrits de Galien à la Renaissance», Revue
d’Histoire des Textes 4: 79-114.

PUNTONI, V. (1896): «Indice dei codici greci della Biblioteca Estense di Modena», Studi italiani di
filologia classica 4: 379-536.

RICHARD, M. (1952): Inventaire des manuscrits grecs du British Museum. I, Le Fonds Sloane. II, Le Fonds
Additional. III, Le Fonds Egerton. Appendice, Les Fonds Cottonian et Stowe, CNRS, Paris.

RINCEL, X. (2022): Les collectionneurs français de manuscrits grecs du Moyen Age à la Révolution française,
Histoire, Université Paris sciences et lettres, Paris.

ROSTAGNO, E. - FESTA, N. (1893): «Indice dei codici greci Laurenziani non compresi nel catalogo del
Bandini», Studi italiani di filologia classica 1: 129-232.

SEZGIN, Fuat (1970): Geschichte des arabischen Schriftums, Band 3, Medizin, Pharmazie, Zoologie,
Tierheilkunde bis ca. 430H, E.J. Brill, Leiden. 

SEZGIN, Fuat (1991): Bibliographie der deutschsprachigen Arabistik und Islamkunde: von den Anfängen
bis 1986 nebst Literatur Über die arabischen Lánder der Gegenwart. 5 Band, Frankfurt am Main.

SINGER, CH. (1917): «A Review of the Medical Literature of the Dark Ages, with a New Text of
about 1110», Proc. R. Soc. Med. 10 (Sect. Hist. Med.): 107-160.

STEVENSON, Henry M. (1885): Codices manuscripti Palatini Graeci Bibliothecae Vaticanae: descripti
praeside I. B. Cardinali Pitra episcopo, Roma.

STUDEMUND, W. et alii (1890-1897): Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin. Vol. I et II,
Codices ex bibliotheca Meermanniana Phillippici graeci nunc Berolinenses, Die Handschriften-
Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin, A. Asher, Berlin.

TLG = PANTELIA, M. C. (ed.): Thesaurus Linguae Graecae® Digital Library, University of California,
Irvine. http://www.tlg.uci.edu.

TOUWAIDE, A. (2016): A census of Greek medical manuscripts: from Byzantium to the Renaissance, Medicine
in the medieval mediterranean 6, Routledge, Taylor & Francis Group, London - New York.

TOUWAIDE, A. (2021): Greek medical manuscripts - Diels’ catalogue. Tome 1-5, De Gruyter, Berlin - Boston.

ULLMANN, M. (1970): Die Medizin im Islam. E.J. Brill, Leiden, Netherlands.

ULLMANN, M. & ARNZEN, R. (2016): Aufsätze zur arabischen Rezeption der griechischen Medizin und
Naturwissenschaft, De Gruyter, Boston - Berlin.

WILSON, N. (1987): «Aspects of the Transmission of Galen», G. CAVALLO (ed.), Le strade del testo,
Bari, pp. 47-64.

ZIPSER, B. (2019): «Galen in Byzantine iatrosophia», P. BOURAS-VALLINATOS, B. ZIPSER (eds.), Brill’s
Companion to the Reception of Galen, Brill’s companions to classical reception 17, Brill,
Leiden - Boston, p. 111-123.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 7

9-
96

 9
6

http://www.tlg.uci.edu
https://cmg.bbaw.de/epubl/online/cmg_06_03.php


INSCRIPCIONES GRIEGAS EN LA DECORACIÓN 
DE LA CASA DE SCHLIEMANN EN ATENAS

Antonio Ramón Navarrete Orcera
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED) (España)

anavarrete@ubeda.uned.es

RESUMEN

Este trabajo se centra en estudiar las inscripciones griegas que forman parte de la decoración
de la casa que el famoso arqueólogo Heinrich Schliemann se hizo construir en Atenas entre
1878 y 1880. Suman un total de 48 y están extraídas de los autores griegos más importantes,
de las sentencias de los siete sabios y de fragmentos conservados de la Antología Palatina, que
ponen en evidencia el dominio que tenía Schliemann de la literatura griega antigua. El texto
griego de las inscripciones, salvo algunas erratas, es bastante correcto. La mayor parte de ellas,
aparte de su adecuación temática a la sala en la que están ubicadas, se caracterizan por su valor
preceptivo y moral y se sitúan en los lugares más visibles (¡hasta en el baño!).

PALABRAS CLAVE: inscripciones griegas, Schliemann, Ιλίου Μέλαθρον, Jurij Šubic, decoración
pompeyana.

GREEK INSCRIPTIONS OF THE DECORATION 

OF SCHLIEMANN’S HOUSE IN ATHENS

ABSTRACT

This work focuses on the study of the Greek inscriptions that are part of the decoration
of the house that the famous archaeologist Heinrich Schliemann had built in Athens between
1878 and 1880. They are a total of 48 and are taken from the most important Greek authors,
from the sentences of the seven wise men and from fragmentary authors of the Palatine
Anthology, which demonstrate Schliemann's mastery of ancient Greek literature. The Greek
text of the inscriptions, except for some typos, is quite correct. Most of them, apart from their
functionality, are characterized by their preceptive and moral value and are located in the most
visible places (even in the bathroom!).

KEYWORDS: Greek inscriptions, Schliemann, Ιλίου Μέλαθρον, Jurij Šubic, Pompeian deco-
ration. FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 9
7

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 97-118; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.05

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.05
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
mailto:anavarrete@ubeda.uned.es


La presencia de inscripciones en la decoración de una casa o palacio tiene
una larga historia, que se remonta al mundo clásico, donde se acuña el tópico hora-
ciano del docere delectando. El dios Mercurio decora la nave de Eneas con escenas
de la Gigantomaquia, según nos cuenta el poeta épico romano Nevio (s. III d.C.) en
su Bellum Punicum1. Otro tanto hará, siglos después, el humanista sevillano Juan de
Mal Lara cubriendo de inscripciones latinas y escenas mitológicas la popa de la nao
capitana comandada por don Juan de Austria en la batalla de Lepanto (Carande Herre-
ro, 1990; Navarrete Orcera, 2005: 38-38). Del mismo siglo XVI data la biblioteca
de Montaigne, cuyas vigas estaban grabadas con 54 sentencias de inspiración, en su
mayor parte, clásica: Estobeo, Sexto Empírico, Platón, Eurípides, Sófocles, Horacio,
Homero, Lucrecio, Terencio, Marcial, Persio, Plinio, la Biblia, San Agustín y Michel
de L’ Hospital2. Algo similar (53 inscripciones) encontramos en el Instituto Arqueo-
lógico Alemán de Atenas (Korrés, 1976), construido en 1870, once años antes que
la casa del famoso arqueólogo Heinrich Schliemann [figs. 1-2], objeto de nuestro
estudio por contener igualmente una importante colección de inscripciones griegas. 

Las inscripciones (Korrés, 1974, 1974-1975, 1975-1976, 1977, 1988) quizá
sean el elemento más peculiar de la decoración de esta casa, que fue llevada a cabo
por el pintor esloveno Jurij Šubic (Poljane, 1855-Leipzig, 1890), conocido por su
trabajo3 en Viena y París; en ella trabajó4 durante un año, del 17 de enero al 18 de
diciembre de 1880, y recibió una paga de 8.500 dracmas. El arquitecto Ernst Ziller,
por su parte, fue el encargado de construir la casa entre 1878 y 1879 (Kasimati,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 9

8

1 Fr. 4 Maltby-Slater = 8 Blänsdorf, apud Prisc. GL: II, pp. 198.6-199.2.
2 Buena parte de estas sentencias están citadas en sus Ensayos (1533-1592). Cf. Sebastián

López, 1978: 187.
3 Decoró en Liubliana el Museo Nacional Esloveno (Narodni Muzej Slovenije).
4 Los dibujos preparatorios se conservan en el Museo Nacional de Liubliana.

Fig. 1. Casa de Schliemann, Atenas. Fig. 2. Heinrich Schliemann.



2021). Además de las inscripciones, domina en techos y paredes la decoración pompe-
yana, que en esta época estaba causando verdadero furor en el mundo artístico europeo. 

Las inscripciones suman un total de cuarenta y ocho (si incluimos la de
la fachada grabada en grandes letras doradas: ΙΛΙΟΥ ΜΕΛΑΘΡΟN, el nombre de
la casa, que significa «Palacio de Ilión5») y están situadas, por lo general, por encima
de las puertas. Fueron extraídas de los autores griegos más importantes (especialmen-
te poetas: Homero, Hesíodo o Píndaro), de las sentencias de los siete sabios y de
fragmentos conservados (en su mayor parte de autores anónimos) de la Antología Pala-
tina (libro X), que ponen en evidencia el dominio que tenía Schliemann de la lite-
ratura griega antigua. Las obras más utilizadas son Trabajos y Días, Odisea e Ilíada,
con 12, 7 y 4 citas, respectivamente. El texto griego de las inscripciones en su mayor
parte es correcto; solo en algunas se observan erratas, que trataremos de enmendar
en cada caso en notas a pie de página. El ilustrador Jurij Šubic pudo basarse en las
primeras ediciones críticas de los autores griegos, realizadas en su mayor parte en
Alemania, que en 1880 circularían ya fácilmente por toda Europa; probablemen-
te se las facilitaría el mismo Schliemann, que es, en definitiva, el que seleccionó los
pasajes que debían ser reproducidos.

Las inscripciones, en general, tienen una funcionalidad concreta, es decir,
se adecúan a la función que tiene cada sala. Las del despacho se refieren a la instruc-
ción; las del dormitorio, al sueño; la del salón de baile y recepciones, a la danza; las
del comedor, a la hospitalidad y al banquete; la del cuarto de baño, a la glotonería
y a sus consecuencias. Pero, la mayor parte de ellas se caracterizan por su valor precep-
tivo y moral y se sitúan en los lugares más visibles. Otro grupo, menor, carece de
relación con el entorno y con la moralidad. Las vamos a ir introduciendo atendien-
do a su ubicación.

1. PRIMERA PLANTA

Subiendo a la primera planta desde la planta baja aparece la primera inscrip-
ción en griego: εὐμάρεια, «prosperidad» [fig. 3], que alude a la abundancia que rei-
naba en la casa. FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 9
9

5 Antiguo nombre de Troya, que se debe a su fundador, Ilo. También se puede entender esta
expresión como «Cabaña de Troya», en recuerdo de la cabaña de tablas en la que había vivido con su
mujer Sofía durante las excavaciones en la colina de Hissarlik.

Fig. 3. Primera inscripción: «prosperidad».



1.1. CORREDOR

Sobre la puerta acristalada que da acceso al pasillo o corredor se advierte
otra inscripción. Son dos versos de Hesíodo (Trabajos y Días 361-362), en los que
aconseja no robar, aunque sea poco, si no quiere uno amargarse el corazón; en lugar
de esto, hay que esforzarse de forma permanente: 

εἰ γάρ κεν καὶ σμικρὸν ἐπὶ σμικρῷ καταθεῖο,
καὶ θαμὰ τοῦτ’ ἔρδοις, τάχα κεν μέγα καὶ τὸ γένοιτο.

Pues si añades poco sobre poco y haces esto con frecuencia, lo poco al punto se
convertirá en mucho6.   

En la parte superior del ábside del corredor está inscrito un epigrama de autor
anónimo7, de la Antología Palatina (10.30), en el que se indica que los agradecimien-
tos deben ofrecerse a tiempo para que sean útiles:

ὠκεῖαι χάριτες γλυκερώτεραι· ἢν δέ βραδύνῃ,
πᾶσα χάρις κενεή, μηδὲ λέγοιτο χάρις.

Los agradecimientos inmediatos son los más dulces, pero si hay retraso, toda grati-
tud es vacía y no podría llamarse gratitud.

1.2. COMEDOR

De las tres inscripciones del comedor, dos son repetidas (recogen el mismo
pasaje) y describen el banquete (symposium) ofrecido a Ulises en el palacio de Alcínoo
(Odisea IX 5-11):

οὐ γὰρ ἐγώ γέ τί φημι τέλος χαριέστερον εἶναι
ἢ ὅτ’ ἐϋφροσύνη μὲν ἔχῃ κατὰ δῆμον ἅπαντα,
δαιτυμόνες δ’ ἀνὰ δώματ’ ἀκουάζωνται ἀοιδοῦ
ἥμενοι ἑξείης, παρὰ δὲ πλήθωσι τράπεζαι
σίτου καὶ κρειῶν, μέθυ δ’ ἐκ κρητῆρος ἀφύσσων
οἰνοχόος φορέῃσι καὶ ἐγχείῃ δεπάεσσιν·
τοῦτό τί μοι κάλλιστον ἐνὶ φρεσὶν εἴδεται εἶναι.

No creo yo que haya un cumplimiento más delicioso que cuando el bienestar perdu-
ra en todo el pueblo y los convidados escuchan a lo largo del palacio al aedo senta-
dos en orden, y junto a ellos hay mesas cargadas de pan y carne y un escanciador trae
y lleva vino que ha sacado de las crateras y lo escancia en las copas. Esto me parece
lo más bello (Calvo, 1976).

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
0

6 Las traducciones de este y otros pasajes de Hesíodo son de Aurelio Pérez Jiménez, 1978
(sigue la edición de F. Solmsen).

7 En un principio estuvo atribuido a Luciano.



La tercera procede de Trabajos y Días 342-343, en donde Hesíodo aconseja
invitar a la casa de uno a sus amigos y a los vecinos:

τὸν φιλέοντ’ ἐπὶ δαῖτα καλεῖν, τὸν δ’ ἐχθρόν ἐᾶσαι·
τὸν δὲ μάλιστα καλεῖν, ὅς τις σέθεν ἐγγύθι ναίει·

Al que te brinde su amistad invítale a comer, y al enemigo, recházalo. Sobre todo
invita al que vive cerca de ti.

1.3. SALAS DE INVITADOS

La primera sala de invitados se completa con dos inscripciones de los Trabajos
y Días de Hesíodo. En la primera (vv. 824-828) el poeta da consejos a los agriculto-
res, para su propia felicidad, sobre los días que son más apropiados para las distintas
faenas agrícolas:

ἄλλος δ’ ἀλλοίην αἰνεῖ, παῦροι δέ τ’ ἴσασιν.
ἄλλοτε μητρυιὴ πέλει ἡμέρη, ἄλλοτε μήτηρ.
τάων εὐδαίμων τε καὶ ὄλβιος ὃς τάδε πάντα
εἰδὼς ἐργάζηται ἀναίτιος ἀθανάτοισιν,
ὄρνιθας κρίνων καὶ ὑπερβασίας ἀλεείνων.

Cada uno aconseja uno diferente y pocos conocen su verdadero sentido. Unas veces
un día se comporta como madrastra y otras como madre. Feliz y dichoso el que cono-
ciendo todas estas propiedades de los días trabaja sin ofender a los Inmortales, consul-
tando las aves y evitando transgresiones.

La segunda inscripción (vv. 702-705) afirma que la mejor adquisición para
un hombre es una mujer honesta8, y la peor, una mujer malvada que sólo piensa
en el alimento y en los placeres sexuales.

οὐ μὲν γάρ τι γυναικὸς ἀνὴρ ληίζετ’ ἄμεινον
τῆς ἀγαθῆς, τῆς δ’ αὖτε κακῆς οὐ ῥίγιον ἄλλο
δειπνολόχης, ἥτ’ ἄνδρα καὶ ἴφθιμόν περ ἐόντα
εὕει ἄτερ δαλοῦ καὶ ὠμῶι γήραϊ δῶκεν.

Pues nada mejor le depara la suerte al hombre que la buena esposa y, por el contra-
rio, nada más terrible que la mala, siempre pegada a la mesa y que, por muy fuerte
que sea su marido, le va requemando sin antorcha y le entrega a una vejez prematura.

La segunda sala de invitados, comunicada con la anterior, carece de inscrip-
ciones.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
1

8 Seguramente estaba pensando en su esposa Sofía.



1.4. SALA DE RECEPCIONES O DE BAILE

Todos los jueves esta sala era escenario de baile. Haciéndose eco de la antigua
hospitalidad de los griegos, dos sirvientes, Belerofonte y Telamón, recibían a los
huéspedes (políticos, académicos, artistas, diplomáticos, de todo el mundo) en la reja
que da a la calle. Schliemann les hablaba en griego homérico, que prefería al griego
actual; a quien no lo entendía le hablaba en su idioma natal (Chamorro González,
1973: 138; Deuel, 1977). La casa de Schliemann se convirtió en el centro cultural
más importante de la Atenas de su época. Posteriormente este espacio sería sala de
la Corte Suprema o de Casación. En cuanto a la decoración hay que señalar que es
la más sugestiva de la casa, además de incluir diez inscripciones. De ellas cinco perte-
necen a los Trabajos y Días de Hesíodo; el resto a la Ilíada (2), a Píndaro y a la Anto-
logía Palatina (2):

1) En una (Trabajos y Días 289-297) el poeta se dirige a su hermano Perses
para que deponga su insolencia y siga el camino de la virtud:

τῆς δ’ ἀρετῆς ἱδρῶτα θεοὶ προπάροιθεν ἔθηκαν
ἀθάνατοι· μακρὸς δὲ καὶ ὄρθιος οἶμος ἐπ’ αὐτὴν
καὶ τρηχὺς τὸ πρῶτον· ἐπὴν δ’ εἰς ἄκρον ἵκηαι9,
ῥηιδίη δὴ ἔπειτα πέλει, χαλεπή περ ἐοῦσα.
Οὗτος μὲν πανάριστος ὃς αὐτὸς πάντα νοήσῃ
[φρασσάμενος τὰ κ’ ἔπειτα καὶ ἐς τέλος ᾖσιν ἀμείνω.]10

ἐσθλός δ’ αὖ κἀκεῖνος, ὃς εὖ εἰπόντι πίθηται·
ὃς δέ κε μήτ’ αὐτὸς νοέῃ μήτ’ ἄλλου ἀκούων
ἐν θῦμῳ βάλληται, ὃ δ’ αὖτ’ ἀχρήιος ἀνήρ.

De la virtud, en cambio, el sudor pusieron delante los dioses inmortales; largo y empi-
nado es el sendero hacia ella y áspero al comienzo; pero cuando se llega a la cima,
entonces resulta fácil por duro que sea. [Es el mejor hombre en todos los sentidos
el que por sí mismo se da cuenta, tras meditar, de lo que luego y al final será mejor
para él]. A su vez es bueno también aquel que hace caso a quien bien le aconseja;
pero el que ni por sí mismo se da cuenta ni oyendo a otro lo graba en su corazón,
éste en cambio es un hombre inútil.

2) En la Olímpica 11 (estrofa, vv. 1-6) Píndaro afirma que los hombres expe-
rimentan necesidades diferentes, según los momentos. Así, el atleta vencedor nece-
sita los himnos para lograr la inmortalidad:

ἔστιν ἀνθρώποις ἀνέμων ὅτε πλεῖστα
χρῆσις11 δ’ ἐστὶν οὐρανίων ὑδάτων,
ὀμβρίων παίδων νεφέλας·FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 1
0

2

9 El editor Solmsen (1970) prefiere ἵκηται.
10 Se ha omitido en la inscripción el verso 294, que añadimos entre corchetes. 
11 Por χρῆσις· ἔστιν δ’.



εἰ δὲ σὺν πόνῳ τις εὖ πράσσοι, μελιγάρυες ὕμνοι
ὑστέρων ἀρχαὶ12 λόγων
τέλλεται καὶ πιστὸν ὅρκιον μεγάλαις ἀρεταῖς·

Tienen a veces los hombres muy grande necesidad de los vientos; otras, de las aguas
celestes, lluviosas hijas de la nube. Mas cuando alguien con esfuerzo alcanza victo-
ria, melísonos himnos son para él preludio de futuras loanzas y fiel promesa para
sus grandes hazañas (Ortega, 1984: 125).           

3) En Trabajos y Días 306-313 se alaba el trabajo, que no es un motivo de
vergüenza, como sí lo es la ociosidad:

σοὶ δ’ ἔργα φίλ’ ἔστω μέτρια κοσμεῖν,
ὥς κέ τοι ὡραίου βιότου πλήθωσι καλιαί.
ἐξ ἔργων δ’ ἄνδρες πολύμηλοί τ’ ἀφνειοί τε.
καί τ’ ἐργαζόμενος πολὺ φίλτερος ἀθανάτοισιν
ἔσσεαι ἠδὲ βροτοῖς· μάλα γὰρ στυγέουσιν ἀεργούς.13

ἔργον δ’ οὐδὲν ὄνειδος, ἀεργίη δέ τ’ ὄνειδος·
εἰ δέ κεν ἐργάζῃ, τάχα σε ζηλώσει ἀεργὸς
πλουτεῦντα· πλούτῳ δ’ ἀρετὴ καὶ κῦδος ὀπηδεῖ.

Pero tú preocúpate por disponer las faenas a su tiempo para que se te llenen los
graneros con el sazonado sustento. Por los trabajos se hacen los hombres ricos en
ganado y opulentos; y si trabajas te apreciarán mucho más los Inmortales [y los
mortales; pues aborrecen en gran manera a los holgazanes]. El trabajo no es ningu-
na deshonra; la inactividad es una deshonra. Si trabajas pronto te tendrá envidia
el indolente al hacerte rico. La valía y la estimación van unidas al dinero.

4) Trabajos y Días 409-413 [fig. 4] alude al problema de no disponer de los
utensilios necesarios, de que no te los preste nadie y de aplazar las tareas agrícolas: FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 1
0

3

12 Por ἀρχὰ.
13 El verso 310, presente en la inscripción, sólo aparece en algunos manuscritos de Hesíodo.

Fig. 4. Inscripción de Trabajos y Días 409-413.



ἡ δ’ ὥρη παραμείβεται, μινύθῃ δέ τοι ἔργον.
μήδ’ ἀναβάλλεσθαι ἔς τ’ αὔριον ἔς τε ἔννηφιν14·
οὐ γάρ ἐτωσιοεργὸς ἀνὴρ πίμπλησι καλιὴν
οὐδ’ ἀναβαλλόμενος· μελέτη δέ τοι ἔργον ὀφέλλει·
αἰεὶ δ’ ἀμβολιεργὸς ἀνὴρ ἄτῃσι παλαίει.

En tanto que se pasa la estación y se pierde la labor. No lo dejes para mañana ni para
pasado mañana; pues el negligente no llena su granero ni tampoco el moroso. El
cuidado favorece la labor; y el holgazán siempre está luchando con la ruina.

5) Trabajos y Días 574-581 aconseja realizar el trabajo de la siega por la mañana
temprano:

φεύγειν δὲ σκιεροὺς θώκους καὶ ἐπ’ ἠῶ κοῖτον
ὥρῃ ἐν αμήτου, ὅτε τ’ ἠέλιος χρόα κάρφει·
τημοῦτος σπεύδειν καὶ οἴκαδε καρπὸν ἀγινεῖν,
ὄρθρου ἀνιστάμενος, ἵνα τοι βίος ἄρκιος εἴη.
ἠὼς γάρ τ’ ἔργοιο τρίτην ἀπομείρεται αἶσαν.
ἠώς τοι προφέρει μὲν ὁδοῦ, προφέρει δὲ καὶ ἔργου·
ἠώς, ἥ τε φανεῖσα πολέας ἐπέβησε κελεύθου
ἀνθρώπους πολλοῖσι δ’ ἐπὶ ζυγὰ βουσὶ τίθησιν.

No te sientes a la sombra y deja la cama temprano en la época de la siega, cuando
el sol reseca la piel. Justamente entonces, levantándote de madrugada, trae a casa
el fruto para que tengas bastante sustento; pues el alba hace la tercera parte del traba-
jo, el alba aligera la marcha y aligera la faena, el alba, que, al despuntar, pone en cami-
no a muchos hombres y coloca el yugo a muchos bueyes.

6) En Trabajos y Días 232-237 [fig. 5] la tierra ofrece a los hombres honestos
abundancia de productos:FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 1
0

4

14 Aunque esta forma aparece en algunos manuscritos, en la edición de Evelyn-White (1914)
se sustituye por ἔνηφιν.

Fig. 5. Inscripción de Trabajos y Días 232-237.



τοῖσι φέρει μὲν γαῖα πολὺν βίον, οὔρεσι δὲ δρῦς
ἄκρη μέν τε φέρει βαλάνους, μέσση δὲ μελίσσας·
εἰροπόκοι δ’ ὄϊες μαλλοῖς καταβεβρίθασι·
τίκτουσιν δὲ γυναῖκες ἐοικότα τέκνα γονεῦσιν·
θάλλουσιν δ’ ἀγαθοῖσι διαμπερές· οὐδ’ ἐπὶ νηῶν
νίσσονται15, καρπὸν δὲ φέρει ζείδωρος ἄρουρα.

La tierra les produce abundante sustento y, en las montañas, la encina está cargada
de bellotas en sus ramas altas y de abejas en las de en medio. Las ovejas de tupido
vellón se doblan bajo el peso de la lana. Las mujeres dan a luz niños semejantes
a sus padres y disfrutan sin cesar de bienes. No tienen que viajar en naves y el fértil
campo les produce frutos.

7) Un epigrama de autor desconocido de la Antología Palatina (10.118) alude
probablemente a la vida de Schliemann, venido de un país lejano para llevar a cabo
un gran trabajo:

πῶς γενόμην; πόθεν εἰμί; τίνος χάριν ἦλθον; ἀπελθεῖν;
πῶς δύναμαί τι μαθεῖν, μηδὲν ἐπιστάμενος;
oὐδὲν ἐὼν γενόμην πάλιν ἔσσομαι ὡς πάρος ἦα·
οὐδὲν γὰρ16 μηδὲν τῶν μερόπων τὸ γένος.
ἄλλ’ ἄγε μοι Βάκχοιο φιλήδονον ἔντυε νᾶμα·
τοῦτο γάρ ἐστι κακῶν φάρμακον ἀντίδοτον.

¿Cómo he nacido? ¿De dónde soy? ¿Por qué he venido? ¿Para irme? ¿Cómo puedo
saber cualquier cosa, no habiendo aprendido nada? No era nada, de nuevo no seré
nada como antes; porque la raza humana no es nada, absolutamente nada. ¡Vamos,
prepárame el placentero licor de Baco! Pues este es el antídoto contra los males. 

8) La inscripción más extensa de la casa es la única relacionada con la función
de la sala, el baile. Durante un tiempo esta inscripción estuvo oculta por la imagen
del Juez Supremo. Describe la danza de Ariadna representada por Vulcano en el escu-
do de Aquiles (Ilíada XVIII 590-606):

ἐν δὲ χορὸν ποίκιλλε περικλυτὸς ἀνφιγυήεις,
τῷ ἴκελον οἷόν ποτ` ἐνὶ Κνωσῷ εὐρείῃ
Δαίδαλος ἤσκησεν καλλιπλοκάμῳ Ἀριάδνη.
ἔνθα μὲν ἠίθεοι καὶ παρθένοι ἀλφεσίβοιαι
ὠρχεῦντ’, ἀλλήλων ἐπὶ καρπῷ χεῖρας ἔχονται17.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
5

15 En ningún manuscrito aparece la forma νίσονται con doble sigma. Pudo ser una errata
del ilustrador.

16 Las ediciones más autorizadas, como la de W. R. Paton (1916), editan καὶ.
17 Por ἔχοντες.



τῶν δ’ αἱ μὲν λεπτὰς ὀθόνας ἔχον, οἱ δὲ χιτῶνας
εἵατ’ ἐϋννήτους, ἦκα στίλβοντας ἐλαίῳ·
καί ῥ’ αἱ μὲν καλάς στεφάνας ἔχον, οἱ δὲ μαχαίρας
εἴχον χρυσείας ἐξ ἀργυρέων τελαμώνων.
οἱ δ’ ὁτὲ μὲν θρέξασκον ἐπισταμένοισι πόδεσσιν
ῥεῖα μάλ’, ὡς ὅτε τις τροχὸν ἄρμενον ἐν παλάμῃσιν
ἑζόμενος κεραμεὺς πειρήσεται, εἴ18 κε θέῃσιν·
ἄλλοτε δ’ αὖ θρέξασκον ἐπί στίχας ἀλλήλοισιν.
πολλός δ’ ἱμεροέντα χορὸν περιίσταθ’ ὅμιλος,
τερπόμενοι· μετὰ δὲ σφιν ἐμέλπετο θεῖος ἀοιδὸς
φορμίζων· δοιὼ δὲ κυβιστῆρε19 κατ’ αὐτοὺς
μολπῆς ἐξάρχοντος ἐδίνευον κατὰ μέσσους.

El muy ilustre cojitranco bordó también una pista de baile semejante a aquella que
una vez en la vasta Creta el arte de Dédalo fabricó para Ariadna, la de bellos bucles.
Allí zagales y doncellas, que ganan bueyes gracias a la dote, bailaban con las manos
cogidas entre sí por las muñecas. Ellas llevaban delicadas sayas, y ellos vestían túni-
cas bien hiladas, que tenían el suave lustre del aceite. Además, ellas sujetaban bellas
guirnaldas, y ellos dagas áureas llevaban, suspendidas de argénteos tahalíes. Unas veces
corrían formando círculos con pasos habilidosos y suma agilidad, como cuando el
torno, ajustado a sus palmas, el alfarero prueba tras sentarse delante, a ver si marcha,
y otras veces corrían en hileras, unos tras otros. Una nutrida multitud rodeaba la deli-
ciosa pista de baile, recreándose, [y entre ellos cantaba el divino aedo mientras tañía
la forminge]20 y dos acróbatas a través de ellos, como preludio de la fiesta, hacían
volteretas en medio21.                     

9) Otra parte del mencionado escudo, la celebración de una boda, es también
descrita (Ilíada XVIII 490-496):

ἐν δὲ δύω ποίησε πόλεις μερόπων ἀνθρώπων
καλάς. ἐν τῇ μέν ῥα γάμοι τ’ ἔσαν εἰλαπίναι τε,
νύμφας δ’ ἐκ θαλάμων δαΐδων ὕπο λαμπομενάων
ἠγίνεον ἀνὰ ἄστυ, πολὺς δ’ ὑμέναιος ὀρώρειν22·
κοῦροι δ’ ὀρχηστῆρες ἐδίνεον, ἐν δ’ ἄρα τοῖσιν
αὐλοὶ φόρμιγγές τε βοὴν ἔχον· αἱ δέ μυναῖκες23

ἱστάμεναι θαύμαζον ἐπὶ προθύροισιν ἑκάστη.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
6

18 Por αἰ.
19 Por κυβιστητῆρε.
20 El verso que ponemos entre corchetes, idéntico al de Odisea IV 17, que aparece en la inscrip-

ción no es recogido en las ediciones modernas. Según Ateneo (Deipnosofistas V 181 c) habría que incluir-
lo aquí.

21 La traducciónde este texto, como los restantes de la Ilíada, es de EmilioCrespo Güemes,2000.
22 Por ὀρώρει.
23 Por γυναῖκες.



Realizó también dos ciudades de míseras gentes, bellas. En una había bodas y convi-
tes, y novias a las que a la luz de las antorchas conducían por la ciudad desde cáma-
ras nupciales; muchos cantos de boda alzaban su son; jóvenes danzantes daban verti-
ginosos giros y en medio de ellos emitían su voz flautas dobles y forminges, mientras
las mujeres se detenían a la puerta de los vestíbulos maravilladas.                     

10) Un epigrama de Lucilio24 (Antología Palatina 10.122), dedicado al Destino
o la Fortuna (Τύχη):

πολλὰ τὸ δαιμόνιον δύναται, κἂν ᾖ παράδοξα·
τοὺς μικροὺς ἀνάγει, τοὺς μεγάλους κατάγει·
καὶ σοῦ τὴν ὀφρὺν καὶ τὸν τῦφον καταπαύσει,
κἂν ποταμοὺς25 χρυσοῦ νάματά σοι παρέχῃ.
oὐ θρύον, οὐ μαλάχην οὐ26 ἄνεμός ποτε, τὰς δὲ μεγίστας
ἢ δρύας ἢ πλατάνους27 χαμαὶ κατάγειν.

La Fortuna puede muchas cosas, aunque sean extrañas; eleva a los pequeños, abate
a los grandes; con tu orgullo y vanidad acabará, aunque un río te ofrezca corrientes
de oro. El viento nunca puede derribar el junco ni el musgo, pero sí las grandes
encinas o los plátanos. 

2. SEGUNDA PLANTA

2.1. ESCALERAS

Las escaleras que conducen a la planta superior, al igual que el corredor, están
recubiertas de grutescos con sentencias griegas intercaladas, pertenecientes a los siete

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
7

Fig. 6. Inscripción del rellano.     Fig. 7. Inscripción del rellano.     Fig. 8. Inscripción del rellano.

24 En realidad, se atribuye de forma espuria a este autor. Cf. Floridi, 2014: no 136 espurio.
25 Por ποταμὸς.
26 Suprimir el segundo οὐ.
27 Añadir οἶδε tras πλατάνους.



sabios. Cuatro de ellas, insertas en coronas, están situadas sobre las paredes o enci-
ma de las columnas de la escalera:

- καιρὸν γνῶθι [fig. 6], «conoce la ocasión» (atribuida a Pítaco de Mitilene y
a Menandro).
- θεόν σέβου [fig. 7], «respeta a Dios» (atribuida a Solón y a Menandro).
- μηδὲν ἄγαν [fig. 8], «nada en demasía» (atribuida a Solón).
- λάλει καίρια, «habla cosas oportunas» (atribuida a Bías de Príene).

2.2. CORREDOR

Otras, enmarcadas en esvásticas y decoraciones geométricas, se encuentran
en el corredor central, encima de los marcos de las puertas, como ΚΑΙΡΟΣ ΠΑΝΤΙ
ΠΡΑΓΜΑΤΙ [fig. 9] («para todo asunto hay una ocasión») o ΓΝΩΘΙ ΣΑΥΤΟΝ [fig. 10]
(«conócete a ti mismo», el lema inscrito en el templo de Apolo en Delfos). 

Cuatro inscripciones están grabadas en los marcos de madera de las puer-
tas: dos encima de la puerta del dormitorio de Schliemann y esposa (a la izquier-
da), dos encima de la puerta de la biblioteca (a la derecha): 

1) En el arquitrabe de la puerta Eumeo recomienda a Ulises, tras volver a Ítaca,
no acostarse temprano, porque uno se cansa del largo sueño (Odisea XV 393-394):

… οὐδέ τέ28 σε χρή, 
πρίν ὥρη, καταλέχθαι· ἀνίη καὶ πολὺς ὕπνος.

No tienes que acostarte antes de tiempo, que el mucho dormir es dañino.

2) Encima de la puerta, una frase del Eclesiastés (cap. 3.1): καιρὸς παντὶ
πράγματι, «todo tiene su tiempo».

3) En el arquitrabe de la puerta de la biblioteca se repite la expresión que
hay a la entrada de la biblioteca de San Juan, en la isla de Patmos: ψυχῆς ἰατρεῖον,
«hospital del alma».

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

0
8

Fig. 9. Inscripción del corredor. Fig. 10. Inscripción del corredor.

28 Por τί. Probable error del ilustrador.



4) Encima del arquitrabe, de nuevo, la famosa frase délfica, atribuida a Quilón
de Esparta: γνῶθι σαυτὸν, «conócete a ti mismo».

Y una más [fig. 11], sobre el muro absidal, encima del acceso principal a los
dormitorios de los niños, una frase alusiva a los hijos, entresacada de la Odisea (XIV

222-223):

…οἰκωφελίη, ἥ τε τρέφει ἀγλαὰ τέκνα

… los cuidados de la hacienda que suele criar hijos brillantes.

2.3. BAÑO

En el baño se reproduce un fragmento de la comedia Los cercopes (Κέρκωπες)
de Eubulo [fig. 12], alusiva a la glotonería de los habitantes de Tebas y a sus malas
consecuencias:

μετὰ ταῦτα Θῆβας ἦλθον, οὗ τὴν νύχθ’ ὅλην
τήν θ’ ἡμέραν δειπνοῦσι καὶ κοπρῶν’ ἔχει
ἐπὶ ταῖς θύραις ἕκαστος, οὗ πλήρει βροτῷ
οὐκ ἔστι μεῖζον ἀγαθόν ὡς χεζητιῶν
μακρὰν βαδίζων, πολλὰ δ’ ἀσθμαίνων29 ἀνήρ,
δάκνων τὰ χείλη παγγέλοιός ἐστ’ ἰδεῖν. FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 1
0

9

Fig. 11. Entrada al dormitorio de los niños.

Fig. 12. Inscripción del baño.

29 En lugar de ἀσθμαίνων, la edición de Kock (1880-1888) propone ἰδίων y la de Kassel-Austin
(1983-2001), ἐσθίων. Probablemente el ilustrador haría uso de la primera edición de los fragmentos de
la comedia ática (Meineke, 1839-1857).



Después de esto llegué a Tebas, donde toda la noche y el día lo pasan cenando y cada
uno tiene una letrina delante de sus puertas; para un hombre harto no hay mayor
bien que este. Pues un hombre con ganas de defecar, que camina un largo trecho,
con la boca bien llena, mordiéndose los labios, es muy ridículo de ver (Sanchís López,
Montañés Gómez y Pérez Asensio, 2007).

2.4. DORMITORIO DE SCHLIEMANN Y SOFÍA

Sobre el arquitrabe de la puerta, en frente de la cama, se halla una inscrip-
ción apropiada a este escenario [fig. 13]. En ella Aquiles se enfrenta a Ulises tratando
de defender a su amada Briseida, que había sido llevada a la tienda de Agamenón:

ὅστις ἀγαθὸς καὶ ἐχέφρων τὴν αὐτοῦ φιλέει καὶ κήδεται.

todo el que es prudente y juicioso ama y cuida a la suya.

En realidad, es una selección de un texto más amplio (Ilíada IX 341-343):

… ἐπεὶ ὅστις ἀνὴρ ἀγαθὸς καὶ ἐχέφρων
τὴν αὐτοῦ φιλέει καὶ κήδεται, ὡς καὶ ἐγὼ τὴν
ἐκ θυμοῦ φίλεον, δουρικτητήν περ ἐοῦσαν.

Porque todo hombre que es prudente y juicioso ama y cuida a la suya30, como también
yo amaba a ésta de corazón, aunque fuera prenda adquirida con la lanza.

En lo alto de las paredes del dormitorio se sitúan cuatro inscripciones31 más,
extraídas de la Odisea:FO

R
TV

N
AT

A
E,

 N
º 

41
; 

20
25

 (1
), 

P
P.

 9
7-

11
8

 1
1

0

Fig. 13. Inscripción de Ilíada IX 341-343.

Fig. 14. Inscripción de Odisea VI 182-185.

30 Se sobreentiende «esposa».
31 Desconocemos el motivo por el que el afamado arqueólogo griego Korrés (1975-1976), recien-

temente fallecido (01-04-2025), no recoge estas inscripciones.



1) Odisea VI 182-185 [fig. 14]:

… οὐ μὲν γὰρ τοῦ γε κρεῖσον32 καὶ ὄρειον33

ἢ ὅθ’ ὁμοφρονεοντε νοήμασιν οἶκον ἔχητον
ἀνὴρ ἠδὲ γυνή· πόλλ’ ἄλγεα δυσμενέεσσι
χάρματα δ’ εὐμενέτῃσι μάλιστα δέ τε κλυον34 αὐτοί.

Seguro que no hay nada más bello y mejor que cuando un hombre y una mujer
gobiernan su casa con el mismo parecer; pesar es para el enemigo y alegría para el
amigo, y, sobre todo, ellos consiguen buena fama.

2) Odisea XIX 562-567:

δοιαὶ γάρ τε πύλαι ἀμενηνον35 εἰσὶν ὀνείρον36

αἱ μὲν γὰρ κεράεσσι τετεύχαται, αἱ δ’ ελέφαντι·
τῶν οἳ μέν κ’ ἔλθωσι διὰ πριστοῦ ἐλέφαντος, 
οἵ ῥ’ ἐλεφαίρονται, ἔπε’ ἀκραάντα φέροντες·
οἱ δὲ διὰ ξεστόν37 κεράων ἔλθωσι θύραζε,
οἵ ῥ’ ἔτυμα κραίνουσι, βροτῶν ὅτε κέν τις ἴδηται.

Porque dos son las puertas de los fugaces sueños: una construida con cuerno, la otra
con marfil. De éstos, unos llegan a través del bruñido marfil, los que engañan portan-
do palabras irrealizables; otros llegan a través de la puerta de pulimentados cuernos,
los que anuncian cosas verdaderas cuando llega a verlos uno de los mortales.

3) Odisea XX 53-54 [fig. 15]:

ἀλλ’ ἑλέτω σε καὶ ὕπνος· ἀνίη καὶ τὸ φυλάσσειν 
πάννυχον ἐγρήσσοντα, κακῶν δ’ ὑποδησσαι38 ἤδη.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
1

Fig. 15. Inscripción de Odisea XX 53-54.

32 Por κρεῖσσον.
33 Por ἄρειον. Tal vez el ilustrador utilizó ὄρειον teniendo en mente la forma ωρειον del

griego moderno.
34 Por τ’ ἔκλυον.
35 Por ἀμενηνῶν
36 Por ὀνείρων.
37 Por ξεστῶν.
38 Por ὑποδύσεαι.



Con que procura coger el sueño; es locura mantenerse en vela durante toda la noche
cuando ya vas a salir de tus desgracias.

4) Odisea XXIII 254-255:

ἀλλ’ ἔρχευ, λεκτράνδ’ ἴομεν, γύναι, ὄφρα καὶ ἤδη
ὕπνῳ ὕπο γλυκερῷ ταρπώμεθα κοιμηθέντε.

Pero vayamos a la cama, mujer, para gozar ya del dulce sueño.

2.5. BIBLIOTECA

Un periodista americano que visitó la casa en 1883 para entrevistar al propie-
tario describe así la biblioteca: 

Tres filas de estanterías repletas de libros rodeaban la habitación. En la viga de la chime-
nea fueron dispuestos pinturas, mármoles antiguos y jarrones a los lados de un reloj
con el retrato de Homero, sobre el que se colocó una corona de olivo. Encima de
la chimenea, una foto de la señora Schliemann, vestida al estilo griego, con una diade-
ma de oro, de las descubiertas en Troya. El centro de la sala estaba ocupado por dos
mesas con una muestra de objetos (Estia 16, 1883).

En su momento se encontraban aquí grandes atriles en los que se desplega-
ban los periódicos más importantes de la época, de los que a Schliemann le interesa-
ban especialmente las informaciones financieras internacionales, debido a las acciones
que tenía repartidas por todo el mundo. El techo muestra una refinada composición
geométrica simulando un velarium y las paredes, de rojo pompeyano, contienen nueve
inscripciones: tres sentencias de los antiguos sabios griegos, la inscripción de la Acade-
mia de Platón en Atenas, una de la Ilíada, una de los Trabajos y Días, un epigrama
del Pseudo-Luciano, un epigrama de Páladas y dos epigramas de la Antología Palatina
mezclados en uno. Cuatro se sitúan sobre el arquitrabe de las puertas, cuatro por enci-
ma del arquitrabe y una en medio de dos puertas. Se advierten errores en dos de
ellas (5 y 9):

1) Sentencia atribuida a Periandro de Corinto: μελέτη τὸ πᾶν, «la tenaci-
dad lo es todo» [fig. 16].

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
2

Fig. 16. Sentencia de Periandro de Corinto.

Fig. 17. Sentencia de Tales de Mileto.



2) Por encima de arquitrabe sobre el que se sitúa la sentencia anterior (1) está
la cita de Trabajos y Días 21-26, en la que se considera la faceta positiva de la diosa Eris
(o Éride), diosa de la discordia y de la envidia, en cuanto que estimula a los hombres
al trabajo:

εἰς ἔτερον γάρ τίς τε ἰδὼν39 ἔργοιο χατίζει
πλούσιον, ὃς σπεύδει μέν ἀρόμμεναι40 ἠδὲ φυτεύειν
οἶκον τευ θε σθαι41· ζηλοῖ δέ τε τείτονα42 γείτων
εἰς ἔφενον43 σπεύδοντ’· ἀγαθὴ δ’ Ἔρις ἥδε βροτοῖσι.
καὶ κεραμεὺς κεραμεῖ κοτέει καὶ τέκτονι τέκτων
καὶ πτωχὸς πτωχῷ φθονέει καὶ ἀοιδὸς ἀοιδῷ.

Pues todo el que ve rico a otro que se desvive en arar o plantar y procurarse una buena
casa, está ansioso por el trabajo. El vecino envidia al vecino que se apresura a la rique-
za –buena es esta Eris para los mortales–, el alfarero tiene inquina del alfarero y el arte-
sano del artesano, el pobre está celoso del pobre y el aedo del aedo.

3) Sentencia atribuida a Tales de Mileto: βαρὺ ἀπαιδευσία, «la falta de edu-
cación es difícil de llevar» [fig. 17].

4) Por encima del arquitrabe de la puerta anterior (3), un segundo epigrama
del Pseudo-Luciano (Antología Palatina 10.26) [fig. 18], de contenido similar a una
sentencia de Cleóbulo de Lindos (6):

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
3

Fig. 18. Inscripción del Pseudo-Luciano (Antología Palatina X 26).

Fig. 19. Inscripción de Ilíada VI 145-147, 149.

39 Solmsen prefiere ἰδὲν por ἰδὼν y χατίζων por χατίζει.
40 Solmsen adopta ἀρόμεναι.
41 Por οἶκόν τ’ εὖ θέσθαι.
42 Por γείτονα.
43 Por ἄφενος.



ὡς τεθνηξόμενος τῶν σῶν ἀγαθῶν ἀπόλαυε,
ὡς δὲ βιωσόμενος φείδεο σῶν κτεάνων.
ἐστὶ δ’ ἀνὴρ σοφὸς οὗτος, ὃς ἄμφο44 ταῦθα45 νοήσας
φειδῖ46 καὶ δαπάνῃ μέτρον ἐφηρμόσατο.

Como si fueras a morir pronto, disfruta de tus bienes, y como si fueras a vivir siempre,
administra bien tus posesiones. El sabio es aquel que teniendo en cuenta ambas
cosas mantiene un equilibrio entre el ahorro y el gasto.      

5) En el tramo de pared que sigue, entre las dos puertas, están inscritos los
famosos versos de la Ilíada (VI 145-147, 149) en los que se compara a la generación
de los hombres con la de las hojas. En la inscripción falta un verso, que añadimos
entre corchetes [fig. 19]:

Τυδεΐδη μεγάθυμε, τί ἢ γενεὴν νερεείνεις;
οἵη περ φύλλων γενεὴ τοιν47 δὲ καὶ ἀνδρῶν.
φύλλα τὰ μέν τ’ ἄνεμος χαμάδις χέει, ἄλλα δέ θ΄ ὕλη
[τηλεθόωσα φύει, ἔαρος δ’ ἐπιγίγνεται ὥρη·]
ὣς ἀνδρῶν γενεὴ ἡ μὲν φύει ἡ δ’ ἀπολήγει.

¡Magnánimo Tidida! ¿Por qué me preguntas mi linaje? Como el linaje de las hojas,
tal es también el de los hombres. De las hojas, una tira a tierra el viento, y otras
el bosque hace brotar cuando florece, al llegar la sazón de la primavera. Así el linaje
de los hombres, uno brota y otro se desvanece.      

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
4

Fig. 20. Sentencia de Cleóbulo de Lindos.

Fig. 21. Inscripción de Paladas (Antología Palatina 10.46).

44 Por ἄμφω.
45 Por ταῦτα.
46 Por φειδοῖ. El ilustrador debió de consultar las primeras ediciones críticas de la Antología Pala-

tina, obra de F. C. W. Jacobs (1794-1826) o, más probablemente, la selección de A. Meineke (1842).
47 Por τοίη.



6) Sentencia de Cleóbulo de Lindos: μέτρον ἄριστον, «la medida es lo mejor»
[fig. 20].

7) Por encima del arquitrabe de la puerta anterior (6), un epigrama de Pala-
das (Antología Palatina 10.46) [fig. 21], que indica que el silencio es la mayor instruc-
ción del hombre:

ἡ μεγάλη παίδευσις ἐν ἀνθρώποισι σιωπή·
μάρτυρα Πυθαγόραν τὸν σοφὸν48 ἔχω,
ὅς, λαλέειν εἰδώς, ἑτέρους ἐδίδασκε σιωπᾷν,
φάρμακον ἡσυχίης ἐγκρατὲς εὑρόμενος.

La gran enseñanza entre los hombres es el silencio; tengo como prueba al mismo
sabio Pitágoras, el cual, siendo experto en hablar, enseñaba a los demás49 a callar,
habiendo encontrado el mejor remedio para la tranquilidad.

8) Sobre el arquitrabe de la puerta que conduce al despacho de verano de
Schliemann, que estaba situado en la parte norte del edificio, se encuentra la famo-
sa inscripción del antiguo edificio de la Academia de Platón: μηδεὶς ἀγεωμέτρητος
εἰσίτω, «que no entre nadie que no sepa geometría» [fig. 22]. 

9) La inscripción situada por encima del arquitrabe de la puerta anterior se
componía de dos epigramas procedentes de la Antología Palatina (10.109 y 10.42):
uno anónimo y otro de Luciano. En esta inscripción se han mezclado ambos epigra-
mas, con algunas faltas y omisiones, creando un anacoluto de difícil comprensión:

πᾶς λόγος ὁ μὴ τετελεσμένος ἔργῳ
καὶ πᾶσα πρᾶξις τὸν λόγον ἔργον ἔχει
ἀρρήτων γὰρ μύθων ἢ κτεάνων φυλακή.

Toda palabra que no va acompañada del hecho y toda acción tiene como guía a la
palabra, pues [es más importante] velar por las palabras que no se deben decir que
por los bienes.

Los epigramas primitivos eran:

πᾶς λόγος ἐστὶ μάταιος ὁ μὴ τετελεσμένος ἔργῳ,
καὶ πᾶσα πρᾶξις τὸν λόγον ἀρχὸν ἔχοι. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
5

Fig. 22. Sentencia del antiguo edificio de la Academia de Platón.

48 En la inscripción falta αὐτόν.
49 A sus discípulos, se entiende.



Toda palabra es vana si no va acompañada del hecho y toda acción tiene como guía
a la palabra.

ἀρρήτων ἐπέων γλώσσῃ σφραγὶς ἐπικείσθω·
κρείσσων γὰρ μύθων ἢ κτεάνων φυλακή.

Que se ponga un sello en la lengua para que no sean dichas determinadas palabras;
pues es más importante velar por las palabras que por los bienes.   

2.6. ÚLTIMA ESCALERA

En la parte superior de las paredes de la escalera que conduce a la terraza
encontramos las dos últimas inscripciones, extraídas de los Trabajos y Días de Hesíodo.
A la izquierda (vv. 225-231) [fig. 23] se refieren las ventajas que aporta al hombre
el practicar la justicia:

οἳ δὲ δίκας ξείνοσι καὶ ἐνδήμοισι διδοῦσιν
ἰθείας καὶ μή τι παρεκβαίνουσι δικαίου,
τοῖσι τέθηλε πόλις, λαοὶ δ’ ἀνθεῦσιν50 ἐν αὐτῇ51.
εἰρήνη δ’ ἀνὰ γῆν κουρότροφος, οὐδέ ποτ’ αὐτοῖς
ἀργαλέον πόλεμον τεκμαίρεται εὐρύοπα Ζεύς·
οὐδέ ποτ’ ἰθυδίκῃσι μετ’ ἀνδράσι λιμὸς ὀπηδεῖ,
οὐδ’ ἄτη, θαλίῃς δὲ μεμηλότα ἔργα νέμονται·

Para aquellos que dan veredictos justos a forasteros y ciudadanos y no quebrantan
en absoluto la justicia, su ciudad se hace floreciente y la gente prospera dentro de ella;
la paz nutridora de la juventud reside en su país y nunca decreta contra ellos la guerra
espantosa Zeus de amplia mirada. Jamás el hambre ni la ruina acompañan a los
hombres de recto proceder, sino que alternan con fiestas el cuidado del campo.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
6

Fig. 23. Inscripción de Trabajos y Días 225-231.

50 ἀνθεῦσιν lleva ni efelcística.
51 La Ι de ΑΥΤΗΙ en la inscripción ya no existe, lo que lleva a pensar a Korrés (1975-1976: 165)

en un posible borrado ocurrido en los años cincuenta del siglo XX, pero sin dar más detalles.



En otra zona, el proemio de Trabajos y Días (1-7), que es una invocación
a las Musas (no se refieren a las del Helicón, monte de Beocia, que lo iniciaron en
la poesía, sino a las de la Pieria, región tracia donde se encuentra el Olimpo): 

Μοῦσαι Πιερίηθεν ἀοιδῇσι κλείουσαι,
δεῦτε δὴ52 ἐννέπετε σφέτερον πατέρ’ ὑμνείουσαι·
ὅν τε διὰ βροτοὶ ἄνδρες ὁμῶς ἄφατοί τε φατοί τε,
ῥητοί τ’ ἄρρητοί τε Διὸς μεγάλοιο ἕκητι.
ῥέα μὲν γὰρ βριάει, ῥέα δὲ βριάοντα χαλέπτει
ῥεῖα δ’ ἀρίζηλον μινύθει καὶ ἄληδον53 ἀέξει,
ῥεῖα δέ τ’ ἰθύνει σκολιὸν καὶ ἀγήνορα κάρφει.

Musas de la Pieria que con vuestros cantos prodigáis la gloria, venid aquí, invocad
a Zeus y celebrad con himnos a vuestro padre. A él se debe que los mortales sean
oscuros y célebres; y por voluntad del poderoso Zeus son famosos y desconocidos.
PuesZeus altisonante que habita encumbradas mansiones fácilmente confiere el poder,
fácilmente hunde al poderoso, fácilmente rebaja al ilustre y engrandece al ignora-
do y fácilmente endereza al torcido y humilla al orgulloso.

3. CONCLUSIONES

La casa de Schliemann es un ejemplo único en la decoración de los edificios
neoclásicos de Grecia, tanto por los frescos mitológicos que cubren casi todos los techos
y paredes de las distintas habitaciones como por el importante repertorio de frases
y textos griegos insertos en ellas. Esta fusión de arte y literatura es un fiel indicador
no sólo del buen conocimiento de la lengua y la cultura griegas que tenía el propie-
tario de la casa, el arqueólogo Heinrich Schliemann, ya de por sí autodidacta, sino
también del anhelo que sentían los mismos griegos de aquella época, a partir de 1821,
tras la liberación del imperio otomano, por revivir el esplendor de la antigua Grecia,
que no era otro que el esplendor de sus propios ancestros, a los que se habían visto
obligados a volver la espalda durante más de un milenio, como hemos tenido ocasión
de estudiar en detalle en nuestra obra, de próxima aparición, El Neoclasicismo en Grecia.
Pintura, escultura y arquitectura, de la que el presente trabajo es parte integrante.

RECIBIDO: marzo 2025; ACEPTADO: abril 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
7

52 Por Δί’.
53 Por ἄδηλον.



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

CARANDE HERRERO, R. (1990): Mal Lara y Lepanto. Los epigramas latinos de la galera real de don Juan
de Austria, Caja San Fernando, Sevilla. 

CALVO, J. L. (trad.) (1976): Homero. Odisea, Editora Nacional, Madrid.

CHAMORRO GONZÁLEZ, M. (trad.) (1973): Schliemann. Autobiografía, Aguilar, Madrid.

CRESPO GÜEMES, E. (trad.) (2000): Homero. Ilíada, Editorial Gredos, Madrid.

DEUEL, L. (1977): Memoir of Heinrich Schliemann. A documentary portrait drawn from his autobio-
graphical writings, letters and excavations report, Harper & Row, London.

EVELYN-WHITE, H. G. (ed.) (1914): Hesiod, The Homeric Hymns and Homerica, Heinemann, London.

FLORIDI, L. (2014): Lucillio. Epigrammi. Introduzione, testo critico, traduzione e commento, De Gruyter,
Berlin-Boston.

JACOBS, F. C. W. (1794-1826): Antología Palatina, Leipzig.

KASIMATI, M. (2021): Αναμνήσεις του Ερνστ Τσίλλερ, ΕΣΤΙΑΣ, Αθήνα. 
KASSEL, R. - AUSTIN, C. (eds.) (1983-2001): Poetae Comici Graeci, Walter de Gruyter, Berlin-New York.

KOCK, Th. (ed.) (1880-1888): Comicorum Atticorum Fragmenta, B. G. Teubner, Lipsiae.

KORRÉS, G. S. (1974): «Αἱ ἐπιγραφαί τοῦ Ἰλίου Μελάθρου», Πλάτων 26: 231-252 y 378-379.

KORRÉS, G. S. (1974-1975): «Επιγραφαί εξ αττικης εις κατόχην Ερρίκου  Σλημαν», Αθήνα 75: 54-67.

KORRÉS, G. S. (1975-1976): «Les inscriptions d’Iliou Mélathron», Euphrosyne 7: 153-167.

KORRÉS, G. S. (1976): «Αἱ ἐπιγραφαί τοῦ Γερμαρνικοῦ Ἀρχεολογικοῦ Ἰνστιτούτου τῶν Ἀθήνων»,
Πλάτων 28: 252-264.

KORRÉS, G. S. (1977): Αναδρομαί εις τον νεοκλασσικισμόν, Εταιρεία των Φίλων του Λαού, τυπ.
Τσιρώνης, Φ., Αθήναι.

KORRÉS, G. S. (1988): «Heinrich Schliemann. Iliou Mélathron in Aten», Antike Welt 19 (3): 62-64.

KORRÉS, G. S. (1990): Heinrich Schliemann. Ein Leben für die Wissenschaft, Nikolai, Berlin.

KORRÉS, G. S. - TARANTOU, S. N. (1991): «Ιλίου Μέλαθρον: Το κλασσικό δημουργήμα του Τσίλλερ»,
Αρμός.Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Ν.Κ.  Μουτσόπουλο για τα 25 χρόνια πνευματικής
του προσφοράς στο Πανεπιστήμιο, Θεσσαλονίκη, σσ. 943-981.

MEINEKE, A. (1839-1857): Fragmenta Comicorum Graecorum [= FCG], Berlin.

MEINEKE, A. (1842): Delectus poetarum Anthologiaie graeca cum adnotatione critica, Berlin.

NAVARRETE ORCERA, A.R. (2005): La mitología en los palacios españoles, UNED, Jaén.

ORTEGA, A. (trad.) (1984): Píndaro. Odas y fragmentos, Editorial Gredos, Madrid.

PATON, W. R. (ed.) (1916): The Greek Anthology, Loeb, London.

PÉREZ JIMÉNEZ, A. (trad.) (1978): Hesíodo. Obras y fragmentos, Editorial Gredos, Madrid.

POOLE, L. - POOLE, G. (1966): One Passion, Two Lovers. The Story of Heinrich and Sophia Schliemann,
Discoverers of Troy, New York, Crowell.

SANCHÍS LÓPEZ, J. - MONTAÑÉS GÓMEZ, R. - PÉREZ ASENSIO, J. (trads.) (2007): Fragmentos de la Comedia
Media, Editorial Gredos, Madrid.

SEBASTIÁN LÓPEZ, S. (1978): Arte y Humanismo, Cátedra, Madrid.

SOLMSEN, F. - MERKELBACH, R. - WEST, M. L. (eds.) (1970): Hesiodi Theogonia, Opera et Dies,
Scutum, Fragmenta selecta, Oxford University Press, Oxford.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 9

7-
11

8
 1

1
8



NOVATA: ÉTIMO DE NOHEDA 
Y NOMBRE DE LA VILLA DE OCTAVIO NOVATO EN SEGÓBRIGA

Y LA INSCRIPCIÓN DEL MIMO DEL CELOSO
A LA LUZ DE PLAUTO (NUM TIBI…?)

Joaquín Pascual-Barea
Universidad de Cádiz (España)

joaquin.pascual@uca.es

RESUMEN

El topónimo Noheda procede de Novata, nombre de la villa romana propiedad de Novatus
situada a unos 500 m. En el siglo I, los dueños de la villa debieron ser el praefectus fabrum
Manio Octavio Novato, hijo de Tito, y su hijo y senador, que patrocinó el teatro de Segóbriga.
Los mosaicos de la villa muestran varias obras teatrales tras la reforma realizada por sus suce-
sores hacia el siglo IV. Una de ellas, titulada Mimu(s) zelotipi, presenta un argumento y perso-
najes similares a los de un relato de Apuleyo (met. 9,16-21), y transmite las palabras Num
ti(bi…?) de un verso de Plauto (Amph. 709). La finca pudo pertenecer al territorio de Segó-
briga, cuyo límite oriental con Valeria debieron ser el río Júcar y la Sierra de Bascuñana hasta
el límite septentrional con Ercávica, comprendiendo las minas de lapis specularis de la región. 

PALABRAS CLAVE: toponimia latina, ciudades romanas, Cuenca, límites, Mimus Zelotypi.

NOVATA: ETYMON OF NOHEDA AND NAME OF OCTAVIUS NOVATUS’ VILLA IN SEGOBRIGA

AND THE INSCRIPTION OF THE JEALOUS MIME IN THE LIGHT OF PLAUTUS (NUM TIBI…?)

ABSTRACT

The toponym Noheda derives from Novata, the name of the Roman villa belonging to
Novatus, about 500 metres away. In the 1st century, the owners of the villa must have been
the praefectus fabrum Manius Octavius Novatus, son of Titus, and his son and senator, who
sponsored the theatre of Segobriga. The villa’s mosaics show several theatrical pieces after
the renovation carried out by his successors around the 4th century. One of them, entitled
Mimu(s) zelotipi, presents a plot and characters similar to those of a story by Apuleius (met.
9,16-21) and transmits the words Num ti(bi...?) from a verse by Plautus (Amph. 709). The
estate may have belonged to the Segobriga district, whose eastern border with Valeria must
have been the river Jucar and the Sierra de Bascuñana, up to the northern border with Erca-
vica, including the lapis specularis mines of the region.

KEYWORDS: Latin toponymy, Roman cities, Cuenca, boundaries, Mimus Zelotypi. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

1
9

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 119-157; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.06

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.06
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0001-9981-0780
mailto:joaquin.pascual@uca.es


FILIO GNATAEQVE CARIS, QVEIS NOVATVS ECCE SVM

1. LA VILLA ROMANA DE NOHEDA

La aldea de Noheda, situada unos 17 km al norte de Cuenca en el muni-
cipio de Villar de Domingo García (Fig. 3 del Anexo), es conocida por la villa romana
próxima, una de las más espectaculares de España por sus impresionantes mosaicos
y por el lujo que revelan asimismo los mármoles, esculturas y otros objetos suntuosos
de sus salas y baños. Todo ello procede de las reformas realizadas en la parte urbana
de la villa desde finales del siglo III (Valero, 2023: 211), sin que dispongamos aún
de datos precisos sobre la cronología, dimensiones, estancias y otras características
de la primera villa rústica del siglo I, que debía de carecer de tal ostentación (Vicent,
2017: 24). Puesto que los latifundios son más propios del Bajo Imperio, quizá en
el siglo I la finca no comprendiera los 25 km2 que habría tenido luego, «con presen-
cia de altos y apuntados cerros, aplanados páramos, extensas campiñas y profundos
valles», y «bien regada y articulada por las cuencas hidrográficas de los ríos Júcar, Chilla-
rón, Guadamejud y Mayor, con sus respectivos cursos fluviales tributarios» (Valero,
2023: 202)1. La villa estuvo dentro de la cuenca del Júcar2 (Mejías et alii, 2013: 7),
y quizá también toda la finca en el siglo I, y algunos terrenos incultos pudieron ser
de aprovechamiento común con otras fincas vecinas (Andreu, 2015: 83, 140-143).

2. TEORÍAS SOBRE LA ETIMOLOGÍA DE NOHEDA

2.1. NEA Y NOVA (‘NUEVA’)

El presbítero Trifón Muñoz (1866: 180) propuso esta etimología del topó-
nimo Noheda:

Su raíz es la palabra nea, NUEVA; como diciendo: población nueva. Los romanos,
según colegimos de antiguos documentos, le dieron el sinónimo latino nova, que
también significa: NUEVA. Que con los dos nombres nea y nova, continuó hasta
los árabes, se ve en que en la restauración se le tituló neda y nobda, corrupción que
de dichas palabras hicieron los moros, añadiendo la d a las palabras griega y latina.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
0

1 Añade que el fundus incluiría parte de los actuales términos municipales de «Arrancacepas,
Bascuñana de San Pedro, Cañaveras, Cuenca, Chillarón de Cuenca, Mariana, Sotorribas, Torralba, Villar
de Domingo García, Villar y Velasco, y Villas de la Ventosa». 

2 Junto a la villa discurre el arroyo del Tejar, que se une con el de Bascuñana y más al sur
con el de los Llanos formando el arroyo de Noheda, tributario del río Chillarón, afluente del Júcar. Algo
más al norte, el río Mayor y el Guadamejud eran tributarios del Guadiela, afluente del Tajo.



Con el nombre de Nobda dio este pueblo D. Enrique I al Obispo de Cuenca y a su
cabildo canonical. Después pasó por permuta a propiedad de solo el cabildo, y, apli-
cado a la desamortización, le compró en el año anterior Máximo Lledó, natural
y vecino de esta ciudad, en un millón y doscientos mil reales.

Solo unidos a un sustantivo, los adjetivos νέα griego y nova latino (‘nueva’)
han dado lugar a topónimos como Νεάπολις o Neapolis (‘ciudad nueva’) en la Anti-
güedad, del que derivan Nápoles en Italia o Nabeul en Túnez3, y Vilanova en varias
regiones españolas. Pero, entre otras razones que permiten descartar con seguridad
esta propuesta, la lengua árabe no añadió una /d/ a los topónimos anteriores; en
esta región no hubo ninguna fundación griega, y *Neda debe ser una mala lectura
por Nueda.

2.2. NOGUEDAL (‘NOGUERAL’)

Tras citar la propuesta anterior, el último propietario particular de las tierras
que cubrían la villa de Noheda (Lledó, 2010: 25-26) apunta que «otra posibilidad
que se maneja es que el nombre actual le venga por metaplasmo de Noguedal, por
lo que parece que en algún momento de su historia la aldea de Noheda pudo haber
sido terreno propicio para este tipo de árboles, al igual que sucede con el cercano
pueblo de Albalate de las Nogueras», distante unos 24 km hacia el norte. Sin embar-
go, la distinta posición del acento, entre otros inconvenientes, permite descartar que
Noheda proceda de Noguedal o de otras formas con ese sufijo tónico con valor colec-
tivo, como Nocedal. Más factible habría sido derivar Noheda de Nogueda4, que es
solo un apellido derivado quizá de Noguera, aparte de que esperaríamos Noceda,
*Nochera o *Noseda sin pérdida de la consonante africada o fricativa, y que Nogueda
no explicaría Nuebda y restantes grafías castellanas de los siglos XIII al XVI5. 

En cualquier caso, los estudios sobre la vegetación de los alrededores de la villa
de Noheda desde época romana hasta nuestros días no registran polen de nogales sino
de pinos, encinas, robles y otras plantas silvestres como enebros (Valero, 2018: 187),
lo que permite descartar cualquier relación etimológica de Noheda con nogales. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
1

3 Estrabón (3,5,3) refiere que Cornelio Balbo construyó a los gaditanos, junto a su antigua
ciudad, «otra a la que llaman Νέα», sobreentendiendo Πόλις, ya la llamaran Νεάπολις (Neápolis)
o Urbs Nova.

4 No figura en un listado de 63 topónimos ibéricos derivados de nuez o nogal (Carrillo
et alii, 2010: 197).

5 Nocito (Huesca), Nocedo (Asturias, León, Burgos) y Noceda (León) derivan de nucētum
(‘nogueral’), en plural nucēta, documentado por Estacio (silv. 1.6.12) en el ablativo nucētis (Nieto, 1998:
139 y 148).



3. URBIACA Y LA VÍA ROMANA DE NOHEDA

Santa María (1897: 13-14) y Coello (1897: 20-21) señalaron un camino
romano que de norte a sur pasa cerca de Noheda, así como los mosaicos, mármoles
y construcciones de esa época. Los señores Blázquez (1921: 196 y 227) siguieron
sus huellas entre Noheda y Villar de Domingo García a 1 km al oriente de Sacedon-
cillo haciaTorralba, y aventuraron que las ruinas de Noheda correspondieran a Urbiaca
(Itin. Ant. 447,5), una de las mansiones entre Saltigi 6 y Caesaraugusta (Ad Putea, Vale-
bonga, Urbiaca, Albonica, Agiria, Carae y Sermonae) en una ruta procedente de Lami-
nium (Alhambra, Ciudad Real) a través de Libisosa (Lezuza, Albacete). La propuesta
fue recogida por Larrañaga (1929: 410 y 439), Abascal (1982, 68-69, 72 y 74) y Gozal-
bes (2012: 162; 2016: 207 y 212-213), quien sitúa Urbiaca en un yacimiento que
considera un oppidum ibero-romano, y que debe ser el castro de la Edad de Hierro
de La Muela de Noheda, con solo alguna cerámica romana por la cercanía a la villa
(Muñoz - Domínguez, 2012).

Valero (2010) consideró «precipitado confirmar que los restos enterrados bajo
el complejo monumental tardorromano son la mencionada mansio, aunque tampo-
co resulta descabellado.» Poco después refiere los restos de la vía romana, que traza
en un mapa sin los topónimos del Itinerarium de Antonino (Valero, 2013: 308), iden-
tificando finalmente los restos antiguos con los de una villa rústica del Alto Imperio
(2023: 200). 

Desde el siglo XVI hasta la actualidad, la opinión general es que Urbiaca estu-
vo por la parte oriental de la provincia de Cuenca, entre Carboneras y Reíllo, o bien
en Teruel o su provincia entre otras propuestas (Saavedra, 1862: 105; Palomero, 1987:
179-182; Tovar, 1989: 225; Bernárdez - Guisado, 2016: 306; Barroso, 2019: 27-29).
Además, Urbiaca no es un nombre propio de villa, y resultaría insólito que una mansio
de dominio público hubiera pasado a ser una villa de propiedad privada, por muchos
vínculos que se den entre una mansio y una villa próxima. Así pues, Urbiaca no estu-
vo en Noheda, pero sí pasaba por sus tierras una vía que encarecía su valor. 

4. LOS NOMBRES DE VILLA EN LATÍN

4.1. LOS NOMBRES DE VILLA CON SUFIJO -IANA

Considerando la entidad de la villa romana, no parece aventurado que, como
sucedió en infinidad de casos similares en todo el Imperio, su nombre lo hubiera

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
2

6 Por las distancias junto a Chinchilla, que conserva su nombre deformado (Pocklington,
2010: 116-117), por una confusión no con algún santo sino con sentice, que, además de otra mansio
al sur de Salamanca (Itin. Ant. 434,3), designaba la ‘zarza’, por lo que pudo adoptar el diminutivo -ella
que no se aplica a topónimos sino a nombres comunes para designar un topónimo, con lo que de
senticella (‘zarzuela’) ya podemos derivar Chinchilla como quiso Corominas (1972: 45-46).



heredado la aldea de época tardía y medieval, transmitiéndose hasta el topónimo actual
Noheda. Sin embargo, Noheda no presenta el sufijo característico de los nombres
de villae romanas, que suelen constar del nombre de su posesor más la forma feme-
nina del sufijo latino tónico -ianus -a -um, empleado para formar adjetivos a partir
de un nombre de persona (Leumann, 1977: 325-326). De hecho, casi todos los topó-
nimos españoles acabados en -ana, -ena e -ina derivan del nombre de una villa roma-
na, pues la /a/ tónica del sufijo evolucionó en muchos casos a /e/ y más tarde inclu-
so a /i/ a través del árabe andalusí, como Marchena de Marciana, Lucena de Luciana,
o Ruchena de Rutiliana, donde una inscripción romana atestigua que el nombre de
su dueño fue Rutilius (Pascual, 2006: 118-119). En otros casos se ha transmitido una
forma masculina que designaba el territorio de la finca, como Ojén a partir del cono-
cido fundus Ursianus, cuyo dueño debió ser un tal Ursus (Pascual, 2018: 239). 

4.2. LOS NOMBRES DE VILLA SIN SUFIJO -IANA

Aunque menos frecuentes, otros topónimos procedentes de un nombre de
villa no presentan el referido sufijo, sino que coinciden con el nombre de su propie-
tario, adoptando el género femenino cuando se referían al caserío. En Francia, Longnon
(1929: 88) señaló 24 topónimos de este tipo, como Aureil y Aureille de Aurelius y Aure-
lia, Avèze de Avitia, o Pomtpoint, Pompogne y Pomponne de Pomponius y Pomponia,
listado que amplió Dauzat (1939: 232-236). Además, muchos de los topónimos que
presentan el sufijo -ianus -a -um pueden proceder directamente de un antropónimo
que ya contaba con dicho sufijo (Aebischer, 1926: 49-53), como el referido Marciana,
cuyo dueño probablemente no llevara el nomen Marcius, ni mucho menos el praenomen
Marcus, sino el cognomen Marcianus. Para Andalucía, Pabón (1953: 146-158) ofreció
un listado de 44 topónimos derivados de antropónimos romanos sin sufijo añadido.
Y aunque reconoce que recoge «no poco de dudoso y acaso fácilmente rectificable»,
otros son tan verosímiles como Baeza de Vivatia (Jaén), Gabia y Javia de Gabia, Galera
de Galeria, Taiba de Octavia (Granada), o Magara de Macaria y Paterna de Paterna
(Almería). Montenegro (1960: 524 y 526) cita otros evidentes o muy probables,
como Cornello de Cornelius (Lugo), Oreja de Aurelia (Toledo), transmitido también
en el apellido (Dolç, 1960: 409), o Antuña de Antonia (Asturias), además de los proce-
dentes de un antropónimo ya sufijado como Millán de Aemilianus o Cebrán de Seve-
rianus. Nieto (1997: 214-215) trae además Lillo de Laelius (Toledo), y Sabio (2022:
47-48, 353, 601, 702, 739) muchos otros como Carija de Carisia (Mérida), Bercho
de Persius (Jaén), o Aluche (antes Luche) de Lucius (Madrid).

5. NOHEDA COMO RESULTADO 
DE UNA VILLA LLAMADA NOVATA

5.1. LOS PRESUMIBLES CAMBIOS FONÉTICOS EXPERIMENTADOS POR NOHEDA

Si Noheda procediera de la forma femenina de un nombre romano de perso-
na, los cambios fonéticos más previsibles que habría experimentado serían la sono-
rización de una /t/ intervocálica en /d/; tal vez la inflexión de /a/ en /e/ en posición

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
3



tónica a través del árabe andalusí; y la desaparición en posición intervocálica de
una consonante latina en el lugar de la /h/ muda, presumiblemente una fricativa
procedente de una consonante sonora /d/, /g/ o /b/, o de las semiconsonantes /j/
y /v/. Ello nos lleva a Novata como el presumible étimo de Noheda, pues Novatus
es un cognomen que en la provincia Tarraconensis solo está documentado en
Segóbriga, Tarragona y Badalona. 

Un topónimo cercano en que esa /h/ procede de /v/ es Nohales7, aldea a 16 km
al sur de Noheda, que en los siglos XIII y XIV todavía se escribía Novales con la misma
raíz, acentuación y dos primeras sílabas que Novata8. Había perdido la /v/ antes de
1417 (Chacón et al., 1994: 44), escribiéndose Noales hasta al menos 18609, aunque
alternando con Nohales desde 1736. Nohales deriva de novale, referido al terreno
labrado de nuevo, o ‘renovado’ tras dejarlo un tiempo en barbecho10. 

El nombre de Novata en vez de Novatiana pudo estar favorecido por la ana-
logía con la ciudad de Valeria, así llamada por el procónsul Gaius Valerius Flaccus que
la fundó hacia el 90 a. C. Pues al ser en su origen adjetivos, los gentilicios en -ius
solían emplearse sin sufijo para dar nombre a una obra o acción a partir del nombre
de su autor, como via Aemilia y lex Valeria de Aemilius y Valerius (Dolç, 1960: 392).
Y ello era extensivo a otros antropónimos usados como adjetivos como Novatus
(‘renovado’).

Seguidamente explicaré el orden y la época en que debieron producirse los
cambios fonéticos referidos, justificando luego las distintas formas documentadas
en castellano desde el siglo XIII, y el origen de Novata como nombre de la villa de
Manius Octavius Novatus a partir del cognomen de esta familia aristocrática que patro-
cinó el teatro de Segóbriga. Ello me ha llevado a comentar la presencia de escenas
teatrales en los mosaicos de la villa, proponiendo una nueva lectura de NVM TI
en la inscripción del Mimo del Celoso, y a defender la adscripción de la villa al ager
de Segóbriga. 

5.2. LA SONORIZACIÓN DE LA DENTAL SORDA INTERVOCÁLICA /T/: *NOVADA

La sonorización de la /t/ intervocálica se produjo en el latín hablado de
época tardía en la parte occidental del Imperio, incluyendo la mayor parte de la Penín-
sula, de Francia y del norte de Italia, entre otras regiones (Väänänen, 1985: 112-114;
Rodríguez-Pantoja, 1979-1980: 142-145; Ariza, 1989: 23-28; Lloyd, 1993: 232-245
y 368-372). Aunque esta relajación de la pronunciación raramente se refleja en los

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
4

7 Otro caso parecido es El Sahúco (Peñas de San Pedro, Albacete), derivado de Sabucus.
8 ACC, I, caja 4, nº 21, año 1235; caja 8, nº 5, año 1270; caja 13, nº 5, año 1309.
9 Villuga, 1546; Pimentel, 1626; Mártir, 1629: 125; Espiralt, 1775: 70; Floridablanca, 1789,

470-471 y 474; Balbi, 1851: 130; Muñoz, 1860: 31, 51 entre otros testimonios.
10 En Nohales hay restos de época visigoda (Dimas, 2020: 233).



textos latinos, y los testimonios hispanos son aún más escasos, tardíos y dudosos que
en Francia (Pirson, 1901: 65), son suficientes para suponer que Novata ya se pronun-
ciaba /novada/ hacia el siglo VIII (Menéndez, 1940: 129; 1980: 240-258). Las distin-
tas grafías empleadas en los textos árabes para la /t/ y otras oclusivas sordas de nombres
procedentes del latín no permiten dilucidar cuál era la pronunciación más extendi-
da en los distintos dialectos del romance andalusí. Pues al ser conscientes del carác-
ter vulgar de la sonorización de las oclusivas sordas latinas, muchos escritores las repre-
sentan mediante fonemas sordos del árabe (Lloyd, 1993: 371; Corriente, 1999: 28-29;
2008: 119-121 y 126). Sin embargo, para la /t/ no intervocálica de los romancismos
suelen usar su /t/ sorda, y para la /t/ intervocálica su /ṭ/ velarizada, que había sido
sonora y solo luego ensordeció. Por tanto, la /t/ latina habría sonorizado en protorro-
mance, aunque en algunos casos haya llegado al castellano como sorda (Galmés, 1993:
91-98; 1999: 106). De hecho, hoy tenemos la dental sorda en topónimos como Xàtiva
o Játiva de Saetabis, o Estepa de Astapa, pero son más numerosos los que reflejan
la sonorización, como Mérida, Medellín o Toledo de Emerita, Metellinum y Toletum,
municipio limítrofe con Segobriga. Por tanto, en el romance andalusí se pronunció
/novada/, aunque en árabe se hubiera escrito con /ṭ/. 

5.3. LA PRONUNCIACIÓN DE LA /O/ ÁTONA ROMANCE COMO /U/ EN ÁRABE

Novada se adaptó a la fonética árabe, que, como atestiguan las formas de algu-
nos topónimos e hidrónimos cercanos11, fue la lengua hablada en la región, y en concre-
to en el poblado fortificado o ḥiṣn de época califal y almohade del cerro de La Muela,
situado entre la villa y la aldea de Noheda12 (Fig. 4 del Anexo). La /o/ breve de Novata
había pasado a ser una /o/ abierta sin distinción de cantidad hacia el siglo III, para
acabar perdiendo esa apertura hacia el siglo V por estar en sílaba átona abierta.
Al no distinguir la lengua árabe el timbre /o/ de /u/, esa vocal se neutralizó en la /u/
propia de su sistema fonológico, donde la realización abierta era una variante o alófo-
no de ese fonema (Corriente, 2008: 106).

5.4. EL PASO DE /A/ TÓNICA A /E/ POR INFLUJO DE LA IMELA DEL ÁRABE

La /a/ tónica pasó a /e/ por influencia de la imālah o imela, fenómeno del habla
árabe ampliamente documentado tanto en topónimos (Écija de Astigi o Macarena

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
5

11 Albalate, Albaladej(it)o, Alcohujate, Alcocer, Almodóvar, Algarra, Zafra; Guadamejud,
Guadiela...

12 Además de numerosos dirhams, también una moneda castellana de la ceca de Burgos (Muñoz
- Domínguez, 2012) da fe de la continuidad del poblamiento en Noheda desde la Antigüedad hasta hoy.



de Macariana) como en arabismos: alfiler de al-ḫilál, aceña de as-sániya, etc. Este
primer grado de la imela no suponía un cambio del que los hablantes tuvieran una clara
conciencia, o que se reflejara en la escritura, ya que la /e/ era una mera realización cerra-
da de la /a/, o abierta de la /i/ (Corriente, 1992: 37-38; Galmés, 1995: 732).

5.5. LA PRONUNCIACIÓN DE LA FRICATIVA LABIAL /V/ EN ANDALUSÍ: *NUWÁṭA

La fricativa bilabial sonora procedente de /v/ solo se perdió en latín de forma
esporádica o en contextos fonéticos muy concretos (Alvar-Pottier, 1983: 240-241;
Väänänen, 1985: 104-105; Lloyd, 1993: 166-167 y 273). Desde época imperial puede
desaparecer seguida de las vocales /u/ y /o/, cuando existía otra consonante labial en
la misma palabra, y en sílaba pretónica y posición intervocálica de palabras de más
de tres sílabas, como en el futuro ámbito lingüístico catalán Novatianum y Nova-
tiana, derivados de Novatus, en Nuatiano en 839, y Nuazana en 907 (Bolòs - Moran,
1994: 412). Pero en otros contextos raramente desaparece en latín tardío o en proto-
rromance (Lloyd, 1993: 382). El árabe clásico carecía de ese fonema, por lo que en
unos casos lo representa con la fricativa labiodental sorda /f/, en otros con la oclusiva
bilabial /b/, y a veces con la semivocal bilabiovelar /w/, apenas perceptible en caste-
llano (Ariza, 1989: 93; Steiger, 1991: 291-297; Lloyd, 1993: 218-219 y 382-383)13.
La forma del topónimo en español medieval permite suponer que, hasta la conquis-
ta castellana hacia 1177, su pronunciación fue /w/, similar a la /w/ inglesa y a la que
había tenido en latín clásico. 

5.6. LA ADAPTACIÓN DEL ÁRABE *NUWÁṭA AL ESPAÑOL MEDIEVAL NUEBDA

El topónimo está atestiguado en latín como Nopda14 en 1204 en el testamen-
to de Alfonso VIII (Fita, 1886: 235), Nobda en 1215 y 1217 en la donación de su hijo
Enrique I al obispo de Cuenca15, y Nuebda en 1222. Nuebda será también la forma
habitual en castellano desde al menos 130216, junto a la variante Nuefda entre fina-
les del siglo XIII y finales del XIV (1280, 1356, 1375, 1376, 1377, 1381 y 1395)17.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
6

13 Así, November, con los tres fonemas iniciales de Novata, es transcrito como nbnbr según
Simonet, como nubanbar o como nūfanbar por los mozárabes de Toledo, como nuwanbar en el Vocabu-
lista in Arabico del siglo XIII, y como Noámbar por Pedro de Alcalá en 1505 (Corriente, 1997: 520
y 544-545).

14 La secuencia /pd/ figuraba en castellano en formas como trepde (del latín tripede, ‘trébede’),
en documento de 984 copiado en 1110, o en copdos por cobdos en 1140 (Menéndez, 1980: 314).

15 ACC, III, Inventarios, leg. 74, nº 13, ff. 37 r-38 v (1215-01-22); I, caja 3, nº 4 (1217-09-29).
16 ACC, III, Libros, nº 717, f. 10 v; ACC, I, caja 12, nº 7.
17 ACC, I, caja 9, nº 15; I, caja 21, nº 1; I, caja 24, nº 14; I, caja 24, nº 16 y 17; I, caja 25,

nº 2; I, caja 25, nº 17; I, caja 28, nº 7 (Nuebda en la cubierta añadido más tarde). 



Nuebda siguió usándose en el segundo decenio del siglo XV (Chacón et alii, 1994:
44), en 1422 en el nombre de Pero Sánchez de Nuebda (Jara, 2016: 130)18, en 1585
(Tabanes, 1829: 42)19, y hasta el primer tercio del XVII (Mártir, 1629: 125)20.

En latín, la grafía /o/ en lugar de /ue/ obedece al intento de restituir la forma
originaria, al creer que había una diptongación, como novus en nuevo o Concha en
Cuenca (Chavarría, 2002: 41-51). La /b/ de Nobda y de Nuebda se justifica en latín
por ser la única consonante labial ante /d/ (abdico, abdomen, abduco, subditus, etc.),
y en español medieval porque conservaba la secuencia /bd/ en muchas palabras, al
contrario que /fd/.

Así pues, ante /d/ figuran las oclusivas /p/ sorda y /b/ sonora, y la fricativa
labiodental sorda /f/, tres fonemas labiales que en posición implosiva tenían una reali-
zación muy débil parecida a /w/, al neutralizarse en un archifonema muy próximo
a /w/ pero distinto de esos tres fonemas en inicio de sílaba21. No se escribió *Nuevda
porque los escribanos medievales no solían distinguir la /v/ de la vocal /u/, con lo que
*Nueuda parecería una palabra bisilábica con triptongo.

Esta metátesis en /ew/ de los dos fonemas de la sílaba interior /we/ se justi-
fica porque el castellano no identificaba el débil soplo bilabial sonoro de /w/ con ningu-
na consonante en frontera silábica, pero sí era similar al de /b/ ante /d/, por síncopa
de /i/ átona, en cabdillo de capĭtellum, cabdal de cap ĭtalis, debda de debĭta o cibdad
de civĭtate22, en las que ese sonido labial similar a /w/, una turbulencia semiconso-
nántica en la que los órganos articulatorios se aproximaban aún menos que en las
consonantes fricativas, acabó vocalizando en /u/23, y en /o/ en el caso de bebdo de
bibĭtus; en muebda de movĭta; en cobdo de cubĭtu, dubda de dubĭta o cobdicia de
cupĭditia, donde ese sonido débil acabó desapareciendo como a la postre en Nuebda
(Menéndez, 1940: 161-162; Lloyd, 1993: 332)24. Por ello /nuewda/ (escrito Nuebda
y Nuefda) reflejaba entonces la pronunciación /nuweda/ mejor que *Nuveda, *Nubeda,
*Nugüeda o Nueda. 

5.7. LA PÉRDIDA DEL FONEMA BILABIAL EN ÉPOCA MODERNA: NUEDA

La forma Nueda (Pimentel, 1626) muestra la desaparición de la consonante
implosiva por la referida tendencia del español a simplificar el grupo /bd/, que solo

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
7

18 Siglos después, el apellido procedente de este topónimo se ha escrito Nueda, Noeda y Noheda.
19 En los caminos de Valencia a Santiago y a Burgos, al confundir la u con n, hallamos Ñeva

por Nneva mal leído (Villuga, 1546), que Meneses en 1568 interpretó como Nieva (1572 y 1606:
LIX y LV), y transmitió a otros repertorios (Salazar, 1612: 204v y 207r; Mayr, 1625: 207).

20 Noebda en 1646, cuando contaba con 9 vecinos, quizá sea errata por Nuebda (Vecindarios,
2021: 56).

21 El número nuev(e) también fue transcrito en árabe como nuef, nueb y nuep (Ariza, 1989: 91). 
22 También escrita civdad y cipdad (Sánchez-Prieto, 2004: 437-438), de una /w/ en Época Clásica.
23 El nombre Teudemir es escrito Tebdemir en un anagrama valenciano del siglo VIII (CIL

II2/14, 111d ).
24 También en nombres árabes como Abderramán, Aboabdella, Abdezalam y Abdela (Menén-

dez, 1980: 453), y en arabismos como anubda, arrobda y robda.



ha quedado en nuevos cultismos, en los que la /b/ suele asimilarse al punto de articu-
lación de la /d/ cuando se pronuncian de forma relajada. La forma Nueda fue habi-
tual en el siglo XVIII (Alonso, 1736: 129), cuando en 1771 contaba con una venta
en que paraban los pastores de la Mesta, situada hacia Sacedoncillo (González, 1944:
179). Y aunque siguió siendo usada al menos hasta 1900, a lo largo del siglo XIX fue
alternando con otras grafías. 

5.8. LA APERTURA DE /U/ EN /O/: NOEDA

Desde el último cuarto del siglo XVIII hallamos la forma Noeda (Espiralt, 1775:
70; Floridablanca, 1789: 470-471 y 474), habitual en el siglo XIX (Cabanes, 1830: 75;
Mellado, 1845: 367; Balbi, 1851: 130; Muñoz, 1860: 31, 51, etc.), y usada aún en
las primeras décadas del siglo XX. Pues Noeda reflejaba la pronunciación trisilábica
originaria mejor que Nueda, que tendía a diptongar en una palabra bisilábica.

5.9. LA ADICIÓN DE /H/ ANTIHIÁTICA: NOHEDA

Aunque siguió alternando con Nueda y Noeda durante varios decenios,
la grafía actual Noheda se empleó desde la primera mitad del siglo XIX (Madoz, 1830:
228 y 325; 1849: 178), y más tarde fue prevaleciendo como nombre de esta aldea, que
en 1874 contaba con 168 habitantes y dependía de Sacedoncillo (Torres, 1878: 263
y 531). Esta /h/ era ya una letra muda, empleada con una función antihiática para preser-
var la pronunciación trisilábica /no-e-da/. Pues en el siglo XIII no pudo usarse con esa
función porque representaba en general una aspiración, y solo en posición inicial
se empleó sin valor fonético en algunas palabras (Sánchez-Prieto, 2004: 436-438). 

6. OCTAVIUS NOVATUS Y NOVATA

6.1. MANIO OCTAVIO NOVATO, HIJO DE TITO Y PRAEFECTUS FABRUM

A Manius Octavius Novatus, hijo de Titus, estuvo dedicado un pedestal halla-
do en 1962 en el centro del hyposcaenium del teatro de Segóbriga, cerca de la valva regia
o puerta principal situada en el centro de la fachada de la escena (Almagro, 1984:
nº 33; Alföldy, 1987: 82-83 y n. 268; CIL II2/13, 280). En él figura como praefectus
fabrum (‘presidente de los obreros’), quien solía ser designado por el legado o procu-
rador del emperador que gobernaba la provincia25 (González, 2004: 365-367). El cargo

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
8

25 La provincia Tarraconensis comprendía hasta el siglo III más de la mitad de Hispania, un
triángulo entre Galicia al noroeste, Cataluña al nordeste y Almería al sureste que incluía el centro
peninsular.



solía ir asociado al rango social de caballero (eques), que no consta en el epígrafe,
ni otros cargos militares o civiles que hubiera ejercido (Álvarez, 2013: 132, 141 y 147).
Ese título lo situaba entre las personas más influyentes de Segóbriga a mediados del
siglo I. La inscripción y el pedestal corresponden a época flavia, hacia los años seten-
ta, cuando debía tener una edad avanzada, pero las estatuas que se le han atribui-
do (Almagro, 1983: 131-135 y 143-149; Fig. 1 del Anexo) podrían ser anteriores
y corresponder a algún personaje de la casa imperial (Noguera, 2012: 300-308).

Como praefectus fabrum, Novatus pudo haber controlado en nombre de Roma
las minas alrededor de Segóbriga, más que las obras públicas de la ciudad (Atienza,
2009: 119-120; Sastre et alii, 2023: 577-578 y 588-593) o la red viaria de la región.
Por tanto, parte de su fortuna pudo estar ligada a la explotación de lapis specularis
(Alföldy, 1998: 18-19; Curchin, 2004: 133-134), que fue la principal fuente de rique-
za de Segóbriga (Plin. nat. 36,160). Así, su cargo pudo facilitar la venta lucrativa de
los productos agropecuarios de su finca, sobre todo en las minas próximas. Además
de otros recursos como el esparto, Novata produjo cereales, vino y aceite; criaba ovejas,
cabras, vacas, cerdos y gallinas para la obtención de carne, queso, lana y otros produc-
tos derivados; caballos, asnos y perros para tareas como el transporte de personas
y materiales26 y la caza; contaba con gatos para el control de roedores en los grane-
ros, y con amplios espacios para la caza de ciervos, conejos, jabalíes, palomas, perdi-
ces y otros animales salvajes (Iborra et alii, 2024: 110-123). 

Es posible que él fuera el primer Novatus de Segóbriga. Pues su prestigio social
dentro del municipio en que debía ejercer como praefectus fabrum no era tan impor-
tante como su capacidad y experiencia para llevar a cabo con eficacia la tarea asigna-
da. En cualquier caso, una vez que él o un antepasado llamado Octavius Novatus hizo
construir el primer cortijo en esta finca de Segóbriga, el lugar pasó a ser conocido como
Novata, conservando el nombre con leves alteraciones fonéticas a lo largo de veinte
siglos. El hecho de que no se llamara Octavia u Octaviana a partir de Octavius se debe
a que el cognomen Novatus, al ser mucho menos frecuente, permitía identificar mejor
a su dueño, a quien llamabanNovatus conforme a la tendencia imperantepor entonces27. 

6.2. TITO [OCTAVIO ¿NOVATO?] Y EL ORIGEN DEL COGNOMEN NOVATO

Novatus, cognomen documentado desde tiempos de Augusto28, deriva del adje-
tivo novatus (‘renovado’, ‘transformado’), ya aludiera al aspecto físico, condición social,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

2
9

26 Al hundirse la galería de la mina de Cuevas de Mudarra en Huete, dentro del ager de Segó-
briga, quedaron atrapados un minero y su caballería cargada de lapis specularis (Osuna, 1976: 48-49).

27 De hecho, son muchas las villae llamadas a partir del cognomen del propietario (Sabio, 2022: 30).
28 Kajanto (1965: 353) registra Novatus en 19 epígrafes, de los que 8 son hispanos, 8 africa-

nos, y 1 cristiano. Abascal (1994: 441) trae 5 de la Bética, 4 de la Tarraconense y 3 de Lusitania. En Numi-
dia murió a los 65 años Cosconius Novatus, hijo de Titus y de la tribu Quirina (CIL VIII, 19932). 



personalidad o creencias de una persona29; en cualquier caso, carecía del sentido
despectivo que tiene el término novato empleado en español desde el Siglo de Oro.
Es probable que también hubiera sido Novatus el cognomen de Titus Octavius, padre
del praefectus. Pues los cognomina ya eran hereditarios en la primera mitad del siglo
I a.C., permitiendo distinguir las ramas familiares más notables de otras del mismo
tronco gentilicio designado con el nomen. Su mención en el pedestal es un indicio
de que Titus Octavius era conocido en Segobriga, por lo que también él pudo haber
sido el primer dueño y epónimo de Novata, o incluso su padre o su abuelo. 

Sin embargo, todos los hijos no llevaban el mismo cognomen, por lo que el de
Titus pudo haber sido otro, y Novatus haberlo sido de su padre o su suegro, tal vez
un Helvius de la Bética. Uno de los primeros y más conspicuos fue Marcus Helvius
Novatus, pontífice del divino Augusto en Urgavo (Arjona)30, quien casó a su hija Helvia
con el rétor de Córdoba Marcus Annaeus Seneca (c. 54 a.C. - c. 39 d.C.)31. Este puso
a su primogénito, Lucius Annaeus Novatus, el cognomen del abuelo materno, que here-
dó Novatilla, sobrina del filósofo y tragediógrafo Lucius Annaeus Seneca. En sus libros
de Controversias, el rétor llamaba a sus hijos por sus cognomina: Novatus, Seneca y Mela,
padre del poeta Marcus Annaeus Lucanus, conocido también por el cognomen que
heredó igualmente de su abuelo materno Lucius Acilius Lucanus. También Séneca
llama a su hermano Novatus, y luego Gallio cuando tomó los tria nomina de su padre
adoptivo, el célebre rétor cordobés Lucius Iunius Gallio32. Es posible por tanto que
el origen del cognomen Novatus en Segóbriga tenga un origen similar.

Aunque no fueran la misma persona, Titus Octavius tal vez tuviera algún lazo
familiar conT(itus)Octa(vius)Metal(licus)33, quien figura como edil de Clunia en mone-
das de época de Tiberio (RPC I, 453). De hecho, el cognomen Metallicus apunta
a un oficio vinculado al mismo ámbito en el que probablemente desarrolló su labor
el praefectus fabrum de Segóbriga34. Por tanto, tal vez no sea casual la coincidencia de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
0

29 Esto podría explicar que Novatus fuera pronto el nombre de eminentes cristianos de
Roma y África.

30 CIL II, 2115 = CIL II2/7, 76. Urgavo obtuvo estatuto municipal con Julio César. El ante-
pasado pudo haber sido Marcus Helvius Blasio, pretor romano de Hispania Ulterior en 195 a.C. Debió
de ser otro Marcus Helvius Novatus, muerto en Segida (Burgillos del Cerro?, Badajoz) con 41 años
(CIL II, 999). 

31 Otro fue Iunius Novatus (Suet. Aug. 51,1), multado por Augusto hacia el 7-15 d.C. por una
carta en su contra. Al igual que Aemilius Aelianus mencionado a continuación, tal vez fuera cordobés,
y ligado familiarmente tanto al rétor Iunius Gallio como a los Helvii y Annaei de Urgavo y de Corduba.

32 Hacia el 52, el emperador Claudio nombró a Galión procónsul (ἀνθύπατος) de Acaya,
con encargo de poblar mejor Delfos (SIG II, 801d). Poco después desestimó en Corinto las acusaciones
de los judíos contra Pablo de Tarso (Vulg. act. 18,12-17). Fue cónsul suffectus en 56, un año después que
su hermano.

33 El cognomen Metallicus, atestiguado en CIL III, 2575 y IV, 7795 (Kajanto, 1965: 324), es una
restitución más verosímil que su sinónimo Metallarius, nombre común en Cod. Iust. 10,19,15 y 11,6,7.

34 El significado genérico de ‘minero’ (Plin. nat. 34,157; Cod. Iust. 11,6,7; Dig. 48,19,10)
incluía el de ‘cantero’ o ‘picapedrero’ (Cassiod. Var. 7,15), y el de jefe de esas explotaciones mineras.



praenomen y nomen35, de la época en que vivieron, y de la actividad a la que al parecer
estuvieron ligados. Entre otras circunstancias que sería prolijo referir y poco proba-
rían, la presunta experiencia previa de Titus Octavius en las minas de Clunia o de
Uxama podría explicar la posible colaboración de su hijo con el dedicante de su esta-
tua y pedestal, Quintus Valerius Argaelus Duitiq., quien pudo haber emigrado desde
aquellas tierras a las minas de Segóbriga con un cargo intermedio que también le habría
permitido enriquecerse (Espinosa, 1984: 321, n. 20; Haley, 1991: 98; Holleran, 2016:
115). Pues, junto a su praenomen y nomen latinos y la indicación del grupo indígena
de parentesco con una forma abreviada, lleva el cognomen celtibérico Argaelus (Ramí-
rez, 2013: 173-174). Y Argaela es el cognomen de Uxama (El Burgo de Osma)36, distan-
te unos 35 km de Clunia, que según Plinio (nat. 3,25 y 3,27) era el final (finis) de
Celtiberia como Segobriga el inicio (caput). Futuras excavaciones podrán precisar
cuándo fue construida la villa original, y tal vez algún hallazgo afortunado dé algu-
na noticia sobre sus dueños. 

6.3. EL SENADOR [MANIO OCTAVIO] NOVATO

A partir de una veintena de fragmentos dispersos, Géza Alföldy reconstruyó
de forma verosímil buena parte de la inscripción doble que, en la fachada de la esce-
na del teatro de Segóbriga, daba cuenta de quiénes habían financiado su construcción.
Comentaré solo las dos líneas superiores y más extensas, pues los ilustres persona-
jes referidos en la segunda parte quizá pertenecieran a un grupo familiar distinto.
La primera persona mencionada sería un Nova[tus], de cuya carrera política y militar
se deduce que fue ‘elegido entre los pretores’ (adle[ctus inter pra]eto[rios]) por Vespa-
siano, y nombrado legado de una legión Cl[audia] (VII o XI) y procónsul de Acaya,
África o la Bética (CIL II2/13, 269; Alföldy, 2011: 365-381). Considera Alföldy que
el senador era hijo del praefectus fabrum, y que habrían compartido los tria nomina.
Por tanto, además de su formación oratoria, la fortuna y los contactos políticos de
su padre habrían facilitado su rápido ascenso al orden senatorial. También la finca
de Novata debió ser un buen aval, pues la explotación de la tierra era considerada
la actividad económica propia de un senador, frente a la riqueza adquirida a través
de medios menos honorables como el comercio (Caballos, 1986: 23-26).

La primera línea menciona además a una mujer eminente de nombre Flavia,
tal vez la madre del senador y esposa del praefectus. En la segunda línea figura el cogno-
men Maximus, que Alföldy atribuyó a un hijo del senador con el mismo praenomen

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
1

35 Aunque Titus es un praenomen raro en la gens Octavia, hay algún que otro Titus Octavius
en la epigrafía hispana y del resto del Imperio, alguno de ellos tal vez emparentado con el nuestro.

36 Algún que otro Argaelus podría estar mencionado en fragmentos de epígrafes hallados cerca
de Segóbriga (CIL II2/13, 408, 500 y 512), y de Uxama era Voconia Materna Vxenensis (CIL II, 3125
= CIL II2/13, 318), quienes pudieron haber llegado desde la Meseta Norte atraídos por la actividad minera.



y nomen. Seguiría una Octavia [Novata], tal vez hija del senador, y dos mujeres de otras
familias y oriundas tal vez de Carthago Nova: Decia, hija de Gnaeus Marcianus, quizá
la esposa del senador, y Flavia Lucana mejor que Lucilla, que podría ser hermana de
la Flavia [Lucana] de la primera línea37. En tal caso, podría ser que tanto los Annaei
de Corduba como los Octavii de Segobriga hubieran emparentado con los Flavii Lucani
de Carthago Nova y con los Helvii Novati de Urgavo38, lo que de algún modo ligaría
por partida doble a los Novati de Segóbriga con la familia de Séneca. 

De hecho, compartieron gustos literarios y rango social, como ilustra el que
el hermano de Séneca y, una generación más tarde, el hijo del praefectus de Segóbriga
fueran los dos primeros Novatos conocidos que llegaron a ser senadores. Incluso es
probable que también el senador de Segóbriga hubiera sido procónsul en Acaya
como Galión, si no en África o en la Bética de la que procedían los Annaei. Sea
como fuere, el nieto de Titus Octavius pudo haber sido nombrado senador el año 73
o 74, y debía tener tierras en suelo itálico y vivienda en Roma o alrededores39, donde
probablemente había residido y estudiado en la adolescencia. Sin embargo, teniendo
en cuenta que la inscripción del teatro no debe ser posterior al año 92, siguió ocupán-
dose de sus posesiones e intereses en Segóbriga. 

6.4. OTROS PARIENTES Y DESCENDIENTES DEL SENADOR NOVATO

De los Octavios y Octavias documentados en otros epígrafes de Segóbriga,
Titus Octavius Saturninus (CIL II, 3114) pudo ser sobrino o incluso hijo del praefec-
tus, pues llevó el mismo praenomen y nomen que el padre de este. Su epitafio fue dedi-
cado por los sodales Claudiani, quienes daban culto al emperador Claudio tras su
muerte en 5440. 

Ignoramos si Maximus, el presunto hijo del senador Novatus, también llegó
a serlo41; hasta cuándo perteneció Novata a los Novati; si en algún momento se esta-
blecieron en Italia o en otra región; si quedaron sin descendencia; o si tomaron otro

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
2

37 Alföldy (2011: 381) señaló el posible parentesco de los Octavii de Segobriga con los de Cartha-
go Nova, como una contemporánea del senador, Octavia Lucana, hija de Marcus (CIL II, 3137), que tenía
residencia en Roma y compartía cognomen con el poeta y sobrino de Séneca y con la madre del senador
de Segóbriga. Y en Cartagena murió Octavia Hibera, hija de Titus Octavius y de Hibera (CIL II, 3491),
y quizá madre de un tribuno militar y procurador imperial documentado en Roma (CIL VI, 41268).

38 Lucius Helvius Novatus se enterró con su padre y un hermano en Segida, no lejos de Córdoba
(HEp, 1997: 54). De Igabrum (Cabra, provincia de Córdoba) era el praefectus fabrum M. Cornelius
Novatus Baebius Balbus. En Lucena murió Paquina, de 25 años, hija de un Novatus (CIL II2/5, 908).

39 También pudo tener bienes inmuebles en Carthago Nova por ser la capital del conventus iuri-
dicus, y en Tarraco que lo era de su provincia, ya que estos lugares también exigirían su presencia periódica.

40 Octavius Saturninus y Octavia Saturnina figuran en epígrafes de diversas provincias romanas. 
41 Octavius Maximus figura en epígrafes de Africa (AE, 2004: 1703), Dalmatia (CIL III, 2874)

y otras provincias, pero puede deberse a una coincidencia más que a parentesco.



nombre por una adopción42, entre otras vicisitudes. Pero mientras algún hallazgo
no demuestre lo contrario, nada impide que los aristócratas que poseyeron Novata
en el Alto y en el Bajo Imperio hubieran pertenecido a la misma familia. De hecho,
la suntuosidad de esta villa cuadra bien con la fortuna del senador Manius Octavius
Novatus, entre cuyos descendientes pudo haber otros miembros con importantes
cargos militares y políticos.

6.5. UN POSIBLE ANTEPASADO ITÁLICO DE MANIO OCTAVIO NOVATO

Al ser Manius un praenomen poco habitual43, su presencia junto al nomen
Octavius podría indicar un parentesco. Por ello, a pesar de la distancia geográfica
y cronológica, no es inverosímil que nuestro Manius Octavius descendiera de Manius
Octavius, hijo de otro Manius Octavius, documentado como duumvir en un epígra-
fe de Rímini (Ariminium) de los años 90 del siglo I a.C. (CIL XI, 400 = I2, 2129). Entre
otras circunstancias, cabe imaginar que un hijo o pariente de este hubiera venido
a Hispania con el ejército de Metelo para combatir a Sertorio por la zona de Segóbriga
hacia el 82-72 a.C. (Strab. 3,4,13), y que hubiera acabado obteniendo como recom-
pensa por sus servicios estas tierras en territorio de Segobriga, que pasó entonces a ser
la ciudad más importante de la región en lugar de Contrebia Carbica, que acabaría
despoblada poco tiempo después (Lorrio, 2012: 264-265)44.

7. LOS NOVATI Y SU AFICIÓN AL TEATRO 
EN SEGOBRIGA Y EN NOVATA

Aunque puede deberse a una coincidencia, y no a una afición transmitida
de padres a hijos, resulta llamativa la especial vinculación con el teatro que tuvieron
los dueños de esta villa tanto en el Alto como en el Bajo Imperio. Pues además de
haber sido los principales patronos del teatro de Segóbriga, en los mosaicos de la villa
renovada nos dejaron una serie de representaciones teatrales, de las que me deten-
dré en la inscripción y escenas del Mimo del Celoso (Mimus Zelotypi)45. Este título

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
3

42 En tal caso, el hijo adoptado pudo haber mantenido el nombre Octavianus o Novatianus
a continuación del nuevo cognomen, como el referido hermano de Séneca o el primer emperador roma-
no, Gaius Octavius Thurinus, que pasó a ser Gaius Iulius Caesar Octavianus al ser adoptado por Julio César.

43 Abascal (1994: 179) lo menciona en 6 epígrafes de la Tarraconense, 2 de Lusitania y 1 de
la Bética. 

44 La llegada por entonces de estos Octavii podría explicar en parte el mayor número de epígra-
fes de la gens Octavia (Abascal, 1994: 192-193) en la Tarraconense (38) que en la Bética (24) y en
Lusitania (5). 

45 Además de otros géneros teatrales, hay representaciones de carreras de caballos en el circo
y de luchas propias del anfiteatro, tres edificios que, aparte de Segobriga, solo se conocen en Hispania
en las tres capitales provinciales del Alto Imperio: Corduba, Emerita y Tarraco. 



es escrito Mimu Zelotipi conforme a su pronunciación en el habla, asimilando la
fricativa S en posición final a la africada que sigue, y pronunciando la Y como /i/
y no como /ü/. El título figura sobre las cabezas de dos personajes, y en las dos líneas
inferiores, entre esas cabezas, NVM y TI, que no creo que formen parte del título
ni pertenezcan a una misma palabra concertando con zelotypi, escrita numti en lugar
de nupti, nunfi o nummati (Fig. 2 del Anexo).

Fernández-Galiano (2010: 128 y 173) propuso que numti estaba por nupti
(‘marido’), lo que aceptaron Valero (2010 y 2015: 404), HEp 20 (2011: 373) y con
dudas Uscatescu (2013: 382 y 392); con el sentido de ‘recién casado’ o ‘novio’ lo inten-
tan justificar Lancha y Le Roux (2017: 202-203), y lo asumen Chamberland (2021:
386), Arce (2024: 108) y Abascal (2024: 95). La confusión gráfica sería verosímil desde
el punto de vista fonético, pero como ya explicara Prisciano (inst. GL2, 8, p. 370),
en latín no existe el masculino de nupta46. Es cierto que Plauto (Cas. 859: novom
nuptum cum novo marito) creó el término para un uso puntual con el significado
de ‘hombre travestido de novia’, referido al joven Calino que se burla del viejo adúl-
tero que pretendía acostarse con su amada Cásina, y del capataz de su finca que quería
desposarla. Pero en el mosaico no hay ningún travestido, ni novia ni novio (sponsus),
que no se puede llamar nuptus porque este participio de nubo se asociaba al velo
con el que la nupta o ‘velada’ se cubría la cabeza en la boda (Vaan, 2016: 417)47. 

Valero (2013: 316) apuntó que numti fuera un error por numfi, propues-
ta desarrollada por Dunbabin (2016: 15 y 120-121) y Panayotakis (2022: 520-522
y 2023: 66) con el argumento de que el título estaría en griego, pero mal transcri-
to con letras latinas por un musivario que no conocería el término, convenciendo
a López (2018: 145), Tedeschi (2019: 86), Schmieder (2022: 198), Esposito (2023:
151) y Neira (2023: 202). Sin embargo, el título está escrito en latín, y aunque las dos
palabras son de origen griego, se habían incorporado a la lengua del Lacio desde al
menos la primera mitad del siglo I a. C., y desde mediados del siglo siguiente. Y en
latín no existe el helenismo nymphius referido a un ‘novio’, solo el antropónimo con
otro significado. Y el celoso del mimo no aparece nunca como novio sino como mari-
do (maritus). Por tanto, numti no puede ser una errata por numfi, que además no se
habría con /u/ sino con /i/ como zelotipi de zelotypi.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
4

46 Tampoco puede ser un hombre el sujeto del verbo nubo (‘casarse’, ‘ponerse el velo’), salvo
cuando Juvenal (2,134) se refiere a un amigo que se casa con otro hombre, o Marcial (8,12,2) bromea
sobre quien se casa con una mujer rica que, digamos, llevará en casa los pantalones.

47 Varrón (ling. 5,72) deriva nuptiae (‘boda’ o ‘esponsales’) del sustantivo abstracto nuptus
con el sentido de ‘cubierta’ (opertio), y lo relaciona con nubes; Servio (Aen. 11,77) explica que se decía
nuptiae de nubes porque ‘las que se casan’ (nubentes) se cubren la cabeza, y Donato (Hec. 656) que
nupta equivalía a tecta y operta (‘cubierta’), y nubere a ‘cubrir’, de donde el nombre de nubes porque
cubren el cielo.



Gómez, en un artículo escrito con Valero (2013: 97-98), leyó numti como
nummati (‘adinerado’), considerando que la nasal geminada es representada por la
simple, y queriendo ver una ligadura MA a partir de una tesela común en el ángu-
lo que une el tercer y cuarto trazo de la M. Pero esto solo habría sido convincente
si esos trazos estuvieran unidos por su parte central. Por otro lado, no se entiende
la relevancia de que el celoso fuera adinerado, ni ello guarda relación con la fortu-
na del dueño de la villa, como sugieren. Tampoco las monedas (nummi) que pudie-
ran estar en la diestra del celoso, y que en todo caso procederían del adúltero, justi-
fican dicho epíteto, pues nummatus no es un sinónimo de dives (‘rico’), sino que se
emplea como predicativo precedido del adverbio bene (‘bien’) o ampliter (‘amplia-
mente’), o en la forma del comparativo nummatior (‘más adinerado’).

Debajo del título puede leerse el adverbio interrogativo num (‘¿acaso…?’),
y debajo ti, forma contracta del dativo del pronombre personal de segunda perso-
na tibi (‘a ti’). Num tibi…? («¿es que a ti…?») debía de ser el inicio de una frase
muy popular del Mimo del Celoso, escrito a la manera del mosaico nilótico de Fuente
Álamo (Caballer, 2001: 112).

Frente al estilo epigráfico de las demás letras (Abascal, 2024: 96), la forma
estilizada de la Z podría sugerir que tibi, abreviado como ti en el modelo trazado
con calamus, hubiera sido copiado tal cual. Pues como ya comentó entre otros
Konrad Rittershausen, se trata de una abreviatura frecuente en códices latinos de época
tardía y medieval, al igual que si por sibi o i por ibi (Reuber, 1726: 559; Bünemann,
1739: 156).

Pero más bien creo que, al igual que mimu zelotipi, también num ti refleja
la pronunciación de num tibi en esa frase. Las primitivas lenguas romances de la Penín-
sula emplearon sobre todo formas del pronombre de primera persona como mibi,
mib, mibe y mive en lugar de mihi, por analogía con tibi y sibi. Por tanto, la analo-
gía en sentido inverso, a partir de la forma mi habitual desde Plauto, solo debió tener
un uso esporádico antes del siglo VI48, aunque acabara triunfando en varias lenguas
romances, dando lugar en español a la forma tónica con preposición, al igual que si
de sibi (Meyer-Lübke, 1904: 484; Menéndez, 1940: 250-251; Alvar-Pottier, 1983:
117-119; Ariza, 1989: 93; Lloyd, 1993: 260, 443-444). 

Pero en esa frase del mimo, la segunda /i/ de tibi no debía oírse por estar
elidida ante una palabra seguida por vocal. Pues la secuencia Num tibi, que emplea-
ron sobre todo Plauto y Cicerón, debe proceder en última instancia de la pregun-
ta que hace Anfitrión a su esposa Alcmena en una de las escenas más celebradas de
la tragicomedia plautina (Amph. 709), cuando se desatan sus celos al creer que ella está
confesando un adulterio49. Es probable por tanto que la frase del mimo también

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
5

48 Leemos dono ti en una tabella defixionis de Old Harlow (Essex, Inglaterra), y a la vuelta
la forma correcta dono tibi (AE, 1975: 542). https://romaninscriptionsofbritain.org/inscriptions/Brit.4.3.

49 El mosaico corrobora la corrección num de Camerarius en 1552 en lugar de nunc que traen
los códices.

https://romaninscriptionsofbritain.org/inscriptions/Brit.4.3


fuera un septenario trocaico, y que el sentido de esa pregunta retórica fuera similar
(«¿Es que se te ha ido la olla, o te sobra soberbia?»), si es que no contenía las mismas
palabras: «Num tibi aut stultitia accessit, aut superat superbia?». Por tanto, num ti
reproduciría mejor que num tibi el inicio del verso, del que constituían el primer
troqueo, seguido por un espondeo en que la /b/ de tibi se unía a la conjunción aut
en una misma sílaba.

El verso de Plauto presenta una cuidada estructura en quiasmo y una logra-
da aliteración de /s/ que da mayor expresividad a la indignación del marido celoso50,
proporcionando una locución adecuada a cualquier situación en la que alguien no da
crédito a las palabras de otro, sea hombre o mujer51. Por tanto, como en la comedia
de Plauto, en este mimo también pudo ser el celoso quien la pronunciara al tiempo
que mueve el brazo, o tal vez la mujer detrás suya dirigiéndose al adúltero al cono-
cer sus intenciones, teniendo en cuenta que ambas palabras están entre las cabe-
zas de ambos.

Este Mimo del Celoso, que tal vez fuera escenificado en esa misma sala tricli-
nar (Fantham, 1989: 154), constituye una versión de la que siglos antes debió repre-
sentarse en el teatro de Segóbriga y en otros muchos lugares. Aunque fue adop-
tando múltiples variaciones e improvisaciones a lo largo de varios siglos52, la primera
versión literaria pudo ser obra del célebre mimógrafo y caballero Décimo Laberio
(c. 106-43 a.C.)53. La influencia de la comedia palliata debió ser general en los prime-
ros mimos romanos (Fantham, 1986: 55; 1989: 159), y de hecho los títulos conoci-
dos de sus mimos y su léxico indican que las comedias de Plauto, entre ellas Amphitruo,
fueron su fuente principal (Giancotti, 1967: 51 y 106), por lo que bien pudo ser él
quien incorporara el verso plautino que parece aludido en el mosaico a uno de sus
mimos sobre adulterio. Y si bien los términos adulterionem, adulteritatem y moechi-
monium (Bonaria, 1965: 67, 70, 125 = vv. 122, 123 y 138) podrían pertenecer a algu-
no de esos mimos de título conocido (Reynolds, 1946: 78; Kehoe, 1984: 102), también
es posible que, al igual que la frase plautina, pertenecieran a otro titulado Zelotypus.
De hecho, Ζηλότυπος ya era en el siglo III a.C. el nombre del quinto mimo del poeta
alejandrino Herodas, aunque su argumento era distinto y la protagonista era una mujer
celosa. Y en un mismo fragmento del mimo de Herodas titulado La Adúltera halla-
mos las cadenas del mosaico y de Apuleyo (ἐν πολλῳ σιδήρῳ), que debían formar
parte del atrezo de las compañías de mimo, y la expresión ἦ μαίνῃ («¿estás enlo-
queciendo?»), equivalente a la expresión «num tibi stultitia accessit…?». Prueban

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
6

50 Más tarde también usan la antítesis stultitia/superbia Cicerón (inv. 2,178), Livio (45,23,13)
y el rétor Séneca (suas. 6,14). Del juego etimológico final se sirven Livio (3,11,13) con superbia exsu-
perat y Virgilio (Aen. 5,473): superans… superbus. 

51 Como en español la locución «¿Eres tonto o me estás vacilando?» y otras similares.
52 En el siglo II pudo haber escrito una el mimógrafo Emilio Severiano de Tarraco (CIL II, 4092).
53 Precisamente en otro epígrafe, aunque de carácter funerario (CIL VI, 37635 = CLE, 1866)

se nos han transmitido dos versos suyos, lo que constituye uno de los muchos testimonios de su
popularidad.



la pronta y excepcional popularidad del Mimo del Celoso en Roma que, ya en tiempos
de Augusto, Horacio (serm. 2,7,56-66) parezca aludir a la escena del adúltero escon-
diéndose, y que Ovidio (trist. 2,497-506) se refiera poco después a los mimos en que
la astuta esposa y un adúltero apuesto engañaban al marido estúpido con el aplauso
del público; que, hacia mediados del siglo I, Petronio (45,7) aluda al enfrentamiento
del público entre los partidarios del celoso y los del amante («populi rixam inter
zelotypos et amasiunculos»); y que, a finales de ese siglo, Juvenal (8,196-199) mencio-
ne al personaje del zelotypus o celoso de un mimo.

Quienquiera que fuese su autor, la versión del mosaico recogía la expresión
de la referida escena plautina, que debió ser la principal fuente de inspiración de
los primeros mimos latinos sobre celos y adulterio. A juzgar por las imágenes del
mosaico, su argumento presentaba numerosos motivos y elementos del relato sobre
el ‘marido celoso’ (zelotypum maritum) que, en el siglo II, Apuleyo pone en boca de
una vieja alcahueta en el Asno de Oro (met. 9,16-21). Puesto que sus restantes relatos
sobre adulterio parecen inspirados en mimos (Gaisser, 2008: 100), es verosímil que
también este proceda de una versión del Mimo del Celoso similar a la del mosaico.

Las imágenes del mosaico se prestan a interpretaciones diversas (Fig. 2 del
Anexo), pero considero que las seis figuras corresponden a cuatro personajes, que
aparecen en dos escenas sucesivas. De hecho, los mosaicos de la misma sala sobre Paris
y sobre Pélope presentan a estos y otros personajes en varias escenas, si bien dispues-
tas de izquierda a derecha. En la primera escena, situada en la parte posterior, el aman-
te, que es parte fundamental del trío amoroso (Reynolds, 1946: 82), estaría de pie
vestido con un exomis, que es prenda propia de cazador54, lo que cuadra con el nombre
de Philesitherus (‘amante de la caza’) que le da Apuleyo, tanto por esa afición propia
de un hombre atrevido, como en sentido figurado por su papel de seductor. En los
mimos, este latin lover debió ser conocido como Latinus, nombre de un actor que lo
interpretaba, lo que en parte explica el favor que despertaba en el público frente al
esposo llamado Corinthius, no Corinthus55, y Barbarus en Apuleyo. Parece estar entre-
gando algo en mano a la esposa56.

En la segunda y última escena, el amante figuraría en la parte izquierda
escondido desde la llegada inesperada del marido. Sentados en una cama están la
esposa con otro atuendo y el marido, quien sujeta con la mano izquierda una cade-
na atada a la mano izquierda de ella, mientras que en Apuleyo la usaba para llevar
al esclavo al patíbulo. En la palma de la diestra parece mostrar lo que el amante habría
entregado a su esposa, tal vez alguna joya o monedas como las que, en el relato de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
7

54 También de otros oficios como soldado, herrero, obrero, pastor o marinero, así como de
esclavos.

55 Mart. 1,4,5; 2,72,3; 3,86,3; 5,61,11; 9,28,1 y 13,2,3; Juv. 1,36; 6,44; 6,66.
56 El atuendo no parece propio de una sirvienta, ni hallamos alusiones literarias a la media-

ción de una amiga o vecina, o a una hermana que diera lugar a una confusión de personas como en
algunas comedias.



Apuleyo57, el amante había hecho llegar a la esposa a través del esclavo para quebran-
tar la fidelidad de uno y otra hacia el marido. A los pies de este aparece un pequeño
esclavo llorando, como también en Apuleyo llora el esclavo por el castigo que le infli-
gió el celoso. Su tamaño cuadra con el nombre Myrmex (‘Hormiga’) que le da Apuleyo.
El mosaico no muestra al celoso burlado como en los mimos alto-imperiales sino satis-
fecho, al amante huido, y a la esposa y al esclavo castigados. Un siglo más tarde,
Coricio de Gaza (apol. mim. 30 y 55) refiere en griego una versión aún más deco-
rosa en que el esposo sorprende a los adúlteros, deja el cuchillo con que iba a vengarse
y los acusa ante un juez, quien amenaza con castigarlos, pero todo acaba entre risas
(Pernet, 2019: 42-43 y 52-53).

8. NOVATA EN EL AGER SEGOBRIGENSIS 
(CONVENTUS CARTHAGINIENSIS)

Novata dista unos 45 km de Ercavica al noroeste, 48 de Valeria al sudeste,
y 58 de Segobriga al suroeste, lo que explica que esta villa haya sido adscrita al terri-
torio de las dos ciudades más próximas. El patrocinio de los Novati en el teatro de
Segóbriga no está reñido con que, además de otras posesiones en territorio segobri-
gense, hubieran sido los dueños de esta villa en un municipio vecino, y de otras en
Italia o en otros lugares del Imperio. Pues nada indica «que el complejo de Noheda
sea la única propiedad del dominus. Es más que probable que un personaje de esta
categoría tuviese varios praedia» (Valero, 2023: 202). De hecho, tanto el prefecto
como el senador debieron residir habitualmente en otra villa, si no tan extensa, sí más
próxima a Segóbriga. Pues los caminos que iban de la villa hasta Segóbriga debían
rodear los altos de Cabrejas yendo primero hacia poniente o hacia el sur (Palomero,
1987: 177 y mapa), en un trayecto demasiado largo para hacerlo con cierta asidui-
dad. Además, parece que los ciudadanos más pudientes de Segóbriga vivían en sus villae
y no en la propia ciudad, donde solo se conoce la residencia de principios del siglo III
de Gayo Julio Silvano Melanión, natural al parecer de Esmirna (Alföldy, 2011: 391)58.

Abascal y Valero (2018: nº 640) han adscrito la villa de Noheda al ager de
Ercávica, que es la ciudad más cercana y con la que está conectada de forma natural
por la ribera del Guadamejud. En los mapas de los dos volúmenes del CIL II2/13,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
8

57 En el relato de Apuleyo, el marido descubrió las sandalias que había olvidado el amante
en su huida.

58 Este dedicó un santuario (ἱερὸν) «a Júpiter, el dios más grande» (Διί Θεῷ Μεγίστῳ) por
una promesa o ex voto (κατ’εὐχὴν) con una inscripción en griego (CIL II2/13, 226a) que tal vez fuera
reconocida como tal antes de ser reutilizada en un muro medieval. Además de la presencia de una esta-
tua varonil, ello explicaría el topónimo Cabeza del Griego con que fue conocida desde el siglo XIII la aldea
situada sobre las ruinas de Segóbriga (Abascal - Almagro, 2012: 351-353). También es posible que una
pronunciación /segogriga/, por asimilación de la /b/ a las dos /g/, se hubiera asociado a Griega.



sus tierras quedan fuera del conventus Carthaginiensis, cuyas lindes discurren al norte
de Segóbriga y cerca de Jábaga a la altura de Cuenca (Abascal - Alföldy, 2019: 103;
Abascal et alii,2021: LXXIII y406),por lo queNohedaquedaría en el conventus Caesarau-
gustanus59. A propósito de sus obispados, Barroso (2019: 37-39) adscribió Noheda
al de Ercávica, y también Sánchez-Lafuente (2020: 157) afirma que la villa perte-
necía a ese municipio. 

Sin embargo, para la frontera entre los conventus Caesaraugustanus y Cartha-
giniensis creo que siguen siendo válidas las directrices ya centenarias de Albertini
(1923: 98). Entre otros, las siguen Sancho (1981: 59) al afirmar que dicho límite
seguía el recorrido del Guadiela desde su nacimiento hasta su desembocadura en
el Tajo, sin alcanzar la cuenca del Júcar. García (1985: 96) matizó que discurría cerca
del Guadiela. Stylow (1990: 322) consideraba indiscutible esa frontera al sur de
Complutum y de Ercavica cerca de Cañaveruelas, a propósito del epígrafe de un térmi-
no entre Mantua (c. Carthaginiensis) y Complutum (c. Caesaraugustanus) hallado por
Manzanares el Real, 31 km al norte de Madrid. La Tabula Imperii Romani también
adscribe la villa al Carthaginiensis (Fuentes, 1993: 159), y el mapa lleva su límite algo
al sur de Ercávica y de Alcantud, en término de Ercávica conforme a la lectura de
Alföldy (1987: 69-74) de CIL II, 3167, prosiguiendo hacia las cabeceras del Tajo y del
Júcar (Fig. 3 del Anexo). 

Basándose en los polígonos de Thiessen para definir el área de influencia
de Ercávica en relación con las ciudades del entorno, Solías dejó la villa en terri-
torio de Valeria60, aunque muy cerca del trifinium con Ercávica y con Segóbriga. Pues
traza el límite entre estas dos cerca de la orilla sur del Guadamejud61, y el de Segó-
briga con Valeria discurre hacia el sur desde La Ventosa (al poniente de Noheda)
paralelo a la ribera occidental del Júcar. Admite con todo que la noticia de Plinio
sobre las minas de lapis specularis de Segóbriga permitirían extender el territorio de
esta en detrimento de Ercávica, cuyos límites por el norte y el nordeste no estaban
definidos al no haber una ciudad próxima (Solías, 1997: 212-214, 218 y 233). Esas
serían, además de Complutum al poniente, Segontia (Sigüenza, Guadalajara) y Arco-
briga (Monreal de Ariza, Zaragoza), de las que las separaban el curso del Tajuña
(Tagonius) y las cabeceras de este río y del Tajo (Tagus), por lo que su término apenas
debía de prolongarse hacia el sur. Pues la ciudad romana se estableció a raíz de las
guerras celtibéricas en un lugar seguro al sur de esos dos ríos, pero con vistas a contro-
lar el territorio situado al norte y nordeste. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

3
9

59 La reforma de Diocleciano hacia el 300 habría dejado Ercavica en la nueva provincia Cartha-
giniensis.

60 La epigrafía romana de Valeria también documenta la presencia de algunos miembros de
la gens Octavia (CIL II, 3137, 3191, 3198), quienes podrían guardar algún parentesco con los de Segóbriga.

61 Haciaponientediscurreunoskilómetros alnortedeHuete, comososteníaPalomero(1987: 177).



Por otro lado, afirma Plinio que las minas de lapis specularis estaban situadas
«en un radio de 100.000 pasos alrededor de Segóbriga, lo que podría interpretarse
como una referencia a la extensión de su territorium» (Pérez, 1999: 103). En cualquier
caso, en esta ciudad debió establecer Roma el centro neurálgico de su explotación
y control, y Carthago Nova debió ser el principal puerto de exportación. Ello no es
óbice para que el impacto económico de esta actividad se extendiera a las ciudades
próximas, y para que el transporte se realizara tanto a través de la vía que pasaba
por Segóbriga, como directamente desde las minas situadas al sur por Alconchel,
Osa de la Vega o Belmonte, y al nordeste cerca de La Frontera, Torralba62, y Villas de
La Ventosa. Así, el material de estas minas situadas al norte y al poniente de Novata
circularía por la vía que pasaba cerca de esta villa y de Valeria (Bernárdez - Guisado,
2016: 252-257). 

Considero por tanto que las minas de lapis specularis de la región, aunque
explotadas en beneficio de Roma, debieron estar en territorio de Segóbriga, que
pudo haber sido fijado hacia mediados del siglo I a.C. previendo su explotación.
Aglomeraciones como las de los cerros de la Muela en Carrascosa del Campo o de Alvar
Fáñez junto a Huete albergaron una importante población de esclavos, obreros y otros
empleados ocupados en la extracción y tratamiento del mineral, y contaban con edifi-
cios monumentales (Castelo et alii, 2000: 102-144). Así, en Huete no hubo una ciudad
fundada ritualmente, sino un pueblo de carácter minero e industrial ligado a un muni-
cipium (Gozalbes, 2012: 162). Pero su apariencia de ‘ciudad fortificada’ justificaría
que se le hubiera llamado oppidum (Orueta, 1992: 271; García, 2007: 55), un térmi-
no sin valor jurídico que podía referirse a una colonia, un municipium y un vicus
(Tarpin, 2002: 20-28, 80-81). Pues en romandalusí la /o/ breve tónica latina dipton-
ga en /we/ (Lloyd, 1993: 193-196); el árabe transcribe la /p/ romance como /b/, provo-
ca la pérdida de /u/ en final de palabra, y da a muchos topónimos una terminación
en /a/, y la /d/ en posición final de palabra ensordece al pasar al castellano (alcahuete
de alqawwád). Por tanto, la pronunciación medieval castellana /wepte/ (escrita Huepte
o Vepte) con /e/ paragógica a partir de /wept/, y la forma árabe W.b.ḏ.h o Wabḏa 63

derivarían de oppidum a través de /opedu/, /wepdu/, /wepd/64. Así pues, nada impide
que el límite septentrional de Segóbriga discurriera por la ribera meridional de los ríos
Escabas y Guadiela y al sur de Ercávica hasta el Tajo (Fig. 3 del Anexo).

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
0

62 Torrecillas (2009: 147) deja Noheda en tierras de Valeria, situando el límite con Ercavica
entre Villar de Domingo García y Torralba, con lo que algunas minas quedarían fuera del territorio
de Segóbriga. 

63 Esta forma permite descartar las etimologías del latín altus (‘alto’) o del árabe wād (‘río’
o ‘valle’).

64 En latín se latinizó desde el siglo XII como Opte, y en el siglo XIII también como Opta,
sobre todo por el sabio arzobispo don Rodrigo (Jiménez, 1987: 129, 214, 217, 249, 252 y 283). La ciudad
celtibérica Istonium (᾿Ιστόνιον), según sus coordenadas en Ptolomeo (2,6,57), más bien pudo corres-
ponder al lugar del Cerro de la Virgen de la Cuesta en Alconchel de la Estrella, al sureste de Segóbriga.



El límite oriental del fundus de Novata debía coincidir con el de Segóbriga.
Pues, según Valero (2023: 200-203), el latifundio de 2.500 hectáreas de la villa llega-
ba hasta la Sierra de Bascuñana, incluyendo parte de los actuales términos de Sotos
y Mariana, y por el norte sobrepasaba el río Guadamejud y Villar de Domingo García,
con parte de los términos de Cañaveras, Arrancacepas y Torralba65. Si incluía como
sospecho las minas de La Frontera, el límite de Segóbriga iría desde las proximidades
de Cañamares junto al río Escabas por las sierras de Bascuñana y de Tondos –según
viertan las aguas pluviales al río de Mariana o a los tributarios del Chillarón– hasta
la confluencia del río Chillarón en el Júcar, cerca del miliario de Albaladejito, desde
donde seguiría paralelo a la ribera occidental del Júcar (Sic. Flacc. grom. p. 128, 8-13).
El ager de Segóbriga incluía la cuenca del Cigüela con sus tributarios Záncara
y Riánsares, por lo que llegaría hasta Fuentidueña del Tajo en el extremo sudeste
de la Comunidad de Madrid, la parte oriental de las provincias de Toledo (Ocaña
y La Guardia) y de Ciudad Real (Alcázar de San Juan), hasta el límite meridional
de la provincia de Cuenca (Abascal y Alföldy, 2019: 102-103).

Mariana, documentada en 1219 (Espoille, 1982: 223) y en 1250 (ACC, I,
caja 5, nº 5), debe remontar a una villa romana homónima. Aunque a Sabio (2022:
571) le resulte sospechosa con razón la forma inalterada del topónimo, considero que
en este caso pudo haberse transmitido a través del árabe como Mariena, al igual que
la mansio Mariana (Itin. Ant. 445,5) próxima a Laminium (Tovar, 1989: 171), por
lo que la forma originaria pudo ser restituida en castellano gracias en parte a una falsa
asociación etimológica con el nombre de María. Además de su situación al este
de Noheda y de la Sierra de Bascuñana, corrobora que pertenecía al término de Vale-
ria el que, al contrario que Segóbriga y Ercávica, Valeria sí registra a la gens Maria
(CIL II2/13, 1011-1013). La villa quizá corresponda a un yacimiento de Época Tardía
a 250 m. del río Mariana cerca de la actual población, aunque se conoce otro junto
al Júcar (Dimas, 2020: 199).

9. CONCLUSIONES

El topónimo Noheda procede de Novata, nombre de la villa propiedad de
la familia Octavia Novata, una de las más ricas de Segóbriga en los siglos I y II. Al
sonorizar la /t/ intervocálica, Novata se pronunció /novada/ en protorromance hacia
el siglo VIII; /nuweda/ en árabe andalusí al pronunciar la /o/ romance como /u/,
y la /a/ tónica como /e/ por influencia de la imela; /nuewda/ en castellano, escrito
Nuebda desde el siglo XIII hasta el XVII; Nueda desde el XVII, Noeda desde el XVIII,
y Noheda desde el XIX. La lujosa renovación realizada hacia el siglo IV revela que

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
1

65 Al poniente llegaría hasta la sierra de Cabrejas, y al suroeste cerca de Fuentesclaras de
Chillarón.



sus dueños, conservaran o no el nombre Novatus, seguían perteneciendo a la aristo-
cracia romana, y que mantenían una particular afición al teatro, pues en el siglo I
habían sido los principales patrocinadores del teatro en Segóbriga, y en los mosai-
cos de la villa hicieron representar hacia el año 400 varias escenas teatrales. En una
de ellas, bajo el título del Mimus Zelotypi figuran las dos primeras palabras de uno
de sus versos, que tal vez Décimo Laberio tomara de la escena de celos de la come-
dia Amphitruo de Plauto sobre el adulterio de Júpiter con Alcmena. La vinculación
de los dueños de la villa con Segobriga, la relación de esta ciudad con las minas de
lapis specularis, y las fronteras naturales de la Sierra de Bascuñana y el río Júcar, permi-
ten creer que Novata perteneció a este municipio y no a los dos más cercanos a los que
había sido adscrita. El nombre de la villa romana (Novata), despoblada como tal
en torno al siglo VI, debió pasar a designar el poblado fortificado de La Muela, cuyo
ḥiṣn tomaría en época islámica el nombre de *Nuwáṭa, que se adaptó como Nuebda
para designar la aldea contigua de Noheda (Fig. 4 del Anexo).

RECIBIDO: marzo 2025; ACEPTADO: abril 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
2



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ABASCAL PALAZÓN, J. M. (1982): Vías de comunicación romanas de la provincia de Guadalajara, Dipu-
tación, Guadalajara.

ABASCAL PALAZÓN, J. M. (1994): Los nombres personales en las inscripciones latinas de Hispania, Univer-
sidad, Murcia. https://revistas.um.es/ayc/issue/view/17921/3011 [24/03/2025].

ABASCAL PALAZÓN, J. M. (2024): «De la piedra al mosaico: El cambio de los hábitos epigráficos en
la Hispania rural tardorromana», S. PANZRAM et alii (eds.), Noheda: Überschwang der Bilder
und hispanisch-spätantike Villenkultur / La opulencia de las imágenes y las grandes villae de la
Hispania tardoantigua, Steiner, Stuttgart, pp. 81-104.

ABASCAL PALAZÓN, J. M. - ALFÖLDY, G. (2019): Inscriptiones Hispaniae Latinae. Conventus Cartha-
giniensis (CIL II2/13,1), De Gruyter, Berlin.

ABASCAL PALAZÓN, J. M. - ALFÖLDY, G. - GIMENO PASCUAL, H. - STYLOW, A. U. (2021): Inscriptiones
Hispaniae Latinae. Conventus Carthaginiensis (CIL II2/13,2), De Gruyter, Berlin.

ABASCAL PALAZÓN, J. M. - ALMAGRO GORBEA, M. (2012): «Segóbriga, la ciudad hispano-romana del sur
de la Celtiberia», G. CARRASCO SERRANO (coord.), La ciudad romana en Castilla-La Mancha,
UCLM, Cuenca, pp. 287-370.

ABASCAL PALAZÓN, J. M. - VALERO TÉVAR, M. A. (2018): «Inscripción funeraria de Noheda, Cuenca
(Ercavica, Conventus Caesaraugustanus, Hispania Citerior)», Ficheiro Epigráfico 164: nº 640.
http://hdl.handle.net/10045/76275 [24/03/2025].

ACC = Archivo de la Catedral de Cuenca, http://www.eclesiasticadigital.com [24/02/2025].

AE = L'Année Épigraphique, CNRS - Presses Universitaires de France. https://anneeepigraphique.com/
[08/05/2025].

AEBISCHER, P. (1926): Études de toponymie catalane, Institut d’Estudis Catalans, Barcelona [reed. 2006].
https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000336/00000082.pdf [24/03/2025].

ALBERTINI, E. (1923): Les divisions administratives de l’Espagne romaine, Boccard, Paris.

ALFÖLDY, G. (1987): Römisches Städtewesen auf der neukastilischen Hochebene. Ein Testfall für die Romani-
sierung, Winter, Heidelberg.

ALFÖLDY, G. (1998): «Hispania bajo los Flavios y los Antoninos: Consideraciones históricas sobre una
época», M. MAYER et alii (coord.), De les estructures indigenes a l’organització provincial roma-
na de laHispàniaCiterior.Homenatge a JosepEstrada i Garriga, Institut d’Estudis Catalans, Barce-
lona, pp. 11-32. https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000451/00000020.pdf [24/03/2025].

ALFÖLDY, G. (2011): «Nuevos senadores, la inscripción dedicatoria del teatro y la aristocracia senato-
rial de Segóbriga», J. M. ABASCAL et alii (eds.), Segobriga V. Inscripciones romanas 1986-2010,
Real Academia de la Historia, Madrid, pp. 355-392.

ALMAGRO BASCH, M. (1983): «Las esculturas de togados halladas en la escena del teatro romano de Sego-
briga», Archivo Español de Arqueología 56.147-148: 131-150. https://www.cervantesvirtual.com/
obra/las-esculturas-de-togados-halladas-en-la-escena-del-teatro-romano-de-segobriga-0/
[24/03/2025].

ALMAGRO BASCH, M. (1984): Segóbriga II: Inscripciones ibéricas, latinas paganas y latinas cristianas, Minis-
terio de Cultura, Madrid. https://libreria.cultura.gob.es/libro/segobriga-ii_4337 [24/03/2025].

ALONSO DE ARCE, B. (1736): Descripción general para escrivir a todas las ciudades de España, villas y luga-
res…, Antonio Sanz, Madrid.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
3

https://libreria.cultura.gob.es/libro/segobriga-ii_4337 
https://www.cervantesvirtual.com/obra/las-esculturas-de-togados-halladas-en-la-escena-del-teatro-romano-de-segobriga-0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/las-esculturas-de-togados-halladas-en-la-escena-del-teatro-romano-de-segobriga-0/
https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000451/00000020.pdf
https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000336/00000082.pdf
https://anneeepigraphique.com/
http://www.eclesiasticadigital.com
http://hdl.handle.net/10045/76275
https://revistas.um.es/ayc/issue/view/17921/3011


ALVAR, M. - POTTIER, B. (1983): Morfología histórica del español, Gredos, Madrid.

ÁLVAREZ MELERO, A. (2013): «Los praefecti fabrum oriundos de las provincias hispanas. Una nueva aproxi-
mación», Espacio, Tiempo y Forma. Historia Antigua 26: 123-154. https://doi.org/10.5944/
etfii.26.2013.13741 [24/03/2025].

ANDREU EXPÓSITO, R. (2015): La geometría de Gisemundo: Edición crítica bilingüe y estudio del Ars
Gromatica Gisemundi, UAB, Barcelona.

ARCE, J. (2024): «La villa romana de Noheda (prov. Cuenca) en Hispania: Significado y contexto histó-
rico», S. PANZRAM et alii (eds.), Noheda. Überschwang der Bilder und hispanisch-spätantike
Villenkultur, Franz Steiner, Stuttgart, pp. 105-116.

ARIZA VIGUERA, M. (1989): Manual de fonología histórica del español, Síntesis, Madrid.

ATIENZA, J. (2009): «Explotación de canteras para la obtención de material constructivo en época
romana: el ejemplo de Segóbriga», S. HUERTA et alii (coord.), Actas del Sexto Congreso Nacional
de Historia de la Construcción, Instituto Juan de Herrera, Madrid, vol. 1, pp. 119-128.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3777684 [24/03/2025].

BALBI, A. (1851): Novísima Geografía Universal de España y Portugal, Fonseca, Madrid. https://books.
google.es/books?id=jmOVaM1zkAAC&printsec [24/03/2025].

BARROSO CABRERA, R. (2019): De la provincia Celtiberia a la Qūr ā de Santabariyya: Arqueología de
la Antigüedad tardía en la provincia de Cuenca (siglos V-VIII d.C.), Archaeopress, Oxford.
https://doi.org/10.2307/j.ctvndv5h5 [24/03/2025].

BERNÁRDEZ GÓMEZ, M. J. - GUISADO DI MONTI, J. C. (2016): «El comercio del lapis specularis y las vías
romanas en Castilla-La Mancha», G. CARRASCO SERRANO (coord.), Vías de comunicación
romanas en Castilla-La Mancha, UCLM, Cuenca, pp. 231-276.

BLÁZQUEZ Y DELGADO AGUILERA, A. - BLÁZQUEZ JIMÉNEZ, A. (1921): Vías romanas de Albacete
a Zaorejas…, Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, Madrid.

BOLÒS I MASCLANS, J. - MORAN I OCERINJAUREGUI, J. (1994): Repertori d’antropònims catalans, vol. 1,
Institut d’Estudis Catalans, Barcelona. https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000336/
00000007.pdf [24/03/2025]. 

BONARIA, M. (1965): Romani Mimi, Ateneo, Roma.

BÜNEMANN, I. L. (1739): Lucii Coelii sive Caecilii Lactantii Firmiani Opera Omnia quae exstant… notis
criticis… instruxit, Walther, Leipzig. https://www.google.es/books/edition/Lucii_Coelii_
sive_Caecilii_Lactantii_Fir/WVivRnwFq-0C?hl [24/03/2025].

CABALLER GONZÁLEZ, M. J. (2001): «Un tebeo de la Antigüedad: una nueva interpretación del texto
latino del mosaico de Fuente Álamo, Puente Genil (Córdoba)», Faventia 23/2: 111-127.

CABALLOS RUFINO, A. (1986): «La romanización de las ciudades de la Bética y el surgimiento de sena-
dores provinciales», Revista de Estudios Andaluces 6: 13-26. https://doi.org/10.12795/rea.1986.
i06.01 [24/03/2025].

CABANES, F. J. (1830): Guía General de Correos, Postas y Caminos del Reino de España, Miguel de Burgos,
Madrid. https://books.google.es/books?id=42Q0KK7DDZEC&printsec [24/03/2025]. 

CARRILLO LÓPEZ, A. F. et alii, (2010): Toponimia y biogeografía histórica de plantas leñosas ibéricas,
Universidad de Murcia, Murcia.

CASTELO, R. et alii, (2000): «Arqueología en la comarca de la Alcarria conquense: avance de las investi-
gaciones sobre el yacimiento del Cerro de Alvar Fáñez (Huete, Cuenca)», Cuadernos de Prehis-
toria y Arqueología 26: 95-149.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
4

https://books.google.es/books?id=42Q0KK7DDZEC&printsec 
https://doi.org/10.12795/rea.1986.i06.01
https://doi.org/10.12795/rea.1986.i06.01
https://www.google.es/books/edition/Lucii_Coelii_sive_Caecilii_Lactantii_Fir/WVivRnwFq-0C?hl
https://www.google.es/books/edition/Lucii_Coelii_sive_Caecilii_Lactantii_Fir/WVivRnwFq-0C?hl
https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000336/00000007.pdf
https://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000336/00000007.pdf
https://doi.org/10.2307/j.ctvndv5h5
https://books.google.es/books?id=jmOVaM1zkAAC&printsec
https://books.google.es/books?id=jmOVaM1zkAAC&printsec
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3777684
https://doi.org/10.5944/etfii.26.2013.13741
https://doi.org/10.5944/etfii.26.2013.13741


CHACÓN GÓMEZ-MONEDERO, F. A. - MARTÍNEZ ESCRIBANO, P. - JIMÉNEZ MONTESERÍN, M. (1994): Actas
municipales del Ayuntamiento de Cuenca: Años 1417, 1419 y 1420, Ayuntamiento, Cuenca.

CHAMBERLAND, G. (2021): «Imperial Spectacle in the Roman Provinces», A. FUTRELL - T. F. SCANLON

(eds.), The Oxford Handbook of Sport and Spectacle in the Ancient World, Oxford University
Press, pp. 378-388.

CHAVARRÍA VARGAS, J. A. (2002-2003): «A propósito de Madīna Qūnka/Quwanka (Cuenca). El étimo
latino cŏnca/cŏncha en la toponimia romance de al-Andalus», Al-Andalus - Magreb 10: 41-51.

CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum, Academia Litterarum Regia Borussica, Berlin (1863-).

CLE = BÜCHELER, F. - RIESE, A. (eds.) (1895-1897): Carmina Latina Epigraphica, Anthologia Latina,
Teubner, Leipzig; Supplementum, ed. E. LOMMATZSCH, 1926 (= Stuttgart, 1964-1982).

COELLO, F. (1897): «Caminos romanos de la provincia de Cuenca», Boletín de la Real Academia de la Histo-
ria 31: 19-25. https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/caminos-romanos-de-la-provin-
cia-de-cuenca-0/ [24/03/2025]. 

COROMINAS, J. (1972): Tópica Hespérica: Estudios sobre los antiguos dialectos, el substrato y la toponimia
romances, Gredos, Madrid.

CORRIENTE, F. (1992): Árabe andalusí y lenguas romances, Mapfre, Madrid. https://archive.org/details/
corriente-f.-arabe-andalusi-y-lenguas-romances-1992 [24/03/2025]. 

CORRIENTE, F. (1997): A Dictionary of Andalusi Arabic, Brill, Leiden.

CORRIENTE, F. (1999): Diccionario de arabismos y voces afines en iberorromance, Gredos, Madrid.

CORRIENTE, F. (2008): Romania arabica. Tres cuestiones básicas: arabismos, «mozárabe» y «jarchas», Troffa,
Madrid.

CURCHIN, L. A. (2004): The Romanization of Central Spain: Complexity, Diversity and Change in a Provin-
cial Hinterland, Routledge, London.

DAUZAT, A. (1939): La toponymie française…, Payot, Paris.

DIMAS BENEDICTO, C. M. (2020): La época tardorromana y visigoda en la provincia de Cuenca, Uno,
Albacete.

DOLÇ, M. (1960): «Antroponimia latina», Enciclopedia Lingüística Hispánica, CSIC, Madrid, pp. 389-419.

DUNBABIN, K. M. D. (2016): Theater and Spectacle in the Art of the Roman Empire, Cornell Univer-
sity Press, Ithaca-London.

ESPINOSA, U. (1984): «Las ciudades de Arévacos y Pelendones en el Alto Imperio: su integración jurí-
dica», I Simposio de Arqueología Soriana, Soria, pp. 305-324. https://www.cervantesvirtu-
al.com/research/las-ciudades-de-arvacos-y-pelendones-en-el-alto-imperio-su-integracin-
jurdica-0/00211a4a-82b2-11df-acc7-002185ce6064.pdf [24/03/2025].

ESPIRALT Y GARCÍA, B. (1775): Dirección general de cartas en forma de Diccionario, para escribir a todas
las ciudades, villas..,, Pantaleón Aznar, Madrid. https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000
006669 [24/03/2025].

ESPOILLE DE ROIZ, M. E. (1982): «Repoblación de la tierra de Cuenca, siglos XII a XVI», Anuario de
Estudios Medievales 12: 205-239.

ESPOSITO, E. (2023): «Il Mimo Greco di Età Ellenistico-Romana: Nuove Prospettive di Indagine Alla
Luce Dei Recenti Ritrovamenti Papiracei», F. RODRIGUES JUNIOR - R. GUGGENBERGER - B.
BATTISTIN SEBASTIANI (coords.), A Produção Dramática no Período Helenístico e sua Influência
na Literatura Greco-Latina Posterior, Universidade de Coimbra, pp. 145-173. https://doi.org/
10.14195/978-989-26-2394-8.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
5

https://doi.org/10.14195/978-989-26-2394-8
https://doi.org/10.14195/978-989-26-2394-8
https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000006669
https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000006669
https://www.cervantesvirtual.com/research/las-ciudades-de-arvacos-y-pelendones-en-el-alto-imperio-su-integracin-jurdica-0/00211a4a-82b2-11df-acc7-002185ce6064.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/research/las-ciudades-de-arvacos-y-pelendones-en-el-alto-imperio-su-integracin-jurdica-0/00211a4a-82b2-11df-acc7-002185ce6064.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/research/las-ciudades-de-arvacos-y-pelendones-en-el-alto-imperio-su-integracin-jurdica-0/00211a4a-82b2-11df-acc7-002185ce6064.pdf
https://archive.org/details/corriente-f.-arabe-andalusi-y-lenguas-romances-1992
https://archive.org/details/corriente-f.-arabe-andalusi-y-lenguas-romances-1992
https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/caminos-romanos-de-la-provincia-de-cuenca-0/
https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/caminos-romanos-de-la-provincia-de-cuenca-0/


FANTHAM, R. E. (1986): «ΖΗΛΟΤΥΠΙΑ: A Brief Excursion into Sex, Violence, and Literary History»,
Phoenix 40: 45-57. https://www.jstor.org/stable/1088964; https://doi.org/10.2307/1088964
[24/03/2025].

FANTHAM, R. E. (1989): «Mime: The Missing Link in Roman Literary History», CW 82.3: 153-163.
https://doi.org/10.2307/4350348 [24/03/2025].

FERNÁNDEZ-GALIANO, D. (2010): «El triunfo del amor: mosaico de Paris y Helena de Noheda (Cuenca)»,
L. NEIRA (ed.), Mitología e Historia en los mosaicos romanos, Clementine, Madrid, pp. 111-136
y 173-174.

FITA, F. (1886): «Testamento del Rey Don Alfonso VIII (8 diciembre 1204)», Boletín de la Real Academia
de la Historia 8: 229-248.

FLORIDABLANCA, Conde de (1789): Nomenclator o Diccionario de las ciudades, villas, lugares, aldeas…,
Imprenta Real, [Madrid]. https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.do?id=4614
[24/03/2025]. 

FUENTES DOMÍNGUEZ, A. (1993): «Noheda», Tabula Imperii Romani. Hoja K-30, Instituto Geográfico
Nacional, Madrid, p. 159.

GAISSER, J. H. (2008): The Fortunes of Apuleius and the Golden Ass: A Study in Transmission and Reception,
Princeton University Press, New Jersey. https://doi.org/10.2307/j.ctv1j666kh [24/03/2025].

GALMÉS DE FUENTES, A. (1993): Dialectología mozárabe, Gredos, Madrid.

GALMÉS DE FUENTES, A. (1995): «Las variedades mozárabes», en Lexikon der Romanistischen Linguis-
tik, II, 2, Max Niemeyer, Tübingen, pp. 720-735.

GALMÉS DE FUENTES, A. (1999): «Mozárabe», M. ALVAR (dir.), Manual de dialectología hispánica. El espa-
ñol de España, Ariel, Barcelona, pp. 97-110.

GARCÍA HERRERO, G. (1985): «Aproximación al estudio del conventus iuridicus Carthaginiensis», Anti-
güedad y Cristianismo 2: 81-105. 

GARCÍA SÁNCHEZ, J. J. (2007): Atlas toponímico de España, Arco, Madrid.

GIANCOTTI, F. (1967): Mimo e gnome: Studio su Decimo Laberio e Publilio Siro, G. d’Anna, Messina-Firenze.

GONZÁLEZ HERRERO, M. (2004): «Prosopografía de praefecti fabrum originarios de Lusitania», Revista
Portuguesa de Arqueología 7: 365-384. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=10-
39237 [24/03/2025]. 

GONZÁLEZ PALENCIA, A. (1944): Fuentes para la historia de Cuenca y su provincia, Ayuntamiento, Cuenca.
https://books.google.es/books?id=QKw6AQAAIAAJ&printsec [24/03/2025]. 

GOZALBES CRAVIOTO, E. (2012): «La ciudad hispano-romana de Valeria. Estado actual de los conoci-
mientos», G. CARRASCO SERRANO (coord.), La ciudad romana en Castilla-La Mancha, UCLM,
Cuenca, pp. 161-200.

GOZALBES CRAVIOTO, E. (2016): «Las vías romanas en la provincia de Cuenca», G. CARRASCO SERRANO

(coord.), Vías de comunicación romanas en Castilla-La Mancha, UCLM, Cuenca, pp. 177-213.

HALEY, E. W. (1991): Migration and Economy in Roman Imperial Spain, Universitat, Barcelona.

HARRISON, S. (2006): «Literary Texture in the Adultery-Tales of Apuleius, Metamorphoses Book 9»,
R. R. NAUTA (ed.), Desultoria Scientia: Genre in Apuleius’ Metamorphoses and Related Tetxs,
Peeters, Leuven, pp. 19-31.

HEp = Hispania Epigraphica, Universidad Complutense de Madrid. https://revistas.ucm.es/index.php/
HIEP/issue/archive.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
6

https://revistas.ucm.es/index.php/HIEP/issue/archive
https://revistas.ucm.es/index.php/HIEP/issue/archive
https://books.google.es/books?id=QKw6AQAAIAAJ&printsec
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1039237
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1039237
https://doi.org/10.2307/j.ctv1j666kh
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.do?id=4614
https://doi.org/10.2307/4350348
https://doi.org/10.2307/1088964
https://www.jstor.org/stable/1088964


HOLLERAN, C. (2016): «Labour Mobility in the Roman World: A Case Study of Mines in Iberia», L. DE

LIGT - L. E. TACOMA (eds.), Migration and Mobility in the Early Roman Empire, Brill, Leiden,
pp. 95-137.

IBORRA ERES, M. P. - MARTÍNEZ VALLE, R. - VALERO TÉVAR, M. A. (2024): «Ganadería y caza en la villa
romana de Noheda. Alimentación animal a partir del registro arqueológico de origen», M. A.
VALERO TÉVAR (ed.), Patrimonio agroindustrial. Análisis de su pasado, presente y futuro desde
una perspectiva holística, Aranzadi, Madrid, pp. 107-124.

JARA FUENTE, J. A. (2016): «El discurso urbano en la Baja Edad Media castellana: la delimitación de
los marcadores discursivos y la identificación de las conductas políticas correctas. La fiscali-
dad como espacio de legitimación política», Studia Historica, Historia Medieval 34: 119-148.
https://doi.org/10.14201/shhme201634119148 [24/03/2025].

JIMÉNEZ DE RADA R. (1987): Historia de rebus Hispaniae, J. FERNÁNDEZ VALVERDE (ed.), Brepols,
Turnhout.

KAJANTO, I. (1965): The Latin Cognomina, Societas Scientiarum Fennica, Helsinki.

KEHOE, P. H. (1984), «The Adultery Mime Reconsidered», D. F. BRIGHT - E. S. RAMAGE (eds.), Classical
Texts and Their Traditions: Studies in Honor of C.R. Trahman, Scholars Press, Chico, CA,
pp. 89-106. https://archive.org/details/bwb_P8-CGR-681/page/90/mode/2up [24/03/2025]. 

LANCHA, J. - LE ROUX, P. (2017): «Mimus zelotipi numti: À propos de la mosaïque de Noheda (Villar
de Domingo García, Cuenca)», Conimbriga 56: 201-216. https://doi.org/10.14195/1647-
8657_56_6 [24/03/2025].

LARRAÑAGA, J. (1929): Cuenca, guía, Diputación, Cuenca.

LEUMANN, M. (1977): Lateinische Laut- und Formenlehre, Beck, München.

LLEDÓ SANDOVAL, J. L. (2010): Mosaico romano de Noheda (Cuenca): su descubrimiento, Visión, Madrid. 

LLOYD, P. M. (1993): Del latín al español: I. Fonología y morfología históricas de la lengua española, Gredos,
Madrid.

LONGNON, A. (1929): Les noms de lieu de la France: leur origine, leur signification, leurs transformations,
Champion, Paris. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5712469z [24/03/2025]. 

LÓPEZ MONTEAGUDO, G. (2018): «New Reading of the Mosaic in Noheda (Cuenca, Spain)», Journal
of Mosaic Research 11: 143-148.

LORRIO, A. J. (2012): «Procesos de continuidad y discontinuidad entre los oppida celtibéricos y las ciuda-
des romanas en la Meseta Sur: los casos de Segobriga y Ercavica», G. CARRASCO SERRANO

(coord.), La ciudad romana en Castilla-La Mancha, UCLM, Cuenca, pp. 225-285.

MADOZ, P. (1830 y 1849), Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones de ultra-
mar, tomos VII y XII, Madrid. https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=16877
[24/03/2025]. 

MÁRTIR RIZO, J. P. (1629): Historia de la muy noble y leal ciudad de Cuenca, Madrigal, Madrid.
https://liburutegibiltegi.bizkaia.eus/handle/20.500.11938/71201 [24/03/2025]. 

MAYR, G. M. (1625): Wegbüchlin, Erhardt Lochnern, Dilingen. https://www.digitale-sammlungen.de/
view/bsb11249062 [24/03/2025]. 

MEJÍAS MORENO, M. - MARTÍNEZ NAVARRETE, C. - GOICOECHEA GARCÍA, P. P. - VALERO TÉVAR, M. A.
(2013): Estudio geológico e hidrogeológico del yacimiento arqueológico de Noheda (Villar de Domin-
go García, Cuenca), Instituto Geológico y Minero de España, Madrid. http://hidro.dipu
cuenca.es/Municipios/VILLAR_DE_DOMINGO_GARCIA/Documentos/EH/Villar_de
_Domingo_Garcia_Doc2.pdf [24/03/2025]. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
7

http://hidro.dipucuenca.es/Municipios/VILLAR_DE_DOMINGO_GARCIA/Documentos/EH/Villar_de_Domingo_Garcia_Doc2.pdf
http://hidro.dipucuenca.es/Municipios/VILLAR_DE_DOMINGO_GARCIA/Documentos/EH/Villar_de_Domingo_Garcia_Doc2.pdf
http://hidro.dipucuenca.es/Municipios/VILLAR_DE_DOMINGO_GARCIA/Documentos/EH/Villar_de_Domingo_Garcia_Doc2.pdf
https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb11249062
https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb11249062
https://liburutegibiltegi.bizkaia.eus/handle/20.500.11938/71201
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=16877
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5712469z
https://doi.org/10.14195/1647-8657_56_6
https://doi.org/10.14195/1647-8657_56_6
https://archive.org/details/bwb_P8-CGR-681/page/90/mode/2up
https://doi.org/10.14201/shhme201634119148


MELLADO, F. P. (1845): España geográfica, histórica, estadística y pintoresca, Mellado, Madrid. https://bvpb.
mcu.es/es/consulta/registro.do?id=398224 [24/03/2025]. 

MENÉNDEZ PIDAL, R. (1940): Manual de gramática histórica española, Espasa Calpe, Madrid.

MENÉNDEZ PIDAL, R. (1980): Orígenes del español: Estado lingüístico de la península ibérica hasta el siglo XI,
Espasa Calpe, Madrid [= 1950].

MENESES, A. (1576): Reportorio de caminos, Sebastián Martínez, Alcalá de Henares [= Colección Primeras
Ediciones, Ministerio de Educación y Ciencia, Madrid, 1976]. https://libreria.cultura.gob.es/
libro/repertorio-de-caminos_4096/ [24/03/2025]. 

MEYER-LÜBKE, W. (1904), «Die lateinische Sprache in den romanischen Ländern», G. GRÖBER (ed.),
Grundriss der romanischen Philologie, Trübner, Strassburg, t. I, pp. 451-497.

MONTENEGRO DUQUE, A. (1960): «Toponimia latina», Enciclopedia Lingüística Hispánica, CSIC,
Madrid, pp. 501-530.

MUÑOZ GARCÍA, M. - DOMÍNGUEZ-SOLERA, S. D. (2012): «Estudio arqueológico en ‘La Muela’, Noheda
(Villar de Domingo García, Cuenca)», Arqueo_UCA 2: 71-88. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=4694379 [24/03/2025]. 

MUÑOZ SOLIVA, T. (1860): Noticias de todos los Ilmos. señores obispos que han regido la diócesis de Cuenca...,
Francisco Gómez e Hijo, Cuenca. https://books.google.es/books?id=3juxDfaw6V4C
[24/03/2025]. 

MUÑOZ SOLIVA, T. (1866): Historia de la muy N. L. e I. ciudad de Cuenca, y del territorio de su provin-
cia y obispado, desde los tiempos primitivos hasta la edad presente, El Eco, Cuenca.
https://www.google.es/books/edition/Historia_de_la_ciudad_de_Cuenca_y_del_te/XghD
AAAAcAAJ?hl [24/03/2025]. 

NEIRA JIMÉNEZ, L. (2023): «Representaciones de luxuria privata en los mosaicos de opus tessellatum
en época imperial», L. PONS PUJOL - J. PÉREZ GONZÁLEZ (eds.), De luxuria propagata roma-
na aetate: Roman luxury in its many forms, Archaeopress, Oxford, pp. 167-213.

NIETO BALLESTER, E. (1997): Breve diccionario de topónimos españoles, Alianza, Madrid.

NIETO BALLESTER, E. (1998): «Quelques notes sur les collectifs latins en -etum -eta dans la toponymie
des langues espagnoles», H. PETERSMANN - R. KETTEMANN (eds.), Latin vulgaire - latin tardif V,
Winter, Heidelberg, pp. 137-153.

NOGUERA CELDRÁN, J. M. (2012): Segobriga (Provincia de Cuenca, Hispania Citerior). Corpus Signorum
Imperii Romani, vol. I, fascículo 4, Institut Català d’Arqueologia Clàssica, Tarragona.

ORUETA L. DE (1992): A Dictionary of Spanish Place Names, La Imprenta CG, Madrid. https://archi-
ve.org/details/a-dictionary-of-spanish-place-names.

OSUNA RUIZ, M. (1976): Museo de Cuenca: Secciones de Arqueología y Bellas Artes, Ministerio de Educa-
ción y Ciencia, Madrid. https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/museo-de-cuenca-sec-
ciones-de-arqueologia-y-bellas-artes_175725/ [24/03/2025]. 

PABÓN, J. M. (1953): «Sobre los nombres de la villa romana en Andalucía», Estudios dedicados a Menén-
dez Pidal, Madrid, t. IV, pp. 1-79.

PALOMERO PLAZA, S. (1987): Las vías romanas de la provincia de Cuenca, Diputación, Cuenca.

PANAYOTAKIS, C. (2022): «Mime and material culture: text, stereotype, and art», M. DE POLI - G. E.
RALLO - B. ZIMMERMANN (eds.), Sub palliolo sordido: Studi sulla commedia frammentaria greca
e latina, V&R, Göttingen, pp. 511-527. https://doi.org/10.13109/9783949189234.511
[24/03/2025].

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
8

https://doi.org/10.13109/9783949189234.511
https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/museo-de-cuenca-secciones-de-arqueologia-y-bellas-artes_175725/
https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/museo-de-cuenca-secciones-de-arqueologia-y-bellas-artes_175725/
https://archive.org/details/a-dictionary-of-spanish-place-names
https://archive.org/details/a-dictionary-of-spanish-place-names
https://www.google.es/books/edition/Historia_de_la_ciudad_de_Cuenca_y_del_te/XghDAAAAcAAJ?hl
https://www.google.es/books/edition/Historia_de_la_ciudad_de_Cuenca_y_del_te/XghDAAAAcAAJ?hl
https://books.google.es/books?id=3juxDfaw6V4C
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4694379
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4694379
https://libreria.cultura.gob.es/libro/repertorio-de-caminos_4096/
https://libreria.cultura.gob.es/libro/repertorio-de-caminos_4096/
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=398224
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=398224


PANAYOTAKIS, C. (2023): «Female sexual jealousy onstage: Plautus, Greek mime-plays, and Puccini’s
Tosca», M. DE POLI - P. VESENTIN (eds.), Il teatro delle emozioni: la gelosia, Padova UP, Padova,
pp. 51-72.

PASCUAL BAREA, J. (2006): «Rutiliana, la villa romana de Rutilius, étimo latino del topónimo Ruche-
na», M. RODRÍGUEZ-PANTOJA (ed.), Las raíces clásicas de Andalucía: Actas del IV Congreso Andaluz
de Estudios Clásicos, Cajasur, Córdoba, vol. I, pp. 115-123. http://hdl.handle.net/10498/18644
[24/03/2025]. 

PASCUAL BAREA, J. (2018): «Ubicación en el Valle de Ojén (Cádiz) del fundus Ursianus donde fueron
ejecutados los mártires Servando y Germán», Habis 49: 233-249. http://dx.doi.org/10.12795/
Habis.2018.i49.16 [24/03/2025]. 

PÉREZ CENTENO, M. R. (1999): Ciudad y territorio en la Hispania del siglo III d. C., Universidad,
Valladolid.

PERNET, C. (2019): Choricios de Gaza. L’Apologie des mimes. Edition critique, traduction française princeps
et commentaire. Étude sur le mime, Peter Lang, Berne.

PIMENTEL, E. (1626): Constituciones synodales hechas y promulgadas en la Synodo- Diocesana que se cele-
bró en la ciudad y Obispado de Cuenca, Domingo de la Iglesia, Cuenca. https://bdh.bne.es/
bnesearch/detalle/bdh0000077775 [24/03/2025]. 

PIRSON, J. (1901): La langue des inscriptions latines de la Gaule, Société Belge de Librairie, Bruxelles.
https://archive.org/details/lalanguedesinsc02pirsgoog [24/03/2025]. 

POCKLINGTON, R. (2010): «Toponimia ibérica, latina y árabe de la provincia de Albacete», Al-Basit 55:
111-167.

RAMÍREZ SÁNCHEZ, M. (2013): «La visibilidad de los grupos de parentesco en la epigrafía de la Hispania
indoeuropea: soportes y textos», J. M. IGLESIAS GIL - A. RUIZ-GUTIÉRREZ (coord.), Paisajes epi-
gráficos de la Hispania romana: monumentos, contextos, topografías, L’Erma, Roma, pp. 159-179.
https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/11255 [24/03/2025]. 

REUBER, J. (1726): Veterum scriptorum qui Caesarum et Imperatorum Germanicorum res per aliquot saecula
gestas litteris mandarunt, tomus unus, Sande, Frankfurt. https://archive.org/details/bub_gb_
6GHOmsiGvI4C [24/03/2025]. 

REYNOLDS R. W. (1946): «The Adultery Mime», The Classical Quarterly 40.3/4: 77-84. https://www.jstor.
org/stable/636668 [24/03/2025]. 

RODRÍGUEZ-PANTOJA MÁRQUEZ, M. (1979-1980): «Las oclusivas orales en latín vulgar», Habis 10-11:
131-150.

RPC = BURNETT, A. - AMANDRY, M. - RIPOLLÈS, P. P. (eds.) (1992): Roman Provincial Coinage I. From
the death of Caesar to the death of Vitellius (44 BC - AD 69), 2 vols., British Museum Press -
Bibliotèque Nationale, London - Paris. https://rpc.ashmus.ox.ac.uk/. 

SAAVEDRA, E. (1862): Discursos leídos ante la Real Academia de la Historia en la recepción pública..., Madrid.
https://digibug.ugr.es/handle/10481/40747 [24/03/2025]. 

SABIO GONZÁLEZ, R. (2002): De nomine loci possessorum: Antropotoponimia rural romana en la mitad
meridional de la Península Ibérica, Universidad, Granada. https://digibug.ugr.es/handle/
10481/77688 [24/03/2025]. 

SALAZAR, A. (1612): «Guýa de los caminos de España…», Almoneda general de las más curiosas reco-
pilaciones de los reynos de España [Traducido por el autor en «Guide des Chemins de toute
l’Espagne», Inventaire general des plus curieuses recherches des Royaumes d’Espagne], Antonio
de Brueil, Paris. https://archive.org/details/bub_gb_M7dB7ojoDnsC [24/03/2025]. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

4
9

https://archive.org/details/bub_gb_M7dB7ojoDnsC
https://digibug.ugr.es/handle/10481/77688
https://digibug.ugr.es/handle/10481/77688
https://digibug.ugr.es/handle/10481/40747
https://rpc.ashmus.ox.ac.uk/
https://www.jstor.org/stable/636668
https://www.jstor.org/stable/636668
https://archive.org/details/bub_gb_6GHOmsiGvI4C
https://archive.org/details/bub_gb_6GHOmsiGvI4C
https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/11255
https://archive.org/details/lalanguedesinsc02pirsgoog
https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000077775
https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000077775
http://dx.doi.org/10.12795/Habis.2018.i49.16
http://dx.doi.org/10.12795/Habis.2018.i49.16
http://hdl.handle.net/10498/18644


SÁNCHEZ-LAFUENTE PÉREZ, J. (2020): «Sobre el paisaje agrario romano en el ámbito de la provincia
de Guadalajara», G. CARRASCO SERRANO (ed.), Economía romana en Castilla-La Mancha,
UCLM, Cuenca, pp. 127-165. https://buleria.unileon.es/handle/10612/13416 [24/03/2025]. 

SÁNCHEZ-PRIETO BORJA, P. (2004): «La normalización del castellano en el siglo XIII. Los caracteres de
la lengua: grafías y fonemas», R. CANO AGUILAR (coord.), Historia de la lengua española, Ariel,
Madrid, pp. 423-448.

SANCHO ROCHER, L. (1981): El convento jurídico caesaraugustano, Diputación, Zaragoza.

SANTA MARÍA, J. (1897): «Itinerarios romanos de la provincia de Cuenca», Boletín de la Real Academia
de la Historia 31: 5-19. https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/itinerarios-romanos-
de-la-provincia-de-cuenca-0/ [24/03/2025]. 

SASTRE, I. - CURRÁS, B. X. - OREJAS, A. - SÁNCHEZ-PALENCIA, J. - ROMERO, D. (2023): «La praefectu-
ra fabrum y la gestión y explotación de los recursos provinciales: el caso de la minería de oro
en Gallaecia, Asturia y Lusitania», Gerión 41(2): 567-598. https://doi.org/10.5209/geri.88465. 

SCHMIEDER, C. (2022): Bild und Text auf römischen Mosaiken: Intermediale Kommunikationsstrategien
im Kontext der Wohnkultur des 3.-5. Jahrhunderts, De Gruyter, Berlin-Boston.

SIG = DITTENBERGER, W. (ed.) (1917): Sylloge Inscriptionum Graecarum, vol. II, Hirzel, Leipzig.

SOLÍAS ARÍS, J. M. (1997): «Territorium y topografía de Ercávica», M. ALMAGRO GORBEA - S. PALOMERO -
M. OSUNA (eds.), Ciudades romanas en la provincia de Cuenca: Homenaje a Francisco Suay Martí-
nez, Diputación, Cuenca, pp. 209-238.

STEIGER, A. (1991): Contribución a la fonética del Hispano-Arabe y de los arabismos en el Ibero-Románico
y el Siciliano, CSIC, Madrid.

STYLOW, A. U. (1990): «Neue Inschriften aus Carpetanien (Hispania Citerior)», Chiron 20: 317-323.
https://doi.org/10.34780/1cn4-ycz2 [24/03/2025]. 

TABANES, F. J. DE (1829): Memoria que tiene por objeto manifestar la posibilidad y facilidad de hacer nave-
gable el río Tajo desde Aranjuez hasta el Atlántico..., Miguel de Burgos, Madrid. https://patrimo-
niodigital.castillalamancha.es/es/consulta/registro.do?id=11435 [24/03/2025]. 

TARPIN, M. (2002): Vici et pagi dans l’Occident romain, École Française de Rome, Roma.

TEDESCHI, G. (2019): «Spettacoli tardoantichi: documenti noti e recenti», Aion 41: 81-98.

TORRECILLAS MOYA, J. (2009): «El viario como factor de romanización: el ejemplo de Valeria», E. GOZAL-
BES CRAVIOTO (coord.), La ciudad romana de Valeria (Cuenca), UCLM, Cuenca, pp. 125-155.

TORRES MENA, J. (1878): Noticias conquenses, Gaceta Conquense, Madrid. https://patrimoniodigi-
tal.ucm.es/s/patrimonio/item/270510 [24/03/2025]. 

TOVAR, A. (1989): Iberische Landeskunde. Segunda parte: Las tribus y las ciudades de la antigua Hispania.
Tomo 3 Tarraconensis, Valentin Koerner, Baden-Baden.

USCATESCU, A. (2013): «Visual culture and paideia:The triumph of the theatre, revisiting the Late Antique
mosaic of Noheda», Antiquité Tardive 21: 375-400. https://doi.org/10.1484/J.AT.5.101422
[24/03/2025].

VAAN, M. DE (2016): Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Languages, Brill, Leiden-Boston.

VÄÄNÄNEN, V. (1985): Introducción al latín vulgar, Gredos, Madrid.

VALERO TÉVAR, M. A. (2010): «La Villa Romana de Noheda: avance de los últimos resultados», Informes
sobre Patrimonio Histórico de Castilla-La Mancha, 1. https://web.archive.org/web/201711031
32048/http://informes.patrimoniohistoricoclm.es/2010-03/patrimonio.html
[24/03/2025]. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

5
0

https://web.archive.org/web/20171103132048/http://informes.patrimoniohistoricoclm.es/2010-03/patrimonio.html
https://web.archive.org/web/20171103132048/http://informes.patrimoniohistoricoclm.es/2010-03/patrimonio.html
https://doi.org/10.1484/J.AT.5.101422
https://patrimoniodigital.ucm.es/s/patrimonio/item/270510
https://patrimoniodigital.ucm.es/s/patrimonio/item/270510
https://patrimoniodigital.castillalamancha.es/es/consulta/registro.do?id=11435
https://patrimoniodigital.castillalamancha.es/es/consulta/registro.do?id=11435
https://doi.org/10.34780/1cn4-ycz2
https://doi.org/10.5209/geri.88465
https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/itinerarios-romanos-de-la-provincia-de-cuenca-0/
https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/itinerarios-romanos-de-la-provincia-de-cuenca-0/
https://buleria.unileon.es/handle/10612/13416


VALERO TÉVAR, M. A. (2013): «The late-antique villa at Noheda (Villar de Domingo García) near
Cuenca and its mosaics», Journal of Roman Archaeology 26: 307-330.

VALERO TÉVAR, M. A. (2015): La villa romana de Noheda: la sala triclinar y sus mosaicos [Tesis Doctoral],
UCLM, Cuenca. https://hdl.handle.net/10578/7161.

VALERO TÉVAR, M. A. (2018): «Análisis palinológico de la villa de Noheda (Cuenca). Evolución del paisa-
je vegetal e interacción antrópica en la Submeseta Sur desde época romana», Anales de Arqueo-
logía Cordobesa 29: 177-197. http://hdl.handle.net/10396/17737 [24/03/2025]. 

VALERO TÉVAR, M. A. (2023): «Territorio y paisaje histórico en la Alcarria conquense: nuevos datos
a partir de los estudios de la villa romana de Noheda», J. A. JARA FUENTE - J. F. RUIZ LÓPEz
(coords.), Cuenca: su historia y sus tierras…, UCLM, Cuenca, pp. 197-224.

VALERO TÉVAR, M. A. - GÓMEZ PALLARÉS, J. (2013): «El mimo del celoso adinerado: Literatura y espec-
táculo en la villa de Noheda (Cuenca)», Quaderni Urbinati di Cultura Classica 133: 87-106.
https://www.jstor.org/stable/24645056 [24/03/2025]. 

Vecindarios de la Corona de Castilla y Reinos de Navarra, Aragón y Valencia, 1646, Instituto Nacional
de Estadística, Madrid, 2021. https://www.ine.es/prodyser/pubweb/vecindarios/vecindarios_
1646.pdf [24/03/2025]. 

VICENT RAMÍREZ, N. (2017): «Las villae romanas en la Península Ibérica. Exuberancia y riqueza en
el mundo rural», ARPI: Arqueología y Prehistoria del Interior Peninsular 6: 22-42. https://ebuah.
uah.es/dspace/handle/10017/51568 [24/03/2025]. 

VILLUGA, P. J. (1546): Reportorio de todos los caminos de España…, Pedro de Castro, Medina del Campo
[facs. De Vinne, New York, 1902]. https://archive.org/details/reportoriodetodo00vill
[24/03/2025]. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

5
1

https://archive.org/details/reportoriodetodo00vill
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/51568
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/51568
https://www.ine.es/prodyser/pubweb/vecindarios/vecindarios_1646.pdf
https://www.ine.es/prodyser/pubweb/vecindarios/vecindarios_1646.pdf
https://www.jstor.org/stable/24645056
http://hdl.handle.net/10396/17737
https://hdl.handle.net/10578/7161




ANEXO FOTOGRÁFICO



FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57

Fig. 1: Pedestal de Manius Octavius Novatus y estatua de togado 
procedentes del teatro romano de Segóbriga. Museo Arqueológico de Cuenca.

Foto de M. A. Valero Tévar.



FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

5
5

Fig. 2: Escenas del Mimo del Celoso en un mosaico de la villa de Noheda. 
Foto de M. A. Valero Tévar.



FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

5
6

Fig. 3: Mapa de F. Pascual Barea con la situación de Novata
respecto a Segobriga, Ercavica, Valeria y otros topónimos de la zona.



FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

19
-1

57
 1

5
7

Fig. 4: Vista de satélite de GoogleMaps y rótulos de F. Pascual Barea de la villa romana Novata, 
el castillo andalusí Nuwá ṭa, y la aldea castellana Noheda.





ETIMOLOGÍA DE AJAR Y DEL AJO PERDIDO,
Y SU RELACIÓN CON ALEAR Y LÍO*

María Teresa Santamaría Hernández
Universidad de Castilla-La Mancha (España)

teresa.santamaria@uclm.es

RESUMEN

En este artículo se descubre la etimología del verbo español ajar (allēuare), y se vincula a él,
formal y semánticamente, un sustantivo ajo diferente, por su origen y significado, del nombre
homógrafo y homófono que designa el vegetal usado frecuentemente como ingrediente culi-
nario. Se revisan otras interpretaciones diferentes de ajar propuestas anteriormente. En relación
con esta etimología, se analizan y explican los distintos usos y acepciones en español del térmi-
no ajo derivado de ajar, revelando entonces su conexión con la palabra lío. La diferenciación
formal y semántica de ambos ajos permite aclarar la confusión que durante siglos ha motivado
que el significado del sustantivo procedente de ajar haya sido interpretado en diferentes obras
lexicográficas como una mera acepción derivada de la del ajo que designa el vegetal. Se desvela
además que allēuare es también el étimo del cultismo alear.  

PALABRAS CLAVE: lexicografía, ajar, ajo, alear, lío.

ETYMOLOGY OF AJAR AND THE LOST AJO, 

AND THEIR RELATION TO ALEAR AND LÍO

ABSTRACT

This article reveals the etymology of the Spanish verb ajar (allēuare), and links to it, formally
and semantically, a noun ajo different, by its origin and meaning, from the homograph and
homophone noun designating the vegetable frequently used as a culinary ingredient. Other
different interpretations of ajar proposed above are reviewed. In relation to this etymology,
the different uses and meanings in Spanish of the term ajo derived from ajar are analyzed
and explained, then revealing its connection with the word lío. The formal and semantic
differentiation of both ajos allows clarifying the confusion that for centuries has caused the
meaning of the noun derived from ajar to be interpreted in different lexicographical works
as simply derived from that of the ajo designating the vegetable. In addition, it is revealed
that allēuare is also the etym of the learned word alear. 

KEYWORDS: lexicography, ajar, ajo, alear, lío. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

5
9

FORTVNATAE, Nº 41; 2025 (1), pp. 159-192; ISSN: 1131-6810 / e-2530-8343
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.07

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.07
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0002-5290-1068
mailto:teresa.santamaria@uclm.es


INTRODUCCIÓN

La existencia en español de una acepción del término ajo distinta de la que
hace referencia al vegetal permite considerar que pueda corresponder a un término
con un origen etimológico propio y diferente del que dio lugar al vocablo que desig-
na la planta. El planteamiento de este otro término ajo como deverbativo conduce
al verbo ajar como origen directo del mismo. La debilidad, desde una perspectiva
fonética o semántica, de las propuestas etimológicas formuladas hasta ahora para tal
verbo, que no dan cuenta además de su vinculación formal y semántica con el sustan-
tivo, unida a una profunda reflexión sobre los procesos evolutivos y resultados forma-
les que evidencian ambos términos, lleva directamente a la familia léxica del latín lēuo.
Un examen detallado de los verbos y el adjetivo que la componen, en sus acepciones
y usos, permitirá entender la vinculación semántica de ambos términos del español,
así como el ámbito conceptual al que remontan. En esta revisión terminológica cobran
especial relevancia, como se verá, los escritos técnicos, porque algunas acepciones de
los vocablos latinos revisados emanan especialmente de aquellos, y porque, en el caso
particular de los textos de Medicina, estos constituyen una fuente importante de termi-
nología del ámbito culinario, al que pertenece también el vocablo ajo derivado de ajar.

Sobre esta base será posible a continuación determinar el étimo de ajar y del
ajo derivado de este verbo, que justifica los significados con que ambos términos se
utilizan en la actualidad. Precisamente a la luz de esta etimología es posible compren-
der los usos y acepciones del término ajo derivado de ajar, como se desprende del
repaso detenido de los mismos, y especialmente de las abundantes denominaciones
compuestas pertenecientes al ámbito culinario, algunas de las cuales son además reinter-
pretadas desde la perspectiva de su formación. Finalmente, desde el planteamiento
etimológico propuesto, se hace patente también la relación semántica y formal de ajar
y ajo con otras palabras del español.

ACEPCIONES DE LēVO Y OTROS TÉRMINOS RELACIONADOS

Desde el siglo I a. C. está atestiguado en latín un verbo lēuo, que, con el signi-
ficado de ‘afinar’ o ‘alisar’, tiene básicamente dos acepciones: alisar o pulir una super-
ficie, incluida la piel humana, rayéndola, raspándola o untándola con algo; y afinar
una sustancia o un producto compuesto macerándolo, agitándolo o revolviéndolo
para eliminar grumos o pequeños trozos1. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
0

* Este trabajo se ha realizado en el marco de los proyectos de investigación PID2020-120212GB-
I00, MICIN (Galeno árabo-latino: Recuperación del Patrimonio Escrito de la Medicina Europea III);
2022-GRIN-34432, UCLM-FEDER (Vna salus: estudios y visibilización de escritos antiguos de medici-
na, nutrición y recursos naturales); y 2024-TRAN-36589 (Transferencia de textos técnicos).

1 Véase ThlL, s. v. 2. Lēuo, donde podrán consultarse los testimonios de los autores que mencio-
no a continuación.



Así, los testimonios antiguos más abundantes (de Cicerón, el naturalista
Plinio, Marcial, Ausonio, Quintiliano) emplean el término para referir el efecto de
la depilación y la exfoliación, que se consigue, como especifican algunos de ellos,
a través de diversas preparaciones o materiales: psilothrum, dropax, smegma y piedra
pómez u ostracites; y, desde una perspectiva terapéutica, el efecto de limar asperezas
patológicas de la piel o lijar huesos sobresalientes o astillados (Celso, Quinto Sereno),
así como los cortes realizados en los troncos o ramas de las plantas (Columela). En
otros casos, se designa con este verbo la acción de limar o afinar un metal o una punta
(Virgilio, Juvenco); de lijar rocas o madera (Plinio, Séneca, Estacio, Ps. Rufino); de
enlucir una superficie (Varrón) o alisarla con la mano (de nuevo Estacio). Horacio
aplica el verbo también a la labor de lima de asperezas que ejerce un poeta sobre
su obra.

La segunda acepción, relativa a la elaboración de productos alimenticios
o medicinales, la encontramos en el poema Moretum atribuido a Virgilio, cuando
se describe el proceso de amasado de la harina para hacer el pan («iamque subactum /
leuat opus»: «y afina [sc. el agricultor Símilo] lo que ya ha amasado»)2, y en el escri-
to de terapéutica de Escribonio Largo (s. I d. C.), en la descripción de la receta de
un medicamento compuesto en mortero para el dolor de colon, que Marcelo de
Burdeos (s. V d. C.) repite con leves variantes (med. 29, 9 Liechtenhann)3:

Scrib. Larg. 122, 65 Sconocchia 
Haec cum in unum commixta sunt mortario diligenter, coclea uera Africana, id est
inde adlata, sumitur quam potest maculosissima et uiua <in> mortario cum sua
testa contunditur atque ut est teritur, donec nullum uestigium appareat testula-
rum. Postea uini Falerni non saccati cyathus adicitur et nihilo minus rursus teritur:
magis enim tunc apparent residendo aspritudines, si quae reliquae sunt; quibus
leuatis iterum adiciuntur cyathi duo eiusdem uini atque ita prioribus bene admis-
centur, … 

Cuando esto se ha mezclado cuidadosamente en un mortero, se coge una caraco-
la africana verdadera, es decir, traída de allí, con todas las manchas posibles, y se
machaca viva en un mortero con su concha y tal cual se tritura, hasta que no haya
ningún resto de los trozos de concha. Después se añade un ciato de vino de Falerno
sin colar y se tritura de nuevo igualmente: pues entonces posándose se muestran
más las partículas, si quedan algunas; una vez afinadas, se añaden todavía dos ciatos
del mismo vino y así se mezclan bien con lo anterior…

Como se comprueba en los dos testimonios aducidos del Moretum y de Escri-
bonio Largo, la acción de lēuare se combina en las descripciones de elaboración de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
1

2 Edición en Ribbeck, 1868: 135-144. Una traducción al español en Echave-Sustaeta, 1982,
que, sin embargo, vierte el término como «recoger». El ThlL incluye este testimonio en la primera acep-
ción del verbo, pero creo que en el contexto del amasado (subactum) corresponde más bien a la segunda.

3 Ediciones en Sconocchia, 2020, y Liechtenhan - Niedermann, 1968.



productos con las de amasar (subigo), machacar o majar (contundo) y triturar (tero),
encaminadas a conseguir un resultado espeso y bien mezclado. En ambos casos se
recurre a un líquido –agua en el Moretum y vino en la receta médica– para amalga-
mar los ingredientes4.

El verbo lēuo está emparentado con el griego λειόω (‘pulir’, ‘alisar’, ‘triturar’,
‘machacar’, ‘afinar’, ‘emulsionar’), principalmente atestiguado en recetas de tipo médi-
co5, y por tanto con la raíz de lēuis 2 (cf. gr. λεῖος)6, adjetivo que reúne las mismas
acepciones del verbo, tanto las referidas a las superficies carentes de asperezas natu-
ralmente o por medio de alguna acción, como a líquidos y a la mezcla de sustancias
con líquidos que se espesa con macerado o triturado. En esta segunda acepción, el
término es empleado exclusivamente por autores médicos (Escribonio Largo, repeti-
do por Marcelo de Burdeos, y Mulomedicina Chironis) como equivalente de ‘mucoso’,
‘espeso’, ‘blando’, ‘fino’, ‘meloso’, ‘con espesor de miel’7. En el mismo sentido usa
Marcelo los adverbios lēuiter y lēuissime, dependientes de tero o tundo, para designar
el estado de una textura untuosa o mucosa que se busca con el triturado o macha-
cado de determinadas sustancias: med. 14, 8 «brassicae crudae folium leuissime teri-
to» («tritura muy finamente hoja de berza cruda»); 14, 18 «alumen scissum leuiter
tritum vel tunsum» («alumbre partido finamente triturado o machacado»).

Por su raíz, lēuo es además sinónimo de los verbos lēuigare y liare. Lēuigare
es muy utilizado desde el siglo I a. C., sobre todo, aunque no exclusivamente, por escri-
tores técnicos, y se emplea también, como los términos mencionados arriba, con
la acepción de ‘alisar’, ‘suavizar’ o ‘quitar asperezas de superficies o piel untándo-
las o enluciéndolas, o puliéndolas, rayéndolas y lijándolas’ (Columela, Paladio,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
2

4 En este sentido, el participio leuatus en forma superlativa llega a tener, como indica el ThlL
(s. v.), el significado de ‘espeso’.

5 LSJ, s. v. («make smooth», «polish», «pound fine», «triturate», «emulsify», «levigate»): apare-
ce sobre todo en recetas de escritos médicos de Galeno, Marcelo Sidetes y Oribasio, junto a otros cuatro
testimonios de Ps. Aristóteles (De coloribus), los Septuaginta, los escritos alquímicos de Ps. Demócrito
y un papiro de los siglos IV o V d. C.

6 Véanse al respecto CGL II 122, 30; 361, 27; III 13, 57; 86, 69; y, s. v. lēuis, LEW: 789;
DEEL: 353; Vaan, 2008: 336-337.

7 ThlL 7.2: 1220-1223. Por ejemplo, Scrib. Larg. 113, 61 «cum fuerint haec ita leuia, ut ungui
nulla appareat aspritudo» («cuando esto haya quedado tan fino que no se sienta en la uña ninguna
aspereza»); 37 «ubi leuia facta sunt et habent spissitudinem passi» («cuando [estos ingredientes] se han
reblandecido y tienen la densidad del vino de pasas»); 201, 93 «ad omnia, quae teri debeant, dum
leuia habuerint mellis liquidi spissitudinem» («para todos [los ingredientes] que hay que triturar, hasta
que, reblandecidos, hayan adquirido un espesor de miel líquida»); Chiron 357 «curabitur… cibo leui
et leni» («se curará… con comida espesada y blanda») = Veg. mulom. 2, 106 «glutinosis et lenibus
cibis» («con comidas viscosas y blandas»). También, por ejemplo, CGL V 370, 28 «leuis in uerbis (sc.
inberbis) et omne quod aspiratibus (sc. asperitatibus) caret» («pulido: imberbe y todo lo que carece de
asperezas»). Están atestiguadas formas de las declinaciones primera y segunda: leus, leua, leuum (cf. CGL).
Según el DELL (353, s. v. lēuis), una forma lea (Plin. nat. 20, 79) es la trascripción del adjetivo griego
correspondiente.



Vitrubio, Plinio, Pelagonio, etc.); y, en la elaboración de medicamentos o alimentos,
con la de ‘ablandar ingredientes macerándolos o triturándolos’, frecuentemente
con algún líquido o sustancia grasa o untuosa, espesándolos y eliminando toda aspe-
reza8. Así lo utilizan principalmente los escritores técnicos de agricultura y medicina
humana y veterinaria Columela, Pelagonio, Paladio, el autor de Mulomedicina Chironis
y Marcelo de Burdeos, además de Aulo Gelio y Zenón de Verona. Como lēuo, lēuigo
se emplea también, aunque minoritariamente, en relación con la acción de pulir el
lenguaje.

Mucho menos utilizado es el verbo liare, que aparece varias veces en el libro V
del compendio de recetas de cocina que se nos ha transmitido bajo el nombre de
Apicio, datado poco antes del año 400 d. C.9. En este escrito el verbo designa el proce-
so culinario de afinar, eliminando asperezas y grumos, diversos ingredientes más
o menos sólidos mezclados con otros líquidos a base de triturarlos y mezclarlos revol-
viéndolos o agitándolos10. El resultado obtenido viene a ser un puré denso o una crema
realizados con diversos vegetales y partes o sustancias animales. En efecto, las rece-
tas donde el verbo aparece en el compendio mencionado describen el modo de elabo-
ración de gachas de sémola o pultes (179, 182), un puré de legumbres (190), crema
de cebada o sémola (201), además de un triturado de hierbas (187). Traigo solo uno
de los fragmentos, que ilustra bien el significado del verbo, cuya acción persigue elimi-
nar asperezas:

Apic. 5, 3, 5: PISAM VITELLIANAM SIVE FABAM: Pisam coques, lias. Teres
piper, ligusticum, gingiber et super condimenta mittis uitella ouorum quae dura
coxeris, mellis unc. III, liquamen, uinum et acetum. Haec omnia mittis in caccabum
et condimenta quae triuisti, adiecto oleo ponis ut ferueat. Condies pisam, lias, si
aspera fuerit, melle mittis et inferes11. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
3

8 ThlL 7.2: 1197-1199. Véanse también, por ejemplo, CGL V 217, 16 «leuigatum unctum»
(«ablandado: untuoso»), IV 107, 13 «leuigato leui facto» («ablandado: afinado»).

9 Edición en André, 2002 (sobre el estado del texto, especialmente pp. X-XVI). Para la proble-
mática lingüística y de la composición del texto, véanse Brandt, 1927; y Grocock - Grainger, 2006: 14-36.

10 ThlL 7.1: 1471. De lio derivaría el término liaculum, que en Vitrubio (2, 4, 3) y, desde
ahí, en Cecio Faventino (7, 3, 7; Cam, 2001) designaría un instrumento para remover y afinar un estu-
cado, aunque tales testimonios presentan variantes en la tradición manuscrita. Sobre la cuestión, véase
Schneider (1808: 41-42), que se decanta por baculorum.

11 La forma personal lias de los fragmentos 179 (primera de las dos) y 201 aparece transmiti-
da en los códices como ligas, pero los restantes testimonios y el significado del verbo, muy claro en
5, 1, 1 («lias ut quasi sucus uideatur») y en 5, 3, 5 («lias, si aspera fuerit»), permiten una fundamenta-
da restitución. Cf. André, 2002: app. crit. ad loc. y 173. El ThlL (7.1: 1471, s. v., y 7.1: 1390, s.v. ligo)
interpreta dichas formas como resultado de una confusión con el verbo ligare, pero no hay que descartar
la posibilidad de que puedan evidenciar un empleo de -g- para marcar el hiato existente entre las voca-
les, como encontramos atestiguado otras veces en códices medievales (al respecto, véase Stotz, 1996:
213-214 y 176, esp. 176.4). En este sentido, otros testimonios de ligare recogidos en el diccionario,
como Varro frg. Lact. Opif. 10, 16; Plin. nat. 36, 200; Apic. 3, 97 (no 91); Colum. 9, 7, 2, resultan 



Guisantes o habas a la Viteliana12: Cueces el guisante, lo afinas majando. Trituras
pimienta, ligústico, jengibre y sobre las especias pones yemas duras de huevos que hayas
cocido, 3 onzas de miel, licuamen, vino y vinagre. Pones todo esto en un caldero
y las especias que has triturado, con aceite lo pones a hervir. Aderezas los guisantes,
afinas si hay grumos, pones miel y sirves.

Aparte de los testimonios apicianos mencionados, lio se encuentra también
en el De idolatria de Tertuliano (c. 160-c. 220), quien, hablando de oficios artesa-
nales que pueden o no vincularse a la idolatría, lo utiliza para referirse al alisado
del yeso que realiza un yesero cuando enluce una cisterna: Tert. idol. 8, 2, p. 34, 1-2
«scit albarius tector … et cisternam liare» («el yesero sabe… pulir una cisterna»)13.

Jacques André, en su edición del escrito apiciano (2002: 173), considera,
como ya antes también Ernout y Meillet (DELL: 362, s. v.)14, que lio es un préstamo
del correspondiente verbo griego, que, junto con otros dos helenismos utilizados
en las recetas 173 (4, 4, 1) y 201 (5, 5, 1), le sirve de base para sostener que proba-
blemente estén tomadas de un recetario griego. 

De todo lo expuesto se puede concluir, pues, que los tres verbos lēuo, lēuigo
y lio reúnen las dos acepciones de pulir o afinar una superficie o una sustancia o mezcla
de sustancias removiéndolas o triturándolas. En el caso de lēuo y lēuigo, además, encon-
tramos testimonios que denotan explícitamente una mayor intensidad o fuerza en la
ejecución del afinado, reflejada en el lijado, serrado o, en lēuigo, triturado y machacado15.

DE ALLēVARE (O ADLēVARE ) A AJAR. 
OTRAS EXPLICACIONES ETIMOLÓGICAS

En el escrito de agricultura de Columela encontramos once testimonios del
verbo allēuo (ThlL 1: 1673) formado desde el simple lēuo por adición del preverbio

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
4

más que dudosos. No deja de sorprender a este respecto que con la acepción mencionada no se utilice
ligare en fragmentos farmacológicos de escritos médicos. Tampoco los gramáticos recogen esa acepción
para el término.

12 André (2002: 177-178) aclara que esta denominación de la receta se debe al emperador Vitelio. 
13 Ediciones en Waszink - Winden, 1987; y Reifferscheid - Wissowa 1890. Sobre el testimo-

nio, Blanc, 1983: 866-868.
14 Véase también Vaan, 2008: 336-337, s. v. lēuis.
15 Como Cels. 8, 3, 9 «circumradendae leuandaeque orae ossis sunt» («hay que raspar alre-

dedor y lijar los bordes del hueso»); 8, 10, 7F «(fragmentum ossis) si breuius, limandum, et utrumque
scalpro leuandum» («si [el fragmento de hueso] es pequeño, hay que limarlo, y lijar uno y otro con
un escalpelo»); Colum. 5, 9, 3 «illae plagae utraque parte falce leuentur» («líjense aquellas heridas por
los dos lados con una podadera»); 5, 11, 4 «acuto ferramento plagam leuato» («lija la herida con una
herramienta afilada»); Plin. nat. 17, 101 «leuigatur falce truncus» («el tronco se lija con la podadera»);
Greg. Naz. orat. 1, 43, 1 «uiam… incedere adtritam et leuigatam adsiduitate commeantium» («pasar
por un camino pisado y alisado por asiduos paseantes»). Son significativas en este sentido las equiva-
lencias que encontramos en Vegecio con respecto a Columela y Pelagonio: donde estos usan lēuigare,
aquel emplea tundo o tero. Véase al respecto ThlL 7.2: 1199, s.v. lēuigo.



adlativo ad-16. Además del valor direccional, dicho preverbio aporta probablemen-
te también al significado del verbo un valor de intensidad. En todos los testimo-
nios se emplea el término con la primera acepción del simple lēuo, pues designa la
acción de raspar o lijar, para alisarlos, cortes y cicatrices, nudos, brotes y ramas de
los troncos de las plantas, o de afilar la punta de un injerto17: 3, 15, 3 «uitem totam
exputare … nodosque et cicatrices adleuare» («podar toda la vid… y lijar nudos
y cicatrices»); 4, 8, 2 «minime adleuanda plaga est» («hay que lijar al mínimo la heri-
da»); 5, 6, 12 «stirpem… praecidi et adleuari oportet» («conviene… cortar el tallo
y lijar»); 5, 6, 16 «cauendum, ne… pollices… ita adleuentur, ut ipse truncus laeda-
tur» («hay que tener cuidado de que… las protuberancias… no se alisen tanto que
se dañe el tronco mismo»); etc. En algunos de estos testimonios se menciona el uten-
silio con el que se realiza esa acción de raspado o afinado: ferrum (4, 24, 4), scalper
o escalpelo (4, 25, 2), falx o podadera (5, 6, 14).

De ese verbo allēuare procede la palabra ajar que, obviamente, ha conserva-
do el significado de la acción de raspado, raído o lijado producida en cualquier
superficie, incluida la piel. La evolución del término desde el latín al romance debió
de producirse desde el infinitivo, pues las formas del verbo donde la sílaba -le- era
tónica habrían dado, en principio, otro resultado acentual y fonético manteniendo
esa tónica, como *al(l )eo o *al(l)ío.

El inicio del proceso de evolución del término y de los cambios producidos
en él hasta llegar a su forma castellana ha de situarse presumiblemente en la Antigüe-
dad tardía. En efecto, aunque resulta difícil precisar una cronología exacta, debe de
remontar a época antigua la desaparición o enmudecimiento de -u- intervocálica,
probablemente por influencia de su desaparición ante vocal homórgana en la forma
de adjetivo leuus (>leus), testimoniada en el CGL (IV 107, 1)18, o quizás en la prime-
ra persona alle(u)o19; la longitud del infinitivo, tetrasílabo, pudo facilitar la desapari-
ción de -u-. También en época tardía se producirían el cierre, atestiguado frecuen-
temente ya en Pompeya, de /e/, que en este caso era inicialmente larga y por tanto
evolucionó a cerrada, en hiato ante una vocal más abierta (Väänänen, 1985: 95-96),

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
5

16 Sobre este preverbio y su valor véanse Thomas, 1938; García Hernández, 1978 y 1980;
Moussy, 2005; Pharies - Fischer-Dorantes, 2024.

17 El testimonio de 4, 12, 2 que incluye el ThlL en este lema parece que debe ser más bien
incluido en el de allĕuo, con el significado de ‘elevar’.

18 Del cambio de flexión de adjetivos encontramos testimonios en la Appendix Probi (por
ejemplo, 56 tristis, non tristus). Al respecto, Väänänen, 1985: 114-115; Lloyd, 1993: 259. Véase también
la nota 7.

19 El fenómeno se produce en distintos momentos de la evolución del latín, y también en
otros contextos fonéticos (Väänänen, 1985: 102-105; Cano Aguilar, 2008: 3070). La forma leus del
adjetivo leuus se ha transmitido en un glosario cuyo testimonio manuscrito más antiguo (Vat. Lat.
3321) se ha datado en el siglo VII (CGL IV: VII). Para la desaparición de /u/ ante /a/ en gingiua y lixiua,
que se ha explicado por analogía con la producida en la terminación -iuus, véanse Menéndez Pidal,
1994: 133-134; y Ariza Viguera, 1989: 93.



y el consiguiente paso a yod que ya en latín tardío motivó la palatalización de la
consonante previa (Mariner, 1976: 78-79; Lloyd, 1993: 220 y 222): *alleare > *alliare
> /al
ˇ
are/. Es de suponer que la palatalización provocada por la yod debió de afec-

tar al conjunto de la geminada /l:/20, de modo que ya no hubo de experimentar la
otra palatalización que en un momento posterior generó el proceso de degeminación
protorromance. En cualquier caso, la palatal /l

ˇ
/ derivó finalmente, ya en una fase no

inicial del romance castellano, en una pronunciación prepalatal fricativa sonora /ž/
(Lloyd, 1993: 392 y 407)21. Esta fricativa pasó posteriormente por un proceso, inicia-
do hacia principios de la Edad Moderna, de ensordecimiento y velarización (/ž/ > /x/)
que condujo a las grafías j y x22: alleuare > *alleare > *alliare > /al

ˇ
ar/ > /ažar/ > ajar

(o axar).
Covarrubias recogió en su diccionario (1611: 25v) solo una forma ahaxar,

y vinculó el término al latín ago, entendiendo que aquel podría ser un frecuentativo
de este, lo que carece de justificación, pues de hecho él mismo planteó a continua-
ción que podría venir del árabe23:

AHAXAR, traer alguna cosa entre las manos maltratandola, y arrugandola, parece
venir del verbo ago, agis, agaxar, entre las demas significaciones admitira esta, y serà
como verbo frequentatiuo, ahaxado, lo maltratado, y manoseado. Ahaxada dezimos
la muger que ha sido tratada de muchos, y està desflorada, y deslustrada, podria ser
Arabigo.

Antes de Covarrubias recogieron la forma ahajar (o ahaxar) los dicciona-
rios de Diego de Guadix (1593), que en su Recopilación de algunos nombres arábigos
(1593) lo remitía al árabe hachar (‘piedra’)24; Francisco del Rosal (ca. 1601), que lo hizo
sinónimo de sobajar25; C. Oudin (1607); G. Vittori (1609), siguiendo al anterior;
y posteriormente algunos diccionarios, de español y otras lenguas, de los siglos XVII,
XVIII y XIX. Como sinónimo de ajar apareció ya en el Diccionario de Autoridades (Diccio-
nario de la lengua castellana, 1726), y después en los diccionarios de la RAE (Diccio-
nario de la lengua castellana / española y Diccionario manual e ilustrado de la lengua

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
6

20 Cf. mallĕare > majar; coll ĭgere > coger. Al respecto, Menéndez Pidal, 1994: 152-153.
21 Sobre las distintas grafías utilizadas en este caso en romance, Menéndez Pidal, 1980: 274-280.
22 Para la desonorización, evolución y resultado de las prepalatales fricativas en castellano,

véanse Menéndez Pidal, 1994: 113-114; Frago Gracia, 1983 y 1985: 300-302; y Cabrera Morales,
1992, con estado de la cuestión y bibliografía. 

23 El mismo origen propuso Minsheu (1617), a partir de Covarrubias.
24 Bajo Pérez - Maíllo Salgado, 2005: 200: «Ahajar dizen en España para significar apretar

o comprimir a una cossa, como entre dos piedras. Viene d’este nombre hachar, que, en arábigo, signi-
fica piedra … Este verbo ahajar ... significará apedrar i hazer efecto con alguna Piedra i como echándo-
sela o puniéndosela encima, y de aquí, ahajado y ahajamiento». Otra edición en Moreno Moreno, 2007. 

25 Edición de Gómez Aguado, 1992. El año 1601 es la fecha del privilegio que consta en
el manuscrito 6929-T.127 de la Biblioteca Nacional, que contiene la obra.



española) que desde 1914 recogían este término como lema principal, del que habría
resultado ajar26. Y, ciertamente, aquella forma se encuentra ya desde el principio de
la Edad Moderna en ediciones y manuscritos de distintas obras, aunque con menor
frecuencia que ajar27. 

Las diferencias formales y gráficas que presenta ahaj(x)ar con respecto a ajar
no parecen, sin embargo, deberse a razones etimológicas. La escritura del término
con -x- que encontramos en Covarrubias se debe sin duda al proceso de intercambio
de grafías resultante del ensordecimiento y velarización de la antigua prepalatal frica-
tiva sonora /ž/ > /x/ procedente de la evolución de yod. A una prefijación no etimo-
lógica, innecesaria o inexpresiva, se debe la a- protética28, considerada propia del habla
vulgar y utilizada probablemente para intensificar el significado de la acción desig-
nada por el verbo (Barrio de la Rosa, 2021: 98-99 y 101).

La -h- que separa esta a- protética de la vocal del mismo timbre que da
comienzo al verbo –esta sí de procedencia latina– tampoco es etimológica, sino más
bien de reforzamiento hiático, un recurso lingüístico ya presente en testimonios roman-
ces medievales29. El hecho de que encontremos testimonios del verbo con h inicial
en ediciones de los siglos XVII y XVIII pudo deberse precisamente a la conciencia de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
7

26 Para estos testimonios hasta la edición del DRAE de 1992 puede consultarse en línea el NTLLE.
27 Testimonios en DHLE (1960-1996), donde el primero es de 1511. El CORDE de la RAE

ofrece como primer testimonio de ahajar, de entre 20, el de Herrera, 1513 (163r: «y aun a las madres
quando estan rezien paridas es bien procurar darles la yerua fresca o alomenos que no este ahajado ni
rebollado»), siendo el último de 1662 (Espinosa Medrano, 1662), y ello por más que algunos casos no
puedan considerarse sólidos y totalmente fiables, ya sea por variantes en la tradición manuscrita (como
en la Declaración de las canciones que tratan del ejercicio de amor entre el alma y el esposo Cristo de Juan
de la Cruz [1627: 196: a oxar; o Elia, 1999: 255: ahajar, a axar, alaxar, ahojar]), ya porque se presuma
que la escritura en algunos casos pueda estar equivocada o al menos resultar confusa: Arias Dávila
Puertocarrero, 1590: 28v: «Y tambien sintiendose el cauallo libre va desassossegado, de donde viene
a sudar, que es muy feo, cubriendose de agua y ahajarse» (¿quizás «a [h]ajarse»?). En el caso del testi-
monio de Calderón (Basta callar. Comedia en tres jornadas, c. 1657) donde se presenta una forma ahajan-
do, la métrica exige evidentemente ajando («que ajando la estimación,/ el escrúpulo mantenga»:
Altamiranda, 1995; Greer, 2000), como encontramos en los dos manuscritos que transmiten la obra,
el de Madrid, BN, 17069, con nota fechada en 1634 (en línea en <https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=
0000186930&page=1> [19/06/2024]), que trae hajando (28r); y el en parte autógrafo, de Madrid,
BN, Res/91, 38v (en línea en <https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/basta-callar-manuscrito-
comedia-en-tres-jornadas-inc-mucho-flora-fio-de-ti-exp-basta-callar--0/html/02087bbe-82b2-11df-
acc7-002185ce6064_181.htm> [19/06/2024]). Sobre el empleo del verbo por Calderón trata Menén-
dez Pidal, 1920: 11. Para la datación de la comedia, véanse Altamiranda, 1995: 6-9, y Greer, 2000:
13-14; para la del manuscrito, Treviño, 1936: 682, que lo hace posterior a octubre de 1652. Además,
el CORDE da incorrectamente reproducidos algunos casos por abaj-.

28 Menéndez Pidal, 1994: 329-330 (126.3); Batllori - Pujol Payet, 2012, con testimonios
medievales; y Barrio de la Rosa, 2021: 96-101.

29 Similar grafía de reforzamiento encontramos por ejemplo en aojar / ahojar. Al respecto,
Marcet Rodríguez, 2010: 71-72.

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/basta-callar-manuscrito-comedia-en-tres-jornadas-inc-mucho-flora-fio-de-ti-exp-basta-callar--0/html/02087bbe-82b2-11df-acc7-002185ce6064_181.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/basta-callar-manuscrito-comedia-en-tres-jornadas-inc-mucho-flora-fio-de-ti-exp-basta-callar--0/html/02087bbe-82b2-11df-acc7-002185ce6064_181.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/basta-callar-manuscrito-comedia-en-tres-jornadas-inc-mucho-flora-fio-de-ti-exp-basta-callar--0/html/02087bbe-82b2-11df-acc7-002185ce6064_181.htm
https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000186930&page=1
https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000186930&page=1


que el prefijo a- era impropio de una lengua culta y, en consecuencia, se eliminó
del término30.

En cualquier caso, fue la forma ahajar, con grafía -h- intercalada, la que deter-
minó significativamente las explicaciones etimológicas contemporáneas sobre el verbo,
pues lo derivan de esa forma supuestamente antigua31. Por ello se han buscado étimos
latinos formados con preverbio ad- más un verbo con f- inicial que pudiera haber
devenido en aquella h. Menéndez Pidal (1920: 9-12) derivó el término de faculare,
procedente a su vez de facula (‘antorcha’, ‘tea’ o ‘astilla para tea’), que, según explica-
ba, desde una acepción posterior ‘astilla en general’ habría dado lugar al verbo con
el significado correspondiente32. Aunque no lo menciona explícitamente, se ha de
entender que la explicación de Menéndez Pidal implica el preverbio para el verbo
(*ad-faculare), como se manifiesta en algunos diccionarios (por ejemplo, en DRAE
de 1956: «Del lat. ad, a, y *facŭlāre, de facŭla, antorcha»; y García de Diego, [1955]:
«241. *affacŭlāre … Esta etimología es de Menéndez Pidal»). El origen en faculare
quedó recogido en varias ediciones del diccionario de la RAE desde la de 1925, con
la expresión de duda («quizá») o sin ella (1933, 1956). Pero la debilidad semántica
de esta hipótesis, como también la de Jakob Jud (1925: 190: < falcula, ‘podadera’), fue
señalada por Corominas (1976, 1: 67)33, que, con dudas y recogiendo el plantea-
miento que ya había formulado Walther von Wartburg (FEW 3: 391-392), remontó
el término a un latín vulgar *fallia (‘falta’, ‘defecto’, ‘grieta’ o ‘hendidura’), de fallere.
Consignó, sin embargo, como primera documentación del término la de afajar (1475
en Guillén de Segovia)34, que es más bien derivado de fascia, ‘faja’35. Esta propuesta
de la procedencia de ajar desde un posible *fallia a través de un antiguo ahajar, que
desde una perspectiva semántica resulta igualmente endeble, se recoge en la última
edición del DRAE (2014): «Quizá der. del lat. vulg. *fallia ‘defecto’, ‘grieta’, y este der.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
8

30 Sirvan como ejemplo los testimonios de Saavedra Fajardo - Nuñez de Castro, 1678: 1
(«hajado el poder, y deslustrado el Cetro»); Gracián, 1657: 21 («Tal es el tiempo, con propiedad tirano,
pues que de todo tira, haja y deshoja la mayor belleza»); y Feijoo, 1733: Prólogo, f. 2v («pero el desig-
nio era hajarme a mi»). Para otros testimonios, véanse CORDE y DHLE (1960-1966), s. v. ajar1, donde,
sin embargo, parece erróneo el testimonio (tomado de Lazar, 1965: 151) haxaré de la Fazienda de
Ultra Mar, datado ahí c. 1200, pues la forma del manuscrito es baxare, como se comprueba en la
transcripción y correspondientes concordancias de Arbesú Fernández, 2011a y 2011b: f. 52v.

31 Véase DHLE 1933-1936, s. v. ajar. El DHLE 1960-1996 recoge las formas ajar, axar, hajar,
haxar, ahajar, ahaxar y afaxar.

32 No es exacta la noticia que en este trabajo (p. 10) ofreció Menéndez Pidal, y que luego reto-
mó Corominas (1976, 1: 67; después en Corominas - Pascual, 1984, 1: 92), de que ahajar figuraba
en el diccionario de Nebrija de 1492 (ex sermone Latino in Hispaniensem): la entrada sí figura en la edi-
ción del diccionario de 1581, aumentado por su nieto. Al respecto, Esparza Torres, 2009. 

33 Luego en Corominas - Pascual, 1984, 1: 92-93, s. v., donde (p. 93) también rechazó, como
antes ya hizo Menéndez Pidal (1920: 12), la etimología, del gótico *afaljan (‘encolerizar’ > ‘injuriar’),
propuesta por Brüch (1912: 577).

34 En realidad, afaxar: véanse DHLE (1960-1996), s. v. ajar1; Tallgren, 1907: 52; y Casas
Homs, 1962.

35 Véanse al respecto Nebrija, 1495?, s. v. faxar; y Covarrubias, 1611, s. v. faxar.



del lat. fallĕre ‘faltar’»36; y, entre interrogantes, en el DHLE (1960-1996). Como origen
de ahajar una forma haja fue desafortunadamente propuesta37, parece que como recons-
trucción de uno de los dos supuestos étimos latinos facula o *fallia, en las ediciones
del DRAE (o DEL) de 1970, 1984 y 1992.

El verbo ajar, sin embargo, aparece ya, bajo la forma ajado, en el llamado
catecismo de Pedro de Cuéllar, datado en 1325 aunque conservado en una copia de
147238, y lo encontramos profusamente empleado a partir del siglo XVII39. Los diccio-
narios de la RAE publicados entre 1770 y 1899 recogen, a diferencia de otros mencio-
nados arriba, ese lema ajar40. El de 1884 establece para el verbo una etimología árabe
( � � � , ‘insultar’, transcrito como hacha en lugar de un esperable haja)41, recogida
por Zerolo et al. (1895: 95). Tal propuesta resulta semánticamente muy limitada,
teniendo en cuenta que el significado de ajar es marcadamente físico. También
a un supuesto término árabe (axahar) con el mismo significado del verbo castellano
(‘deslucir’, ‘manosear, ‘maltratar’, ‘causar daño’, ‘vejar’…) lo remite Rodríguez-Navas
y Carrasco (1918: 82)42. 

EL AJO PERDIDO

El significado en castellano del verbo ajar prueba que su uso superó el ámbi-
to técnico que evidencian en la Antigüedad los testimonios de allēuare de Columela,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

6
936 Para estos y otros testimonios hasta la edición del DRAE de 1992 puede consultarse en línea

el NTLLE.
37 Este término no parece existir en las lenguas romances hispanas de las edades Media y Moder-

na, y tampoco parece necesario presuponer su existencia, pues, en cualquier caso, si se aceptaran
las propuestas de Menéndez Pidal y de Corominas, el verbo derivaría ya de una forma verbal latina
(faculare o *falliare).

38 «Es establecido por el papa Clemente Vº que si algund clérigo husare de vestido ajado
o a meatat partido, públicamente sin razón…». Transcripción procedente de Martín - Linage Conde,
1987. Sobre la datación de la obra, ibid.: 9, nota 3. 

39 Testimonios en CORDE. Ayala Manrique en su Tesoro de la Lengua Castellana, iniciado
en 1693, aclara (f. 32r): «Ajar. Ahora todos lo escribimos y pronunciamos así: Covarr<ubia>s pone
Ahaxar». Desde el siglo XVII encontramos también testimonios de ajar con grafía x: el CORDE reco-
ge los de Jacinto Alonso Maluenda (Cozquilla del gusto, 1629: «axar la valona»; edición de Juliá Martínez,
1951: 43) y de Bernardo de Torres (Crónica agustina, 1657: «la misma honra que axaron»; edición de
Prado Pastor, 1974: 14).

40 Véase NTLLE. Las ediciones del DRAE del siglo XIX, hasta el de 1884, incluyen también
la escritura ajar para un antiguo hallar.

41 Sobre las características de esta edición véase Clavería Nadal, 2014.
42 Tratando de las etimologías propuestas para ajar, Menéndez Pidal (1920: 12) interpreta

que Diez (1853: 452 [no 458], s. v. ajar) y Priebsch (1895: 15) lo relacionan con hallar, por confusión
con formas occidentales del verbo tales como axar o achar. Priebsch en realidad solo trata del verbo hallar,
sin buscar la etimología de ajar, y Diez, en esa entrada, solo menciona la similitud de las formas de ambos
verbos. Sin embargo, un poco más adelante (1853: 500, s. v. hallar) sí parece proponer, incomprensi-
blemente, una forma aflar como origen de ajar. Esta desafortunada propuesta fue rechazada por Meyer-
Lübke (REW: 18, 261 afflare) por su falta de fundamento fonético.



y sirvió comúnmente para expresar en cualquier contexto, a la manera del verbo simple
lēuo, la acepción relativa a ‘raer’ o ‘raspar superficies’, en tanto que mantuvo el signi-
ficado de ‘desgastar, deslucir, deteriorar por acción del hombre o por el paso del
tiempo o el uso’, y, metafóricamente, el de ‘humillar’ o ‘maltratar’43. La aparente esca-
sez de testimonios escritos del verbo hasta principios de la Edad Moderna apunta
a que al menos hasta esa fecha pudo ser un término empleado más bien en la lengua
hablada y en contextos familiares y rurales, con poca proyección en la literatura
escrita. En esos contextos debió de perderse el uso del término en las acepciones
de lēuo relativas a la preparación de alimentos o fármacos en mortero, probablemente
por la competencia de otros verbos que designaban con más claridad y precisión
procesos de elaboración, frecuentemente en mortero, implicados también en la acción
de lēuare, como majar (malleare), machacar o triturar (pinso, tundo, tero, intero), por
ejemplo. 

Conservamos, sin embargo, todavía en español actual un precioso término
que, en el ámbito de la cocina, ha mantenido aquella acepción de afinar una sustan-
cia o un producto compuesto, mezclándolo generalmente con un líquido, agitán-
dolo o revolviéndolo para eliminar grumos o pequeños trozos: ajo. El término, en
efecto, bien apegado al significado original latino de las palabras formadas con la raíz
lēu-, designa el producto resultante de tal acción, es decir, un revuelto o puré de varios
ingredientes, más o menos espeso y afinado.

El sustantivo ajo derivado de ajar es seguramente una creación romance:
de haber derivado de la sustantivación de *ad-lēuum > *allēum (formado de sufijo
más adjetivo) habría devenido más bien en algún resultado con mantenimiento del
acento en la antigua vocal tónica. Es más probable que se trate de un sustantivo
postverbal (Menéndez Pidal, 1994: 232-233) creado desde el infinitivo correspon-
diente ajar (o aiar), pero necesariamente en un momento en que todavía hubiera
constancia de aquella segunda acepción del verbo lēuare que remitía a la acción de
agitar, envolver y afinar un producto.

Ya el Diccionario de Autoridades (1726), en la entrada ajo, además de recoger
algunos refranes y expresiones donde se utilizaba el término, distinguió de la acepción
principal botánica del mismo (del latín alium) otra que enlaza directamente con la

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
0

43 El DRAE, que recoge como acepciones del verbo las de ‘humillar’, ‘desgastar, deteriorar
o deslucir algo por el tiempo o el uso’ y ‘hacer que pierda su lozanía alguien o algo’, considera, sin embar-
go, que la primera es la de ‘maltratar, manosear, arrugar, marchitar’. Ello ha podido deberse a la influen-
cia del significado covarrubiano («traer alguna cosa entre las manos maltratándola, y arrugándola»),
donde, sin embargo, la referencia a las manos no parece relevante en el significado del verbo, por más
que varias de las acciones que designa se realicen con estos órganos. Ya la edición de 1770 añadió que
puede realizarse la acción de manera diferente al uso de las manos: «Maltratar ó deslucir alguna cosa
manoseándola, ó de otro modo» (Menéndez Pidal, 1920: 10, n. 2). Para los testimonios lexicográficos
de las distintas ediciones del DRAE, que han ofrecido estas acepciones de manera más o menos agrupa-
da y simplificada, véase NTLLE.



mencionada acepción del verbo latino, aunque no reconocía que se tratara de dos
palabras distintas:

Ajo. Se toma por toda salsa, ò pebre que se hace para sazonar los guisados, que por
lo comun llevan ajo, y suelen tomar el nombre del mismo guisado: y assi se dice
ajocomino, ajopollo, ajoqueso, porque van sazonados con ajo estos manjares. Lat.
Intinctus, us. Conditura, ae.

Como se ve, el término se identificó con el homógrafo que designa la planta
liliácea, que habría servido para designar las salsas que la incorporaban entre sus ingre-
dientes, pues efectivamente la semejanza formal de ambos vocablos motivó que no se
reconociera que se trataba de dos términos diferentes desde su origen. Y así se mantu-
vo la situación hasta la última edición del DRAE («Salsa o pebre que se hace con ajos
para guisar y sazonar las viandas, y alguna vez suele tomar el nombre de la misma
vianda o cosas con que se mezcla»), que recoge también a modo de ejemplo las formas
ajo comino, ajo blanco (o ajoblanco: «Sopa fría que se hace con almendras y ajos crudos
machacados, miga de pan, sal, aceite, vinagre y agua») y ajo de pollo.

En la confusión de los dos ajos y en la interpretación del significado del deri-
vado de ajar como una acepción procedente del significado del ajo vegetal influyó
probablemente también la existencia del término ajada44, que designa, como su corres-
pondiente latino alliata45, una salsa elaborada con diversos ingredientes entre los que
se cuentan frecuentemente los ajos. La receta de la ajada, con variantes, aparece en
los más importantes tratados de cocina europeos de la Baja Edad Media y la Edad
Moderna escritos en latín o en lenguas vernáculas, empezando por el Liber de coquina

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
1

44 El primer testimonio que ofrece el CORDE de la RAE es el de la anónima traducción caste-
llana de la Cirugía de Teodorico de Cervia (1205-ca. 1298), transmitida en el manuscrito de Granada,
Biblioteca Universitaria, B11, de 1509, fol. 156v: «la leonina … es fecha de calientes comeres e de
calientes beueres. Asi commo por fuerte ajada o por fuerte pebrada» (transcripción de Herrera, 2015).
En el texto latino, que fue publicado por primera vez en Venecia en 1498, el término correspondiente
es, en efecto, alliata (manejo la edición Cyrurgia, 1519: f. 141vb).

45 Los primeros testimonios del término latino alliata (o alleata), así como los de algunos
de sus equivalentes en lenguas romances, se sitúan en la Baja Edad Media, pero parecen formados según
el modelo de un adjetivo aliatus, aunque es difícil determinar si la forma medieval es resultado de una
continuidad de uso de una forma latina antigua, o más bien una creación propia sobre alium, o inclu-
so una simple traducción al latín de formas ya romances. Al respecto, véanse AtLiTeG, s. v. agliata;
LEI Digitale, s. v. alliatum (= LEI II9: cols. 134-136); y MLW, s. v. El portal léxico CNRTL remonta
el término aillie del antiguo francés al siglo XII, por su aparición en el cantar de gesta Aleschans o Aliscans
(Jonckbloet, 1854: 317, 3897; Régnier, 2007: 546). Para variantes del término en diversas lenguas roman-
ces, véase FEW 1: 72, s. v. allium. El ThlL (1: 1553; y 6.1: 1589, 51, s. v. fungor) recoge, como deriva-
do de alium, un sustantivo neutro aliatum, que glosa como «cibus alio conditus» («comida condimen-
tada con ajo»), posiblemente a partir de Turnèbe, 1604: 303 y 369, y del que ofrece tres testimonios,
uno de Plauto, otro de Donato y un tercero procedente de un glosario altomedieval (CGL III 315, 5):
«σκορδᾶτον aleatum». Pero al menos en los dos primeros (Plaut. Most. 47 y Don. Ter. Phorm. 318 [3,
4, 1-2 Wessner]) el término puede ser interpretado como adjetivo.



(cf. notas 50 y 57), y se menciona frecuentemente en escritos de terapéutica y dieté-
tica en el mismo plano que la piperata, una salsa realizada a base de pimienta. Como
resultado de la pérdida progresiva de la noción del significado etimológico del ajo
procedente de ajar, que, a juzgar por las definiciones de los diccionarios, encontra-
mos ya testimoniada en la Edad Moderna, este término recibió de la forma ajada su
nuevo significado, basado en una más sencilla relación semántica con su homógrafo.

Del sustantivo derivado de ajar, solo o acompañado de otras palabras que
lo precisan, tenemos testimonios ya de bien entrada la Edad Moderna, y son abun-
dantes desde el siglo XVII. En algunos de ellos, se señala la naturaleza popular de la
elaboración culinaria que designa. En ese sentido parece que se utiliza ajo en este
fragmento de El culto sevillano (1631) de Juan de Robles (ms. Sevilla, Capitular
y Colombina, 56-4-38: 159r; Gómez Camacho, 1992: 217), donde, comparando
con la lengua hablada, se cuenta el ajo, junto con el gazpacho y la caldereta, entre
guisos populares y rústicos:

I siendo esto (como pienso que lo es) no puede ser buena la regla General que
hazen algunos de que se ha de escrivir como se pronuncia, porque la pronunciación
es una cosa mui vaga, i por el mismo caso incierta en todo género de estados i suje-
tos porque, si miramos los rústicos, no ai que hazer caso dellos en ella; ni havrá
potencia humana que pueda reduzir a método ni dotrina sus modos, como no havrá
cozinero de Rei ni de Príncipe que acierte con mucho estudio a darle el punto de
sabor a un gazpacho o a un ajo de unos segadores, ni a una caldereta de unos pesca-
dores como se la dan ellos. 

Una obra un poco posterior, La vida i hechos de Estevanillo Gonzalez (1646:
95 [Carreira - Cid, 1990]), también ofrece esa caracterización del plato cuando dice
haberlo comido con un cabrero:

Me preguntò un labrador, si queria estar con amo; y por responderle que sí, me llevò
a media legua de allí, y me entregò a un cabrero suyo, para que le ayudasse a guardar
un hato de cabras, que tenia: y al despedirse de mi, me dixo que tuviera buen animo,
y que sirviesse bien, que con el tiempo podria ser, que llegasse à ser cabrero. Y pienso
que ya lo uviera sido muchas vezes, si Dios no me uviera guardado mi juicio, y quita-
dome de la cabeça el no averme casado. Comimos al mediodia un gazpacho, que
me resfriò las tripas, y à la noche un ajo blanco, que me encalabrinò las entrañas.

También recurren al término los manuales técnicos de cocina, como el de
Juan Altamiras, Nuevo arte de cocina (1758: 112-113), que lo utiliza con propiedad
en una receta de caracoles en salsa:

… y para que sepan mejor, harás un ajo de este modo: Tomarás un pedazo de pan,
lo remojarás en agua, y vinagre; machacaràs unos ajos en el mortero, con un poco
de pimienta, sal, luego lo exprimirás, pondrás un poco de peregil, yerba buena, lo
picarás todo en dicho mortero, echarás yemas á proporción, tomarás una aceytera
de pico, y podrás echar aceite poco á poco, y revolviendo à una mano, sin cessar,
hasta que quede como engrudo, y que sepa á sal: de este ajo pondrás en el borde
del plato de los Caracoles, si huvieres de hacer muchos platos.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
2



USOS ACTUALES

Precisamente la percepción más o menos consciente de que la forma ajo expre-
sa un significado que nada tiene que ver con la planta fundamentó el uso apropiado
y correcto del término hasta la actualidad, que ha motivado además distintas obser-
vaciones que, sin acertar en la justificación etimológica, sí inciden en la singularidad
de la supuesta acepción del mismo, más vinculada a las acciones de majar o triturar,
o al espesor de la composición46.

En efecto, hay muchas denominaciones de recetas culinarias, de uso más
o menos limitado, donde se emplea con propiedad el término ajo acompañado de
adjetivos o sustantivos en sintagma preposicional, elidiendo o no la preposición de,
o dando lugar a algunos compuestos nominales con elemento nuclear ajo47. En ese
grupo se incluyen los términos ajo mataero (ajo de matadero), ajopringue, ajo mortero,
ajoatao, ajo mulero, ajo hachero, ajoarriero, ajoharina, ajo nuez, ajoblanco o ajo blanco,
ajo colorao, ajo morcilla; y con ajo se construyen también las denominaciones ajo lebri-
jano, trebujenero, molinero, campero, de viña o viñaero, de raya, de cuajar, cocío, grande,
braguetero y carretero48. 

Estos términos designan pastas, revueltos, cremas o purés espesos, con los
ingredientes más o menos triturados y mezclados o envueltos, donde el término ajo,
sustantivo verbal de ajar, indica en realidad el tipo de preparación. Al haberse inter-
pretado ajo como el vocablo que designa la planta, se habría considerado entonces
ingrediente principal de esos platos, que efectivamente, al menos en la actualidad,
suelen llevarlo49. Es verosímil que la creación de muchas de estas denominaciones

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
3

46 A modo de ejemplo pueden leerse la sección de gastronomía de la web del Ayuntamiento
de Castellar (Jaén): «Propio de las matanzas es el “ajopringe”, hecho con el hígado del cerdo aderezado
con especias y pringue, ya sea manteca del cerdo o aceite de oliva. Dentro de este tipo de viandas donde
“ajo” significa triturado, en Castellar se preparan el “ajoquemao” y el “ajo mortero”»; Gómez Aragón,
2008: 6.a-2: «Cocina de los ajos. Con ajos nos referimos, además de al producto en sí mismo, a un
conjunto de platos que poseen este producto como su base principal. Su característica diferenciado-
ra es el majado, que pasa desde casi gacha hasta grueso puré, y es el elemento más peculiar de estos
platos tradicionales. Generalmente, además del ajo, se usan como base otros ingredientes accesibles como
las patatas, la harina o el pan»; y los artículos de López Villar, 2023 y 2024, en el que aclara: «Son normal-
mente, guisos, sopas o cremas en los que interviene el pan, la harina, la patata, o más de uno, como
elementos que espesan la elaboración».

47 Al respecto, véanse Val Álvaro, 1999: 4769-4772 y 4783, donde, sin embargo, se conside-
ra compuesto exocéntrico, es decir, carente de núcleo, el término ajoarriero (p. 4787); y E. Bustos Gisbert,
1986: 194 y 218-219, donde ajohuevo, ajonuez, ajopollo y ajoqueso, entre otros términos, se clasifican
como compuestos coordinativos exocéntricos en los que cada uno de los miembros designaría uno
de los componentes principales de estas salsas.

48 Algunas más, con el término ajo acompañado de otros adjetivos o sintagmas, recogen Ríos,
1986: 170-171; Armendáriz Sanz, 2019: 114; y especialmente López Villar, 2013- y 2023.

49 De ahí, por ejemplo, la explicación a propósito del ajocomino de Núñez de Oria, 1572:
241v: «Del qual (el comino) y los ajos hazen una salsa llamada ajocomino».



a través de la unión de modificadores añadidos al núcleo ajo se haya producido en
época moderna o incluso contemporánea, pero otras, como vamos a ver a continua-
ción, parecen remontar a un tiempo anterior, como apunta el carácter arcaico e inusual
de algún término o la presencia de algunas elaboraciones en recetarios bajomedievales.

Buena parte de estas denominaciones y recetas están vinculadas a las provin-
cias de Albacete, Jaén y Murcia, con Ciudad Real y Cuenca en algún caso, y especial-
mente a las áreas de La Mancha y la Sierra de Segura. Otras se emplean en diversas
regiones de Andalucía. Así, ajo mataero o ajo pringue designan, sobre todo en Albacete
y Ciudad Real respectivamente, un tipo de puré no demasiado afinado donde el
ingrediente principal es el hígado de cerdo, acompañado de aceite o manteca de cerdo,
miga de pan, ajos, agua y especias, a lo que pueden añadirse trozos de panceta y piño-
nes (Lescure Beruete, 2005: 143)50. Una variante, con aceite de oliva, pimiento y toma-
te, es el denominado ajomarrano en la provincia de Jaén. Ajo mortero y ajoatao
(atascaburras en Albacete, y también ajo de nieve) designan, en la cocina manchega
y jienense, una elaboración realizada a base de patatas, ajos, aceite de oliva, agua y baca-
lao desmigado, que puede presentarse con huevo cocido y, a veces, piñones (Palacios
Soler, 1987: 108 y 126; Armendáriz Sanz, 2019: 112). Con alguna variación en los
ingredientes, son similares el ajo (de) patata de La Mancha, Jaén y Moratalla (Gregorio
Arriaga, 2016), el ajo mulero (La Mancha, Jaén), que puede llevar azafrán, y el hache-
ro de las Sierras de Segura y Cazorla (Ruiz Gijón, 1965: 408), el ajo cocido (con hari-
na)51 y el ajo colorao de Almería, al que se añade pimentón entre otras especias (Gonzá-
lez de Heredia, 2015: 158). También con agua, bacalao, ajos, pan y tomate en vez de
patata, triturados y mezclados hasta adquirir una consistencia pastosa, se hace el ajo
calote (Calero López de Ayala, 1987: 43; Díaz, 1997: 154; Cuadernos manchegos 91:
17), y añadiendo pimiento y vino el ajoquemao52. Con cuajar de cerdo en vez de baca-
lao se hace el ajo (de) cuajar en Los Pedroches. El ajoharina (Palacios Soler, 1987: 104
y 126), vinculado a Jaén, Albacete y Murcia, especialmente de nuevo a la Sierra de
Segura, consiste en una base espesa (o gachas) de aceite de oliva, harina, ajos, agua, sal
y pimentón a la que pueden incorporarse, según las regiones, tocino y longaniza,
o patatas, pimientos, tomates y níscalos, comino, azafrán y otras verduras y especias.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
4

50 La elaboración es parecida al morteruelo, más propio de la provincia de Cuenca, donde
se añaden además carnes desmigadas (Vega, 1967: 150; Armendáriz Sanz, 2019: 114). Las recetas de
los dos tipos de morteruelo, con hígado o con carne, se encuentran ya en el medieval Liber de coqui-
na II 63-64 (Mulon, 1971: 409-410). El texto latino de este recetario, que se ha vinculado a la corte
de Federico II, se ha transmitido en tres códices datados entre los siglos XIV y XV; la edición de Mulon
se basa solo en dos de ellos: Paris, BNF, Lat. 7131, 96v-99v (1308-1314); y Lat. 9328, cc. 133v-139v
(segundo tercio del siglo XIV). Al respecto, Bouchon, 1951: 64; Martellotti, 2005; Cupelloni, 2022 y 2023.

51 Véanse Calero López de Ayala, 1987: 43, que recoge otras denominaciones como ajo pescao
y ajo calabaza; y Cuadernos manchegos 91: 17.

52 En Castellar (Jaén) y en Mecina Bombarón (Alpujarra granadina). Al respecto véanse San
Martín Montilla - Ramos Lizana, 1997: 142; Gázquez Expósito - Guil Matarín, 2008: 87; y Web del Ayun-
tamiento de Castellar. Gastronomía.



Variantes del mismo parecen ser el ajo grande53 y el ajo braguetero54, con miga de pan,
que se hace en localidades de las provincias de Albacete y Ciudad Real. En la provin-
cia de Jaén (Villacarrillo) se elabora también el ajo (de) morcilla, o morcilla en calde-
ro o ajobrollo (García Mateos, 2022), que es un revuelto de los ingredientes de este
embutido. 

Ya en el Marco de Jerez hay un ajo caliente, que es un gazpacho caliente
(López Villar, 2013-: s. v. ajo viña), que, en función de leves variantes de elaboración
o de su localización geográfica, lleva las denominaciones de ajo lebrijano, trebujene-
ro, molinero55, campero, de viña o viñaero y de raya. Se elabora con pan majado o miga
de pan, aceite, ajo, agua, sal, pimiento y tomate, a los que en algunos casos se añaden
huevo (lebrijano), o naranja y perejil (de raya) (González Turmo, 1997: 123-124;
González de Heredia 2015: 158). Y sustituyendo la miga de pan por patatas se hace
el ajo papa (García Rodríguez, 2017: s.p).

Propio sobre todo de Andalucía y Extremadura, pero también de La Mancha,
es el ajoblanco56. Es una crema o sopa espesa realizada a base de almendras crudas, ajos
(en mayor proporción las primeras que los segundos), miga de pan, agua, aceite, vina-
gre y sal. La receta actual del ajoblanco coincide en lo fundamental con la de la allia-
ta alba («ajada blanca») que transmiten los testimonios medievales y sus continuado-
res romances, y en su nombre el adjetivo indica el color del alimento resultante, como
aclaran la receta del Liber de coquina («Si aliter coloretur, perdit nomen suum» [«Si
se le da otro color, pierde su nombre»]57) y el hecho de que también pueden elabo-
rarse ajadas de otros colores: morada, verde, amarilla (AtLiTeG: s. v. agliata). En rela-
ción con el ajoblanco parece estar el ajonuez, que remite a las recetas de ajada (o pesto)
con nueces en lugar de almendras, atestiguadas ya en recetarios de finales del s. XV

y del XVI58.  

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
5

53 En localidades como Villanueva de la Fuente, al sureste de la provincia de Ciudad Real,
cerca de las de Albacete y Jaén, y El Bonillo (Mancha albaceteña), Robledo (Albacete, cerca de Alcaraz)
y Ossa de Montiel (al respecto, Ayllón, 2000: 37).

54 En la localidad de Fuencaliente, al sur de Ciudad Real, cerca de las provincias de Jaén
y Córdoba.

55 Para el término véase Toro y Gisbert, 1920: 324. Fernán Caballero (1862: 84) caracteriza
el plato como «comida de pobres».

56 El término está atestiguado ya en Freylas (1606: 200v), donde se menciona este plato al tratar
de las propiedades del ajo, que es uno de sus ingredientes, en la prevención de la peste, y donde se carac-
teriza como alimento de personas del campo y de pastores: «Y en el estio comiendo menos dellos, y desa-
tados con agua, vinagre y azeyte como ellos hazen el ajo que llaman blanco; no ay duda sino que les
conforta el calor natural que esta debil…».

57 Liber de coquina II 16 (Mulon, 1971: 402): «De alba alliata: pro alba alleata, capones bene
lixos recipe et, cum brodio suo, distempera species albas, allea, amigdalas. Et sufficienter fac bulliri,
quod sit spissum. Hic cibus, secundum Gallicos, uocatur alba alleata. Si aliter coloretur, perdit nomen
suum» («Ajada blanca: Para la ajada blanca, toma unos capones bien hervidos y, con su caldo, mezcla
especias blancas, ajos, almendras. Y haz que hierva bastante, que se espese. Esta comida, según los galos,
se llama ajada blanca. Si se le da otro color, pierde su nombre»).

58 El término está atestiguado desde 1589 (Pineda, 1589: 106r; edición en Meseguer Fernández,
1963-1964), y se usa también en referencia a un producto cosmético: DHLE (1933-1936) y (1960-1996).



En cuanto al término ajoarriero, puede utilizarse para nombrar un plato simi-
lar al atascaburras, o, sobre todo en regiones del norte, para referirse a una varian-
te del mismo, un revuelto realizado con aceite, ajos, pimientos, tomates y patatas
(y a veces cebolla, huevos, harina o pimentón) con bacalao desmigado o no (Luján
- Perucho, 2003: 443). A pesar de que es difícil determinar el origen cronológico
de esta composición y de que la patata y el pimiento no se incorporan a ella antes
de la Edad Moderna, en su denominación el término ajo mantiene el significado
etimológico que nos ocupa, y no hay que descartar que designara en un pasado remo-
to un tipo más básico de preparado al que se añadirían con el tiempo las verduras
mencionadas59. Desde 1992, el DRAE lo define considerando el bacalao como ingre-
diente básico y principal («Guiso de bacalao, condimentado con ajos y otros ingre-
dientes»). 

DOS DENOMINACIONES ANTIGUAS: AJO POLLO Y AJO QUESO

Muy interesante resulta la denominación ajopollo o ajo pollo, que designa
una elaboración propia especialmente de Andalucía, y particularmente de Almería,
Granada y Jaén, con la que se acompañan frecuentemente patatas –patatas al ajopollo–
(Toro y Gisbert, 1920: 324; Porcel López, 2012: 198-199), pero también otros alimen-
tos como el pescado. Ha llegado a definirse como salsa de almendras (Peláez, 2024;
y Quesada, 2017: 273). Efectivamente, estas constituyen el ingrediente principal de
este majado, junto con ajos (en menor cantidad) y pan, que pueden freírse o tostar-
se en aceite, y a los que pueden añadirse un poco de caldo y azafrán (Escobedo
Rodríguez, 2003: 20). El hecho de que el pollo no forme parte de la receta como
ingrediente ha venido generando desconcierto sobre la razón de su denominación.
La realidad es que en este nombre compuesto el término pollo no es el sustantivo que
designa al ave, sino más bien un adjetivo, de origen latino, que hace referencia al color
de la composición culinaria. En efecto, junto al sustantivo pullus, que designa las crías
recién nacidas o de corta edad de aves y otros animales, incluido el hombre, y un gallo
de cualquier edad, existe en latín un adjetivo pullus, -a, -um que sirve para nombrar
un color pardo, oscuro, entre marrón y gris, o manchado, o incluso tendente a negro,

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
6

Covarrubias (1611, s. v. Doblón) lo menciona como producto adecuado para acompañar callos de vacu-
no. Desde 1925 (véase NTLLE, s. v. ajonuez), el DRAE lo define como «Salsa de ajo y nuez mosca-
da», pero, teniendo en cuenta los testimonios de recetas de ajada con nueces trasmitidos en recetarios
de los siglos XV y XVI (AtLiTeG: s. v. agliata), debe de tratarse más bien del fruto del nogal.

59 Lo explica acertadamente López Villar, 2024: «Cuando uno examina esta familia de ajos
comprueba su entronque tradicional, muy anterior a la venida de la patata, y la popularización del baca-
lao, ya que la mayoría de ellos, y con múltiples variaciones en ingredientes y técnicas de elaboración
se hacían con miga de pan, o con harina, hasta que en el XVII/XVIII, la popularización de la patata, su
mejor economía y manejo, hacen que esta vaya sustituyendo a los cereales, y resto de harinas…».



que se define también como opuesto a albus (‘blanco’)60. Teniendo en cuenta que
desde la Edad Media está atestiguada, como se ha visto (n. 57), la alliata alba, con-
vertida en castellano en ajo blanco, es verosímil que el ajo pollo fuera su receta
opuesta por el color, pues en su nombre el adjetivo significaría ‘coloreado’, ‘man-
chado’, ‘oscuro’61, en alusión al tono que confieren al majado los ajos, las almen-
dras y el pan una vez tostados, mientras que en el ajo blanco se usan esos mismos
ingredientes en crudo. En recetarios posteriores, ya de los siglos XV y XVI, hay aja-
das que varían su color y su nombre con la adición de otros ingredientes a la com-
posición básica62. Resulta difícil determinar el contexto y el momento concretos de
la aparición del ajo pollo, de cuyo nombre en latín o en alguna lengua romance no
hay testimonios en la Edad Media, como sí sucede con la alliata alba. Sin embar-
go, el hecho de llevar en el nombre el adjetivo pollo, directamente tomado desde el
latín y fosilizado en este término, apunta a que este puede remontar a un periodo
bastante temprano, quizás anterior a la Baja Edad Media63. En cambio, en el caso
de ajo blanco y otras variantes vernáculas como agliata bianca (segundo tercio del
siglo XIV: AtLiTeG: s. v. agliata), se toma un adjetivo ya de uso romance, frente a
la forma latina alba, que incluso podría ser una traducción de alguno de aquellos.

Similar situación plantea el vocablo ajoqueso, que resulta difícil de interpre-
tar, por complejo. A partir de la suposición de que los dos términos que lo componen
serían los que usualmente designan la liliácea y el producto lácteo, y en consecuen-
cia harían referencia a los dos ingredientes básicos de la composición, se ha identifi-
cado esta con una mezcla de ajo y queso64, ingredientes que efectivamente lleva en
la actualidad y llevaba ya a principios de la Edad Moderna. Sin embargo, en receta-
rios catalanes atestiguados entre la segunda mitad del siglo XIV y finales del siglo XV

se encuentra la composición bajo los nombres de ayls esquesos, ayns (o anys) esque-
sos o allos quesos65. El modo de preparación, unido al hecho formal de que la forma

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
7

60 ThlL 10.2: 2591-2592. Sobre el término, Vaan, 2008: 497, s. v., con bibliografía adicional;
André, 1949: 71-72; y Arias Abellán, 1994: 86 y 161-162.

61 Al respecto, CGL V 576, 20 «Pollata tunica multicoloria» («Pollata tunica: multicolor»); 22
«Pollata tunica nigra uestis» («Pollata tunica: vestido negro»).

62 Recuérdese la aclaración del Liber de coquina (cf. nota 57): «Si aliter coloretur, perdit nomen
suum». Ilustran bien esta oposición de color en las distintas versiones del plato denominaciones como,
por ejemplo, agliata ghiada o gialla, pavonaza, morella y verde (en AtLiTeG: s. v. agliata, con referencia
de las fuentes). 

63 En italiano está atestiguado el arcaísmo pullo, con un valor culto y literario, en Colonna,
1499: f. 197v; y en Caracciolo,1608. El término aparece recogido en GDLI 14: 930, y 7: 488 (s. v.
impluviato); y en GRADIT 5: 261.

64 El DRAE define el término, que recoge en entrada propia, como «Género de guisado en que
entran el ajo y el queso».

65 Véanse Grewe - Soberanas - Santanach, 2009: 75, 18 (n. 1); 177, 142 (n. 3), donde se indica
que la expresión allos quesos que ofrece el Llibre de Sent Soví tendría un origen castellano; 179, 147 (edicio-
nes posteriores en Santanach - Barrieras - Riera - Banegas, 2014; y Barrieras - Riera - Santanach - Fundació
Alícia, 2017); y Santanach - Barrieras - Riera - Fundació Alícia, 2015: 187 (receta 69) y 295 (receta 187).



esquesos consta de una raíz precedida de preverbio, apunta a que en tales denomina-
ciones estamos ante un adjetivo verbal (quesos, esquesos), vinculado en último extremo
al participio quassus, del verbo latino quatio66, de donde toma el significado de ‘tritu-
rado’, ‘picado’, ‘machacado’, ‘roto’ o ‘partido’67.Del mismo modo, en el término ajoqueso
o ajo queso encontramos también el adjetivo verbal queso. Desde mediados del siglo XIII

está atestiguado en castellano el sustantivo deverbativo quexo, que, además de las acep-
ciones de ‘preocupación’ o ‘aflicción’, expresa también la de ‘daño’ causado por una
enfermedad, por golpes o por otra acción de fuerza. El sustantivo podría ser una
construcción romance, como señalaba Malkiel (1945: 162-165), derivada del verbo
quexar (de quassare o *quassiare68), o de origen latino, pues existe el sustantivo quassus,
-us, de forma similar al participio de quatio69. Es, por tanto, verosímil que dicho

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
8

66 De quassus procede quassare, intensivo-frecuentativo de quatio, que tiene el significado de
‘golpear’, ‘romper’, ‘cortar’, ‘trocear’:  véanse al respecto, CGL V 326, 18 «Quassat uexat concutit frangit»;
IV 383, 23 «contundit, uexat, comminuit»; II 166, 46 «Quassum σαθρόν» (‘roto’, entre otras acepcio-
nes); IV 276, 33 «Quatio concutio»; IV 383, 25 «quatere percutere, contundere (vel tundere)»; y Forcellini
3: 1007: «Quassus … quassatus, concussus, labefactatus, fractus».

67 Corominas (1980: 674-676, s. v. esqueixar), que para esqueixare menciona las formas del
siglo XV esquexa, esquexar y squexada (Joan Esteve, 1489), y esquixar de principios del XVI, propone para
el término la etimología en *excapsiare (de capsa y capsus), cuestionando, entre otras, la de Fouché (1929:
108-109), que ya había propuesto un origen en *quassiare. Véanse también Malkiel, 1945; Corominas,
1976, 2: 402 (s. v. esqueje) y 3: 937-939 (s. v. quejar); Corominas - Pascual, 1984, 2: 755 (s. v. esqueje);
y Recasens i Vives, 2017: 42. En relación con esquesos, existe en catalán balear un término esquès, -esa,
del que el DCVB dice desconocer el significado, poniéndolo en relación con el sintagma ou esquès (‘huevo
roto’ o ‘batido’), y definiéndolo como «ou de certa mena o cuit de certa manera, del qual avui es desco-
neix el significat (Ciutadella)».

68 Sobre esta etimología véanse también REW: 519-520 (6939 y 6940: quassare *quassiare);
Malkiel, 1945, que alertaba (p. 149, n. 80) ante las cuestionables propuestas de hipotéticas formas
vulgares en -iare; Piel, 1950: 232-234; Bork, 1969: 191; y s. v. quejar: Corominas, 1976, 3: 937-939;
y Corominas - Pascual, 1985, 4: 709-712. Acerca de la palatalización de /s/ y /ss/ e inflexión de la vocal
anterior, véanse Menéndez Pidal, 1980: 85.2, y 1994: 119 y 197; Lloyd, 1993: 423-426; Ariza Viguera,
1989: 121 y 131-132; y Del Valle, 1996: especialmente 76-80. De *quassiare deriva Corominas (s. v. queso:
1976, 3: 948; Corominas - Pascual, 1985, 4: 721) el apellido y topónimo Quesada, que habría cambia-
do /š/ en /s/ por interpretarse que se debía a pronunciación morisca.

69 El CORDE recoge, por ejemplo, los testimonios del Libro de los animales que cazan (Moamín):
«e se messaren ellas las pénnolas de las piernas con quexo de las ladiellas» (edición: Fradejas Rueda, 1987);
de la Estoria de España de Alfonso X: «E el [sc. Constantino] con el grand quexo de la enfermedat touo
por bien» (edición: Sánchez Prieto, 2002: 113r); o del anónimo Libro de los caballos: «et quandol corrier-
des luego en golpe fazet quanto quexo podierdes de espuelas o de vara o de çinta» (ediciones: Sachs,
1936; y Herrera - Sánchez, 2000). En el mismo sentido se encuentra el verbo quexar (‘dañar’, es decir
‘aquejar’), por ejemplo en Alfonso X, General Estoria: «tanto fue el fumo que quexo mucho a los del
çessar» (Sánchez Prieto, 2002) y Estoria de España II: «Et tanto la combatio (sc. Mayorgas) cada dia et
tanto la quexo por mar et por tierra que por fuerça se le ouieron a dar» (Kasten - Nitti - Jonxis-Henkemans
2015: 127r); en la Biblia de El Escorial: «lo que dios crebanto et quexo» (Littlefield, 1983); o en Juan
Fernández de Heredia: «el indiano fue caualgado, dio de spuelas, et quexo la mula» (Cacho Blecua, 2003).
Y de un modo similar se emplea el sustantivo quexa («quexa de muert», «de la set», «de la fambre», «viose
en quexa»; «de la quexa de la hueste de ponpeo»). El verbo y los sustantivos derivados testimonian, pues,
acepciones y usos similares a los expresados también por quatio, quasso y quassus (‘sacudir’, ‘golpear’,
‘agitar’, ‘conmover’, ‘turbar’). Remito para ellos a Forcellini, 3: s. v. quatio.



participio hubiera sobrevivido también, muy residualmente, en una forma similar
quexo. A ello apunta la presencia de la forma femenina del adjetivo verbal, si bien con
la acepción más anímica que física del verbo de origen, en los Milagros de Santa María
de Gonzalo de Berceo (García Turza, 1992), en el episodio de la abadesa preñada
(531)70: «Díssoli la Gloriosa: Aforzad, abadessa,/ bien estades comigo, non vos ponga-
des quessa». En este caso, como se ve, el sonido /š/ resultante de la palatalización de /s/
se escribe con grafía -ss- (o -s- en manuscritos tardíos). El adjetivo quexo, o quesso, espe-
cialmente en su acepción más física de ‘golpeado’, ‘roto’, ‘triturado’, debió de desapa-
recer pronto de la lengua71. A ello debió de contribuir, además de la existencia de otros
verbos (y, por tanto, sus participios) más usados con ese significado y de la progresiva
especialización semántica de quexar (‘preocupar’, ‘preocuparse’, ‘estar angustiado’,
‘quejarse’), la confusión, particularmente en el ámbito de la cocina, con el muy utili-
zado sustantivo queso (< caseum). Esta confusión habría motivado la readaptación
semántica del adjetivo y, en consecuencia, la interpretación del término ajo queso
como compuesto por los dos nombres de los supuestos ingredientes de la receta, y quizá
también la incorporación misma del queso a una elaboración que en origen pudo
haber llevado solo ajos.

Como el ajoqueso actual se han interpretado frecuentemente los dos térmi-
nos que aparecen en El martirio de San Lorenzo de Gonzalo de Berceo (76), referidos
al castigo que Decio podría imponer a los hombres que llevaban preso al papa Sixto72: 

Cuitaron se los moros que lo leuauan preso,
dissieron: «somos torpes, ¡femos muï mal seso!;
Si reuellar quisiere leuemos lo en peso, 
Si non, dar nos ha Decio amargos ajos queso»73.

La expresión del sintagma ajos queso resulta, sin embargo, extraña, pues
aparentemente une un sustantivo en plural, que concierta con el adjetivo amargos,
y otro término en singular. Además, el ajo y el queso, en principio, no son modelos
de alimentos amargos, y mucho menos designan, como alimentos, realidades que
puedan ser comparables con un castigo. Hay que tomar también en consideración
que el texto se conserva en dos manuscritos tardíos, del siglo XVIII (Archivo del Monas-
terio de Silos. Ms. 110, olim 93: 45r-51v; y tomo 36 de los Papeles de la Congregación
de Valladolid: 139r-145v74), de manera que conviene contemplar la posibilidad de

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

7
9

70 Sobre el episodio, Hamlin, 2018: 371-396; y Luongo, 2023: 65-102.
71 Ello está probablemente en consonancia con la menor frecuencia del sustantivo homó-

grafo frente al femenino quexa, que señalaba Malkiel (1945: 163).
72 Así, por ejemplo, Ramoneda, 1980: 266, que recurre a la definición del DRAE; y Tesauro

en Uría, 1992: 480, que interpreta el verso en sentido figurado, pues, según explica, el autor se refe-
riría con un alimento de mal sabor al castigo que Decio impondría a los hombres.

73 Ediciones en Marden, 1930; Tesauro, 1971 y en Uría, 1992; Ramoneda, 1980; y Dutton, 1981.
74 Sobre estas copias y el estado de lengua que transmiten, véanse Marden, 1928 y 1929;

Pérez de Urbel, 1930; Alarcos Llorach, 1992.



que la lectura pueda estar alterada75. La consideración de queso como forma dever-
bativa parece conducir hacia un sentido pleno del verso: en efecto, se podría pen-
sar que la -s de ajos puede ser una corrupción de una conjunción e que uniría los
dos sustantivos verbales ajo y queso, que designan las acciones de los verbos de los
que proceden: ajar (o aiar) y quexar (o quessar o quesar). Ello justificaría el plural
del adjetivo amargos, que se estaría aplicando a esas dos acciones que bien pueden
representar la violencia y los golpes de un castigo76. 

OTRAS ACEPCIONES. ESTAR EN EL AJO, O EN UN LÍO

El término ajo mantuvo el significado propio de lēuare relativo a la prepa-
ración de productos mezclando, agitando, batiendo, machacando y envolviendo
los ingredientes. Y lo conservó designando tanto la acción mencionada como, según
se ha visto, el producto resultante de la misma, es decir, una crema, puré o revuelto
más o menos espeso de varios ingredientes. El significado propio de la acción se eviden-
cia en la expresión dar o llevar su ajo, donde el sustantivo equivale a daño o castigo
(Diccionario de la lengua castellana I, 1726; DHLE 1960-1996), como se ha visto
en el testimonio mencionado de Berceo.

También la acepción farmacológica y culinaria pudo derivar en el uso del
término que el Diccionario de Autoridades definía como «afeite de que se sirven las
mugéres para aderezar, blanquear, y componer el rostro, garganta y manos». No he loca-
lizado, sin embargo, el único testimonio que el diccionario aduce para esta acepción:
«Solimán, Albarino, Gordolóbo, y otros ájos con que se transforman de tinta en leche»,
en Salas Barbadillo, 1635: fol. 225. Ya en aquel diccionario el uso se calificó de meta-
fórico, y de figurado y familiar desde la edición de 1884. Dado que el testimonio pare-
ce tardío, es posible que en él se esté comparando una crema cosmética con un prepa-
rado alimenticio, y que, en principio, no estemos ante una acepción del término, sino
ante un uso particular de un autor en una obra concreta77. Pero tampoco hay que
descartar que se trate de una acepción que apenas haya dejado testimonios escritos.
En efecto, en el testimonio mencionado el término ajo hace referencia a un cosmé-
tico, de manera que conectaría con aquellos usos de lēuo (también de lēuigo) por auto-
res médicos en el campo de la farmacología para nombrar un procedimiento de prepa-
ración de medicamentos. En el mundo antiguo la cosmética era una parcela incluida
en esta disciplina, y medicamen o medicamentum pueden referirse a un cosmético78. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
0

75 Como hacía notar García Solalinde, 1922: XXVIII. La grafía -j- en ajos es rara, teniendo
en cuenta que en otra ocasión (SDom 659) encontramos aios en la obra de Berceo (Thomas, 1937: 34). 

76 No es descartable tampoco que queso sea aquí el adjetivo, referido entonces al nombre dever-
bativo ajo, constituyendo un sintagma (ajos queso<s>) con cierta recurrencia semántica de ambos miembros. 

77 En el DRAE la acepción se mantuvo hasta la edición de 1970, y no se incluye desde la
edición de 1983.

78 Al respecto, véanse, con bibliografía adicional, Olson, 2009; Buzzi - Calà, 2017; Calà, 2020.



El significado de ajo como ‘puré’ o ‘revuelto’ sí derivó en la acepción meta-
fórica que la RAE señala en las expresiones «estar en el ajo» («Estar al corriente, estar
al tanto de un asunto tratado reservadamente», desde el DRAE de 1780), «bueno anda
el ajo» («para referirse a las cosas cuando están muy turbadas y revueltas», ya reco-
gida en el Diccionario de Autoridades, 1726), y «revolver el ajo» («Dar motivo para
que se vuelva a reñir o insistir sobre alguna materia», con variantes, desde la edición
de 1770). El Diccionario histórico de 1933-1936 lo define, de manera similar al DRAE
1780, como «Negocio misterioso entre varios», y el de 1960-66 añade ya la acepción
más amplia de ‘Enredo, embrollo’, en la que incluye los significados de ‘Negocio,
asunto, empresa, proyecto, a veces sospechoso o poco limpio’, secreto y materia sobre
la que se riñe o insiste («revolver el ajo»). 

A que un ajo, es decir, un revuelto o una mezcla de cosas envueltas unas
con otras, es lo mismo que un lío, apunta el hecho de que ambos términos pueden
estar emparentados por un origen similar. En efecto, además del adjetivo latino lēuis
(formado con la misma raíz de lēuare y allēuare), están atestiguadas en el CGL, como
ya se ha dicho, las formas del adjetivo flexionadas por las declinaciones primera (lēua:
CGL II 360, 37) y segunda (lēuum [lēuem?]: II 361, 28 y lēus: IV 107, 1). Precisamente
una forma lēum, resultante de desaparición o enmudecimiento de -u- intervocálica
(véase nota 19), pudo evolucionar a lío, con cierre de /ẹ/ tónica (< ē) en /i/ en hiato79. 

Tradicionalmente se ha considerado lío como sustantivo formado desde liar,
a su vez procedente, a través del francés lier (‘atar’), de ligare (REW: 362 [5024];
Corominas, 1976, 3: 89-90; Corominas - Pascual, 1984, 3: 647; Lloyd, 1993: 381,
n. 64; DRAE, s.v. liar). Ciertamente, la semejanza formal de lier y liar pudo ser
la causa de la identificación de significados en el uso de la lengua80, lo que, unido
a la coherencia semántica que supone que un revoltijo de cosas pueda estar envuel-
to por medio de una atadura, motivó que ya Covarrubias le atribuyera el significado
de ligar, que pasó también a los diccionarios de la RAE81. Pero la significación domi-
nante de liar es la de envolver, poner juntas varias cosas mezclándolas, concepto que
designaba lēuo. Y ese es también el significado de lío: una mezcla de cosas envueltas
entre sí o por una envoltura82. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
1

79 Sobre este fenómeno, que tiende a diferenciar las vocales en contacto en un hiato, véanse
Menéndez Pidal, 1994: 59; Ariza Viguera, 1989: 13-15 y esp. 40; Lloyd, 1993: 314.

80 Así, la anónima traducción al castellano de Lanzarote del Lago, ca. 1414 (Micha, 1978-1983;
Contreras Martín - Sharrer, 2006; Alvar, 1988) emplea liar por lier y attacher (testimonios en CORDE).

81 Covarrubias, 1611: 523: «LIO, lo que se ata»; 526: «LIO, es fardel de cosas puestas sin orden
y revueltas, que porque van atadas y liadas se llamó lio, como lio de ropa. Vide supra Lia». De liar así
entendido se habría creado lía (testimonios en plural en CORDE de entre 1477 y 1491), por más que
Covarrubias ponga este término en el origen del verbo (523: «LIA, soga de esparto para liar los fardeles,
o tercios de cargas, quasi liga, del verbo ligo, ligas: y de allí Liar por atar, y su opuesto Desliar por desatar»).

82 Recuérdese que una de las acepciones de lēuigo es ‘afinar’ o ‘alisar’ una superficie cubrién-
dola (con diversos productos como tectorium o calx). Cf. Thll, 7.2: 1197, s.v.



OTRO RESULTADO DE ALLēVARE: ALEAR

Allēuare es posiblemente también el étimo del cultismo técnico alear (‘mezclar
metales’)83 y del francés alei(i)er (antiguo) o allier. Como forma culta y conservado-
ra desde una perspectiva formal, alear solo evidencia la pérdida de /u/ intervocálica
ya mencionada, además de la de vocal final, y la evolución a monosilábica de la anti-
gua geminada /ll/, que en cultismos no experimentó palatalización (Benítez Claros,
1959: 220; García de Diego, 1961: 106). Sin embargo, considerado tradicionalmen-
te como origen del término castellano, aleier (o allier) se ha derivado en diversos
trabajos de alligare (REW: 24, 363 alligare; Corominas, 1976, 1: 105; Corominas -
Pascual, 1984, 1: 140; DHLE [1960-1966], s. v. alear2)84. El FEW (5: 327-328, s. v.
ligare) recoge, entre otras, las formas antiguas (desde el siglo XIV) aloyer, allayer y allier,
además de aloyî, con el significado de «hacer una mezcla de salsas, de materias espe-
sas», y los nombres aloi y aloy como «aleación o mezcla de dos metales»85. Du Cange
recoge las formas alleium (Edictum Philippi IV. Franc. Regis ann. 1295. tom. 1. Ordinat.
Reg., pag. 325. et 326), y aleium (Inventar. Chart. reg. ann. 1482, fol. 183v), que deri-
va de la forma francesa alloy (‘aleación’). En cambio, Littré (1873, 1: 118, s. v. aloi),
deriva el término francés de alleium, aleium o alaium, aunque también de loi. Torres
(1996: 133) deriva aleier y aloier de lege (de lex, con especialización semántica). El
español ley referido a la calidad de la aleación de metales se ha derivado tradicio-
nalmente de una errónea partición ya en francés de l’aloi (> la loi [o loy])86, aunque
una forma loi, atestiguada en el siglo XIII (Torres, 1996: 132 y 139), podría proce-
der igualmente de *leuium > leium, o mejor de leum (de la forma atestiguada de la
segunda declinación). También a través de la identificación con lier (< ligare) y de una
cierta conexión semántica, debió de producirse en castellano una equiparación o confu-
sión entre ley y liga87.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
2

83 El primer testimonio que ofrece el DHLE (1960-1966), s. v. alear2, data de 1442 (Ordena-
miento de moneda en Sáez, Fray L., Apénd. Crón. Juan II 1786, 98b): «Yo hove información cierta
a la sazón que las buenas Doblas Valadíes que en mis Regnos e Sennoríos se usaban ... eran aleadas a ley
de diez e nueve quilates de oro fino». Torres, 1996: 130, ofrece un testimonio del participio de 1334.

84 También el catalán al(l)eyar se ha derivado del francés: DCVB 1, s. v.
85 Para la diptongación, atestiguada ya en el siglo XI, de /e/ cerrada tónica en antiguo francés

central y los posibles resultados, véanse Dauzat, 1950: 63; Zink, 1986: 57-58 y 134; Fouché, 1958:
219-229 y 269-271; Morin, 2008: 2910 y 2917. Un documento escrito en valón («Accord pour diffe-
rents d’entre les Mestiers des Corbesiers et Corduaniers et le mestier des Tanneurs», en Chart[r]es
et priviléges, [1730]: 227), datado en 1480, transmite la frase «alleyer cuirs», que, aunque ha sido obje-
to de interpretación dudosa (quizás arreier: préparer, mettre en oeuvre, en Grandgagnage - Scheler, 1980:
549; allenchier: acheter, se procurer, en Bormans, 1862: 367), parece significar más bien ‘pulir pieles’,
y mantiene por tanto la acepción de allēuare atestiguada en Columela.

86 Al respecto, Corominas - Pascual, 1984, 1: 140. Pone en duda esta interpretación Torres,
1996: 132-133.

87 Testimonios en Torres, 1996: 134-143.



CONCLUSIONES

El origen etimológico del verbo ajar se encuentra en el verbo allēuare, forma-
do sobre el simple lēuare con un preverbio adlativo intensivo. De las dos acepciones
del verbo lēuare, ‘alisar’ o ‘pulir’ una superficie rayéndola, raspándola o untándola
con algo, y ‘afinar’ un producto compuesto macerándolo, agitándolo o revolviéndo-
lo para eliminar grumos o pequeños trozos, la forma verbal castellana se especializó
semánticamente en la primera, atestiguada ya en el latín de Columela, asumiendo
particularmente una cierta connotación negativa contenida en la acción de raspar o raer.

La otra acepción, que designa el triturado y agitado de una mezcla para conse-
guir una textura espesa y afinada, no está atestiguada por escrito en el verbo latino
allēuare, pero se ha conservado en el sustantivo deverbativo ajo, lo cual apunta a que
en latín y en romance el verbo pudo usarse con aquella otra acepción. Esta debió
de perderse en el verbo correspondiente por la competencia de otros más utilizados,
ya en latín, para designar un proceso de elaboración parecido, y por el hecho de que
el verbo pudiera haber quedado restringido al ámbito doméstico y familiar en el que
tradicionalmente se ha practicado la actividad culinaria, lo que no habría favorecido
su difusión. Pero el término debió de utilizarse desde un tiempo remoto, a lo que
apunta el hecho de que haya quedado vinculado a adjetivos antiguos como pollo (de
pullus) o queso (de quassus). 

La semejanza formal existente entre el ajo formado sobre ajar y el término
homógrafo y homófono que designa el bulbo tan utilizado como condimento, condu-
jo a una identidad semántica que supuso la asimilación del primero por el segundo
y, en consecuencia, su práctica desaparición como término específico en el pano-
rama lingüístico del castellano. De ahí que en numerosos diccionarios, desde el de
Covarrubias, se haya incluido la acepción correspondiente en un único lema que
denota primariamente el significado vegetal. Y de ahí también que dicha acepción
se haya formulado como secundaria para adaptarla a ese significado vegetal. Sin embar-
go, la relación semántica del término con su origen etimológico, aun habiendo sido
este desconocido hasta ahora, no parece haberse perdido en la conciencia de algunos
usuarios de la lengua. 

La identificación del origen etimológico de este otro ajo permite explicar
el uso del término en las expresiones «estar en el ajo» o «dar a cada uno su ajo», que
evidencian también la acepción que el verbo de base lēuo tenía ya en latín de mezclar
ingredientes agitándolos y triturándolos: en el primer caso, el ajo es una mezcla
o revuelto, como lo es un lío, palabra etimológicamente vinculada a aquella (< lēum);
en el segundo, es la acción o el resultado de agitar o golpear. 

El término allēuare dejó también su huella en el cultismo técnico alear, para
el que tradicionalmente se ha propuesto una procedencia francesa, pero que pudo
perfectamente haber aparecido en ámbito hispano. 

RECIBIDO: febrero 2025; ACEPTADO: abril 2025.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
3



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALARCOS LLORACH, E. (1992): «La lengua de las obras de Berceo», I. URÍA (coord.), Gonzalo de Berceo,
Obra completa, Espasa-Calpe, Madrid.

ALTAMIRANDA, D. (1995): P. Calderón de la Barca, Basta callar. Según el texto crítico Res. 91 (Biblioteca
Nacional de Madrid), Reichenberger, Kassel.

ALTAMIRAS, J. (1758): Nuevo arte de cocina, Juan de Bezàres, Barcelona (17451).

ALVAR, C. (1987-1988): Historia de Lanzarote del Lago, 7 vols., Alianza, Madrid.

ANDRÉ, J. (1949): Étude sur les termes de couleur dans la langue latine, Klincksieck, Paris.

ANDRÉ, J. (2002): Apicius. L’art culinaire, Les Belles Lettres, Paris (2ª ed.). 

ANÓNIMO (1646): La vida i hechos de Estevanillo Gonzalez, hombre de buen humor, compuesto por el mesmo,
Viuda de Juan Cnobbart, Amberes.

ARBESÚ FERNÁNDEZ, D. (2011a): La fazienda de Ultramar. http://www.lafaziendadeultramar.com
[08/07/2024].

ARBESÚ FERNÁNDEZ, D. (2011b): Electronic Texts and Concordances of La Fazienda de Ultramar, en
BDTEA: Textos bíblicos españoles. https://www.hispanicseminary.org/.

ARIAS ABELLÁN, C. (1994): Estructura semántica de los adjetivos de color en los tratadistas latinos de agri-
cultura y parte de la enciclopedia de Plinio, Universidad, Sevilla.

ARIAS DÁVILA PUERTOCARRERO, J. (1590): Discurso para estar a la Gineta con gracia y hermosura, Pedro
Madrigal, Madrid.

ARIZA VIGUERA, M. (1989): Manual de Fonología Histórica del español, Síntesis, Madrid.

ARMENDÁRIZ SANZ, J. L. (20192): Gastronomía y nutrición, Paraninfo, Madrid.

AtLiTeG = Atlante della Lingua e dei Testi della Cultura Gastronomica Italiana dall’Età Medievale all’Unità,
Università per Stranieri di Siena, di Salerno, di Cagliari, di Napoli “Federico II”, 2019-2024.
https://vocabolario.atliteg.org/ [03/08/2024]. 

AYALA MANRIQUE, J. F. DE (1693): Tesoro de la Lengua Castellana en que se añaden muchos Vocablos,
Etimologías, y Advertencias, sobre el que escrivio el Doctíssimo Don Sebastian de Covarrubias,
ms. Madrid, BN, 1324. https://www.cervantesvirtual.com/buscador/?q=ayala+manrique
[23/01/2025].

AYLLÓN, J. R. (2000): «Campos de Montiel: La larga proyección de los humedales», La voz de Albacete
184 (02/07/2000): 37-40. https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002627170&page
=37&search=la%20voz%20de%20albacete%20campos%20de%20montiel&lang=es&vie
w=prensa [01/09/2024].

AYUNTAMIENTO DE CASTELLAR (Jaén). Gastronomía. https://admin.dipujaen.es/municipios/Castellar/el-
municipio/gastronomia.html [01/09/2024].

BAJO PE� REZ, E. - MAÍ�LLO SALGADO, F. (2005): Diego de Guadix. Recopiliacio�n de algunos nombres ara� bigos
que los a� rabes pusieron a algunas ciudades y a otras muchas cosas, Ediciones Trea, Gijón. 

BARRIERAS, M. - RIERA, A. - SANTANACH, J. - FUNDACIÓ ALÍCIA (2017): Llibre de totes maneres de potatges,
Barcino, Barcelona.

BARRIO DE LA ROSA, F. DEL (2021): «La prefijación “inexpresiva” en el español rural: verbos prefijados
denominales con a-», RFE 101/1: 95-125.

BATLLORI, M. - PUJOL PAYET, I. (2012): «El prefijo a- en la formación de derivados verbales», E. MONTE-
RO CARTELLE (ed.), Actas del VIII Congreso Internacional de Historia de la Lengua Española,
Meubook, Santiago de Compostela, pp. 659-671.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
4

https://admin.dipujaen.es/municipios/Castellar/el-municipio/gastronomia.html
https://admin.dipujaen.es/municipios/Castellar/el-municipio/gastronomia.html
https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002627170&page=37&search=la%20voz%20de%20albacete%20campos%20de%20montiel&lang=es&view=prensa
https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002627170&page=37&search=la%20voz%20de%20albacete%20campos%20de%20montiel&lang=es&view=prensa
https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002627170&page=37&search=la%20voz%20de%20albacete%20campos%20de%20montiel&lang=es&view=prensa
https://www.cervantesvirtual.com/buscador/?q=ayala+manrique
https://vocabolario.atliteg.org/
https://www.hispanicseminary.org/
http://www.lafaziendadeultramar.com


BDTEA = Biblioteca Digital de Textos del Español Antiguo, Hispanic Seminary of Medieval Studies, Madison,
2015, 2017, 2020. https://www.hispanicseminary.org/ [31/07/2024].

BENÍTEZ CLAROS, R. (1959): «Clasificación de los cultismos», Archivum 9: 216-227.

BLANC, N. (1983): «Les stucateurs romains: Témoignages littéraires, épigraphiques et juridiques»,
Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité 95.2: 859-907.

BORK, H. D. (1969): Die Familie von lateinisch quatere im Romanischen, Winter, Heidelberg.

BORMANS, S. (1862): «Le bon métier des tanneurs de la cité de Liége», Bulletin de la Société Liégeoise
de Littérature Wallonne 5.1: 147-481.

BOUCHON, M. (1951): «Latin de cuisine», Archivum Latinitatis Medii Aevi 22.1: 63-76. https://doi.org/
10.3406/alma.1951.2321.

BRANDT, E. (1927): Untersuchungen zum Römischen Kochbuche (Versuch einer Lœsung der Apicius-frage),
Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, Leipzig.

BRÜCH, J. (1912): «Zu Meyer-Lübkes etymologischem Wörterbuch», ZRPh 36.5: 577-585. 

BUSTOS GISBERT, E. DE (1986): La composición nominal en español, Universidad, Salamanca.

BUZZI, S. - CALÀ, I. (2017): «Le ricette cosmetiche nelle enciclopedie mediche tardoantiche», L. LEHMHAUS

- M. MARTELLI (eds.), Collecting Recipes. Byzantine and Jewish Pharmacology in Dialogue,
De Gruyter, Boston - Berlin, pp. 123-146.

CABALLERO, F. (1862): Cosa cumplida… solo en la otra vida. Diálogos entre la juventud y la edad madura,
Mellado, Madrid.

CABRERA MORALES, C. (1992): «Las sibilantes medievales: reflexiones sobre el problema de la desono-
rización», Medievalia 11:1-18. 

CACHO BLECUA, J. M. (2003): Juan Fernández de Heredia, De secreto secretorum, Universidad, Zaragoza. 

CALÀ, I. (2020): «Some Cosmetic Recipes in Medical Texts of Late Antiquity: Treatments for the Face
in the Libri Medicinales of Aetius Amidenus», Meridies. Estudios de historia y patrimonio de
la Edad Media 11: 2-14.

CALERO LÓPEZ DE AYALA, J. L. (1987): Léxico alcarreño conquense: aproximación al estudio etnolingüístico
de la comarca, Diputación, Cuenca.

CAM, M.-TH. (2001): Cetius Faventinus, Abrégé d’architecture privée, Les Belles Lettres, Paris. 

CANO AGUILAR, R. (2008): «Historia interna del español: fonología y sistema gráfico / Interne
Sprachgeschichte des Spanischen: Laut- und Schriftsystem», en G. ERNST et al., Romanische
Sprachgeschichte / Histoire linguistique de la Romania. Ein internationales Handbuch zur
Geschichte der romanischen Sprachen / Manuel international d ’histoire linguistique de la Romania,
3, De Gruyter, Berlin - New York, pp. 3062-3078. 

CARACCIOLO, P. (1608): La gloria del cavallo, Giunti, Ciotti et al., Venetia. 

CARREIRA, A. - CID, J. A. (1990): La vida y hechos de Estebanillo González, 2 vols., Cátedra, Madrid.

CASAS HOMS, J. M. (1962): La gaya ciencia de P. Guillén de Segovia. Transcripción de O. J. Tuulio, 1,
CSIC, Madrid. 

CGL = GOETZ. G. (1888-1923): Corpus Glossariorum Latinorum, 7 vols., Teubner, Lipsiae - Berolini. 

«CHART[R]ES ET PRIVILÉGES de bon métier des Tanneurs de la Cité, Franchise, et Banlieuë de Liége»,
Chartes et priviléges des XXXII bons métiers de la Ville, Cité et Banlieuë de Liége, 2, [Liége],
[1730], pp. 217-299.

CLAVERÍA NADAL, G. (2014): «La etimología en la duodécima edición del DRAE (1884)», M. P. GARCÉS

Gómez et al. (eds.), «Llaneza»: Estudios dedicados al profesor Juan Gutiérrez Cuadrado, Universi-
dade, A Coruña, pp. 279-292.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
5

https://doi.org/10.3406/alma.1951.2321
https://doi.org/10.3406/alma.1951.2321
https://www.hispanicseminary.org/


CNRTL = Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales, CNRS - UMR ATILF - Nancy Université,
2005-. https://cnrtl.fr/ [03/08/2024].

COLONNA, F. (1499): Hypnerotomachia Poliphili, Aldus Manutius, Venetiis.

CONTRERAS MARTÍN, A. - SHARRER, H. L. (2006): Lanzarote del Lago, Centro de Estudios Cervantinos,
Alcalá de Henares.

CORDE = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, Corpus Diacrónico del Español. https://www.rae.es/banco-de-
datos/corde [9/06/2024].

COROMINAS, J. - PASCUAL, J. A. (1984): Diccionario Crítico Etimológico Castellano e Hispánico, 1: A-CA,
2: CE-F, 3: G-MA, Gredos, Madrid [1ª ed.: 1980]. 

COROMINAS, J. - PASCUAL, J. A. (1985): Diccionario Crítico Etimológico Castellano e Hispánico, 4: ME-RE,
Gredos, Madrid [1ª ed.: 1981]. 

COROMINAS, J. (1976): Diccionario crítico etimológico de la lengua castellana, 4 vols., Gredos, Madrid
[3ª reimpr., 1ª ed. 1955-57].

COROMINAS, J. (1980): Diccionari etimològic i complementari de la lengua catalana, 1: A-BL, Barce-
lona, Curial.

COROMINAS, J. (1987): Breve diccionario etimológico de la lengua castellana, Gredos, Madrid [1ª ed.: 1961].

COVARRUBIAS, S. DE (1611): Tesoro de la lengua castellana, o española, Luis Sánchez, Madrid.

CRUZ, J. DE LA (1627): Declaracion de las Canciones, que tratan del exercicio de amor entre el alma,
y el Esposo Christo, Godefredo Schoevarts, Bruselas.

CUADERNOS MANCHEGOS 91, Año III (del 30-3 al 5-4-1987). Biblioteca Virtual de Castilla-La Mancha
(CECLM - UCLM): https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002366184&page=1&
search=&lang=es&view=prensa [20/01/2025].

CUPELLONI, F. (2022): «I ricettari federiciani: appunti di lavoro», ZrP 138(4): 1055-1080. https://doi.org/
10.1515/zrp-2022-0054.

CUPELLONI, F. (2023): «Una tradizione europea: i ricettari federiciani», G. FROSINI - S. LUBELLO (eds.),
L’italiano del cibo, Carocci, Roma, pp. 68-72.

CYRURGIA (1519) = Cyrurgia Guidonis de Cauliaco et Cyrurgia Bruni, Teodorici, Rolandi, Lanfranci, Rogerii,
Bertapalie, B. Venetus de Vitalibus, Venetiis.

DAUZAT, A. (1950): Phonétique et grammaire historiques de la langue française, Larousse, Paris. 

DCVB = ALCOVER, A. M. - MOLL, F. DE B. (1968; 1953): Diccionari Català-Valencià-Balear: inventa-
ri lexicogràfic i etimològic de la llengua catalana, vol. 1: A-ARQ, Moll, Palma de Mallorca, [2ª ed.;
1ª ed.: Alcover, 1930]; vol. 5: ENO-FORM, Miramar, Palma de Mallorca. https://dcvb.iec.cat/
inici.asp [11/10/2024].

DEL VALLE, J. (1996): El trueque s/x en español antiguo: Aproximaciones teóricas, Niemeyer, Tübingen.

DELL = ERNOUT, A. - MEILLET, A. (2001): Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots,
Klincksieck, Paris [reed. de 19594; 1ª ed.: 1932].

DHLE (1933-1936) = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, Diccionario histórico de la lengua española (1933-1936).
https://apps2.rae.es/DH1936.html [07/07/2024].

DHLE (1960-1996) = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, Diccionario histórico de la lengua española (1960-1996).
https://apps2.rae.es/DH.html [07/07/2024].

DÍAZ, L. (1997): La cocina del Quijote, Alianza, Madrid.

DICCIONARIO de la lengua castellana, tomo primero (1726): F. Del Hierro, Madrid.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
6

https://apps2.rae.es/DH.html
https://apps2.rae.es/DH1936.html
https://dcvb.iec.cat/inici.asp
https://dcvb.iec.cat/inici.asp
https://doi.org/10.1515/zrp-2022-0054
https://doi.org/10.1515/zrp-2022-0054
https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002366184&page=1&search=&lang=es&view=prensa
https://ceclmdigital.uclm.es/viewer.vm?id=0002366184&page=1&search=&lang=es&view=prensa
https://www.rae.es/banco-de-datos/corde
https://www.rae.es/banco-de-datos/corde
https://cnrtl.fr/


DIEZ, F. (1853): Etymologisches Wörterbuch der romanischen Sprachen, Marcus, Bonn.

DRAE = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2014), Diccionario de la Lengua Española, Espasa, Madrid.
https://dle.rae.es/ [07/07/2024].

DUTTON, B. (1981): Gonzalo de Berceo, Obras completas V: El sacrificio de la Misa, La vida de Santa Oria,
El martirio de San Lorenzo, Tamesis Books, London.

ECHAVE-SUSTAETA, J. DE (1982): «El Moretum, poema juvenil virgiliano», Anuario de Filología 8: 43-56.

ELIA, P. (1999): Juan de la Cruz, Declaración de las canciones que tratan del ejercicio de amor entre el alma
y el esposo Cristo (Cántico espiritual), Textus, L’Áquila.

ERNST, G. et al. (2008): Romanische Sprachgeschichte / Histoire linguistique de la Romania. Ein interna-
tionales Handbuch zur Geschichte der romanischen Sprachen / Manuel international d ’histoire
linguistique de la Romania, 3, De Gruyter, Berlin - New York. https://doi.org/10.1515/978
3110211412.3.

ESCOBEDO RODRÍGUEZ, A. (2003): Vocabulario almeriense, Universidad, Almería.

ESPARZA TORRES, M. Á. (2009): «Datos editoriales para la investigación de las ampliaciones y correc-
ciones de los diccionarios nebrisenses hasta 1800», RomGG 15.2: 161-186. 

ESPINOSA MEDRANO, J. DE (1662): Apologético en favor de don Luis de Góngora, Juan de Quevedo
y Zárate, Lima.

ESTEVE, J. (1489): Liber elegantiarum, De Paganinis, Venetiis.

FEIJOO, B. J. (1733): Theatro critico (sic) universal, o discursos varios en todo genero (sic) de materias..., 5,
Viuda de Francisco del Hierro, Madrid.

FEW = WARTBURG, W. VON (1922-2002): Französisches Etymologisches Wörterbuch. Eine Darstellung des
galloromanischen Sprachschatzes, 25 vols., Klopp et al., Bonn - Leipzig - Basel. https://lec-
teur-few.atilf.fr/index.php/site/index [20/12/2024].

FORCELLINI, E. (1965): Lexicon totius Latinitatis, 3: L-Q, secunda impressio anastatice confecta quartae
editionis aa. 1864-1926, A. Forni, Bononiae.

FOUCHÉ, P. (1929): «Études de philologie hispanique», Revue hispanique: recueil consacré à l’étude des
langues, des littératures et de l’histoire des pays castillans, catalans et portugais 77.171: 1-171.

FOUCHÉ, P. (1958): Phonétique historique du français, II: Les voyelles, Klincksieck, Paris. 

FRADEJAS RUEDA, J. M. (1987): Moamín. Libro de los animales que cazan (Kitāb al-Ŷawariḥ), prólo-
go original M. ALVAR, Casariego, Madrid.

FRAGO GRACIA, J. A. (1983): «El reajuste fonológico del español moderno en su preciso contexto his-
tórico: Sobre la evolución /š, ž/ > /x/», E. ALARCOS LLORACH et al. (eds.), Serta philologica
F. Lázaro Carreter natalem diem sexagesimum celebranti dicata I: Estudios de lingüística y lengua
literaria, Cátedra, Madrid, pp. 219-230.

FRAGO GRACIA, J. A. (1985): «Valor histórico de las alternancias grafémicas en los fonemas del orden
velar», RFE 65.3/4: 273-304.

FREYLAS, A. DE (1606): Conocimiento, curacion, y preservacion (sic) de la peste, Díaz de Montoya, Jaén.

GARCÍA DE DIEGO, V. [1955]: Diccionario etimológico español e hispánico, S.A.E.T.A, Madrid, s.a.

GARCÍA DE DIEGO, V. (1961): Gramática histórica española, Gredos, Madrid.

GARCÍA HERNÁNDEZ, B. (1978): «Relaciones clasemáticas en el sistema preverbial latino», SPhS 1: 147-158.

GARCÍA HERNÁNDEZ, B. (1980): Semántica estructural y lexemática del verbo, Avesta, Reus.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
7

https://lecteur-few.atilf.fr/index.php/site/index
https://lecteur-few.atilf.fr/index.php/site/index
https://doi.org/10.1515/9783110211412.3
https://doi.org/10.1515/9783110211412.3
https://dle.rae.es/


GARCÍA MATEOS, R. (2022): Comer, beber y contar: historias arrimadas a la cocina de la necesidad, Arola,
Tarragona.

GARCÍA RODRÍGUEZ, J. C. (2017): La cocina sanluqueña: historia, modos y sabores, Almuzara, Córdoba.

GARCÍA SOLALINDE, A. (1922): Berceo, I: Milagros de Nuestra Señora, Ediciones de La Lectura, Madrid.

GARCÍA TURZA, C. (1992): «Gonzalo de Berceo, Los Milagros de Nuestra Señora», en I. URÍA (coord.),
Gonzalo de Berceo, Obra completa, edición: B. DUTTON - A. RUFFINATTO - P. TESAURO - I. URÍA

- G. GARCÍA TURZA - G. ORDUNA - N. SALVADOR - P. M. CÁTEDRA - M. GARCIA; estudios:
E. ALARCOS LLORACH et al., Espasa-Calpe, Madrid, pp. 553-795.

GÁZQUEZ EXPÓSITO, A. - GUIL MATARÍN, E. M. (2008): «Patrimonio gastronómico de la Alpujarra»,
A. GARCÍA LORCA - A. S. MATARÍN GUIL (eds.), La Alpujarra oriental. La gran desconocida,
Universidad, Almería, pp. 85-94.

GDLI = BATTAGLIA, S. (1995): Grande Dizionario della Lingua Italiana, 7 (GRAV-ING) (19721); 14
(PARA-PY) (19881), UTET, Torino. https://www.gdli.it/ [13/09/2024].

GÓMEZ AGUADO, E. (1992): Francisco del Rosal, Diccionario etimológico: Alfabeto primero de origen
y etimología de todos los vocablos originales de la lengua castellana, CSIC, Madrid.

GÓMEZ ARAGÓN, A. (2008): «Informe previo Comarca Sierra de Segura (Jaén)», Atlas del patrimonio
inmaterial de Andalucía, Junta de Andalucía, [s. l.], https://repositorio.iaph.es/bitstream/1-
1532/332109/1/ATLAS_FASE0_COMARCA_45_SIERRADESEGURA_INFOR-
ME_COMARCAL_PREV.pdf [02/09/2024].

GÓMEZ CAMACHO, A. (1992): El culto sevillano de Juan de Robles, Universidad, Sevilla.

GONZÁLEZ DE HEREDIA, F. (2015): El estado de las gastronomías. Su historia y las recetas de antes y de siempre,
Nobel, Oviedo.

GONZÁLEZ TURMO, I. (1997): Comida de rico, comida de pobre. Evolución de los hábitos alimenticios
en el Occidente andaluz (siglo XX), Universidad, Sevilla [2ª ed., 19951].     

GRACIÁN, B. (1657): El Criticón, tercera parte. En el invierno de la vejez, De Val, Madrid.

GRADIT = DE MAURO, T. (1999-2007): Grande Dizionario Italiano dell’Uso, 6 vols. + 2 suppl., UTET,
Torino (vol. 5 [POM-SE], 1999-2000).

GRANDGAGNAGE, CH. - SCHELER, A. (1980): Dictionnaire Étymologique de la langue wallonne, Suite
et fin du tome II, Librairie Européenne C. Muquardt, Bruxelles («Glossaire de l’ancien wallon»,
pp. 545-646).

GREER, M. R. (2000): P. Calderón de la Barca, Basta callar, Dovehouse, Ottawa.

GREGORIO ARRIAGA, C. DE (2016): Costumbres y Cocina Manchega, Biblioteca de Autores Manchegos,
Diputación, Ciudad Real [2ª ed.].

GREWE, R. - SOBERANAS, A.-J. - SANTANACH (2009): Llibre de Sent Soví. Llibre de totes maneres de potatges
de menjar. Llibre de totes maneres de confits, Barcino, Barcelona.

GROCOCK, CH. - GRAINGER, S. (2006): Apicius: a Critical Edition With An Introduction and An English
Translation of the Latin Recipe Text Apicius, Prospect Books, Totnes.

HAMLIN, C. M. (2018): «La configuración tipológica de “La abadesa preñada” de Berceo y su relación
con la tradición apócrifa», RFE 98.2: 371-396. https://doi.org/10.3989/rfe.2018.013.

HERRERA, G. A. DE (1513): Obra de agricultura, Guillén de Brocar, Alcalá de Henares.

HERRERA, M. T. - SÁNCHEZ, M. N. (2000): Anónimo, Libro de los caballos, Universidad, Salamanca.

HERRERA, M. T. (2015): Teodorico Borgognoni, Cirugía, (Granada, Universitaria, BHR/Caja MS-1-033),
en BDTEA: Textos Médicos Españoles. https://www.hispanicseminary.org/.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
8

https://www.hispanicseminary.org/
https://doi.org/10.3989/rfe.2018.013
https://repositorio.iaph.es/bitstream/11532/332109/1/ATLAS_FASE0_COMARCA_45_SIERRADESEGURA_INFORME_COMARCAL_PREV.pdf
https://repositorio.iaph.es/bitstream/11532/332109/1/ATLAS_FASE0_COMARCA_45_SIERRADESEGURA_INFORME_COMARCAL_PREV.pdf
https://repositorio.iaph.es/bitstream/11532/332109/1/ATLAS_FASE0_COMARCA_45_SIERRADESEGURA_INFORME_COMARCAL_PREV.pdf
https://www.gdli.it/


JONCKBLOET, W. J. A. (1854): Guillaume d’Orange. Chansons de geste des XIe et XIIe siècles, I, Nyhoff, La Haye.

JUD, J. (1925): «Problèmes de géographique linguistique romane», RLiR 1: 181–236. 

JULIÁ MARTÍNEZ, E. (1951): Jacinto Alonso Maluenda I: Cozquilla del gusto, CSIC, Madrid.

KASTEN, L. A. - NITTI, J. J. - JONXIS-HENKEMANS, W. (2015): Estoria de España II, BDTEA: Obra en prosa
de Alfonso X El Sabio. https://www.hispanicseminary.org/.

LAZAR, M. (1965): Almerich, Arcidiano de Antiochia, La fazienda de Ultra Mar. Biblia romanceada et
itinéraire biblique en prose castillane du XII E siècle, Universidad, Salamanca.

LEI = PFISTER, M. (1987): Lessico Etimologico Italiano, II9 (albus - apertura), Reichert, Wiesbaden
(LEI Digitale: https://online.lei-digitale.it/ [04/08/2024]).

LESCURE BERUETE, L. F. (2005): Diccionario gastronómico. Términos, refranes, citas y poemas, Vision Net,
Madrid.

LEW = WALDE, A. - HOFMANN, J. B. (1938): Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, Erster Band: A-L,
C. Winter, Heidelberg.

LIECHTENHAN, E. - NIEDERMANN, M. (1968): Marcelli De medicamentis liber, J. KOLLESCH - D. NICKEL,
(trads.), 2 vols., Teubner, Berlin (CML V).

LITTLEFIELD, M. (1983): Biblia romanceada I.I.8. The 13th Century Spanish Bible Contained in Escorial
MS I.I.8, en BDTEA: Textos bíblicos españoles. https://www.hispanicseminary.org/.

LITTRÉ, E. (1873): Dictionnaire de la langue française, 1: A-C, Hachette, Paris. https://www.littre.org/
[22/11/2024].

LLOYD, P. M. (1993): Del latín al español. I: Fonología y morfología históricas de la lengua española. Versión
española de Adelino Álvarez Rodríguez, Gredos, Madrid.

LÓPEZ VILLAR, R. (2013-): Enciclopedia de las Gastronomías Tradicionales Españolas. https://defuegos-
ybrasas.blogspot.com/?m=0 [01/09/2024].

LÓPEZ VILLAR, R. (2023): «Confieso que he pecado (VI): los ajos», Plazabierta, 15/07/2023.
https://plazabierta.com/confieso-que-he-pecado-vi-los-ajos/ [01/09/2024].

LÓPEZ VILLAR, R. (2024): «Del ajoarriero al atascaburras: respuesta a Rosa Tovar», Plazabierta,
02/09/2024. https://plazabierta.com/del-ajoarriero-al-atascaburras-respuesta-a-rosa-tovar/
[02/09/2024].

LSJ = LIDDELL, H. G. - SCOTT, R. - JONES, H. S. - MCKENZIE, R. (1996): A Greek-English Lexicon, with
a Revised Supplement [9ª ed.], Clarendon Press, Oxford.

LUJÁN, N. - PERUCHO, J. (2003): El libro de la cocina española. Gastronomía e historia, Tusquets, Barce-
lona [19701].

LUONGO, S. (2023): «Dal miraculum al milagro: La abadesa preñada di Gonzalo de Berceo», Carte
Romanze 11/1: 65-102.

MALKIEL, Y. (1945): «The Etymology of Hispanic que(i)xar», Language 21.3: 142-183.

MARCET RODRÍGUEZ, V. J. (2010): «De nuevo sobre los usos y valores de la grafía h en la escritura
medieval leonesa», M. T. ENCINAS MANTEROLA et al. (eds.), Ars Longa. Diez años de AJIHLE,
1, Voces del Sur, Buenos Aires, pp. 63-80.

MARDEN, CH. C. (1928): Cuatro poemas de Berceo (Milagros de la iglesia robada y de Teófilo, y vidas
de santa Oria y de san Millán). Nuevo manuscrito de la Real Academia Española, Hernando,
Madrid (RFE, Anejo IX).

MARDEN, CH. C. (1929): Berceo. Veintitrés milagros. Nuevo manuscrito de la Real Academia Española,
Hernando, Madrid (RFE, Anejo X).

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

8
9

https://plazabierta.com/del-ajoarriero-al-atascaburras-respuesta-a-rosa-tovar/
https://plazabierta.com/confieso-que-he-pecado-vi-los-ajos/
https://defuegosybrasas.blogspot.com/?m=0
https://defuegosybrasas.blogspot.com/?m=0
https://www.littre.org/
https://www.hispanicseminary.org/
https://online.lei-digitale.it/
https://www.hispanicseminary.org/


MARDEN, CH. C. (1930): «Berceo’s Martirio de San Lorenzo, from an Unpublished Manuscript»,
PMLA 45: 501-515.

MARINER BIGORRA, S. (1976): Latín vulgar, I, UNED, Madrid.

MARTELLOTTI, A. (2005): I ricettari di Federico II. Dal Meridionale al Liber de coquina, Olschki, Firenze.

MARTÍN, J.-L. - LINAGE CONDE, A. (1987): Religión y sociedad medievales. El catecismo de Pedro de Cuéllar
(1325), Junta de Castilla y León, Salamanca. 

MENÉNDEZ PIDAL, R. (1920): «Notas para el léxico románico», RFE 7: 1-36.

MENÉNDEZ PIDAL, R. (1980): Orígenes del español. Estado lingüístico de la Península Ibérica hasta el siglo XI

[9ª ed.], Espasa, Madrid (1ª ed.: 1926).

MENÉNDEZ PIDAL, R. (1994): Manual de gramática histórica española [22ª ed.], Espasa-Calpe,
Madrid [19041].

MESEGUER FERNÁNDEZ, J. (1963 - 1964): Diálogos familiares de la agricultura cristiana, 5 vols., Atlas,
Madrid.

MICHA, A. (1978-1983): Lancelot, roman en prose du XIII e siècle, 9 vols., Droz, Genève.

MINSHEU, J. (1617): Vocabularium Hispanicolatinum et Anglicum copiosissimum…, I. Browne, London
(15991).

MLW = Mittellateinisches Wörterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert, Beck, München, 1959-.
https://www.woerterbuchnetz.de/MLW?lemid=B02102 [31/07/2024]. 

MORENO MORENO, M. A. (2007): Diego de Guadix. Diccionario de arabismos. Recopilación de algunos
nombres arábigos, Universidad, Jaén. 

MORIN, Y. CH. (2008): «Histoire interne du français: Histoire des systèmes phonique et graphique
du français», en G. ERNST et al., Romanische Sprachgeschichte / Histoire linguistique de la Roma-
nia. Ein internationales Handbuch zur Geschichte der romanischen Sprachen / Manuel internatio-
nal d ’histoire linguistique de la Romania, 3, De Gruyter, Berlin - New York, pp. 2907-2926.

MOUSSY, C. (2005): La composition et la préverbation en latin (Lingua Latina 8), Presses de l’Université
Paris-Sorbonne, Paris.

MULON, M. (1971): «Deux traités inédits d’art culinaire médiéval», Bulletin philologique et historique
(jusqu’à 1610) du Comité des Travaux historiques et scientifiques. Année 1968, 1, Bibliothèque
Nationale, Paris, pp. 369-435. 

NEBRIJA, E. A. DE (1495?): Vocabulario español-latino (dictionum hispanarum in latinum sermonem transla-
tio), Salmanticae.

NEBRIJA, E. A. DE (1581): Dictionarium. Ex Hispaniensi in Latinum sermonem Aelio Antonio Nebrissensi
interprete, Nepotis sui diligentia nunc permultis demum vocibus, locutionumque formulis locuple-
tatum, A. A. Nebrissensis, Antiquariae. 

NTLLE = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, Nuevo tesoro lexicográfico de la lengua española, https://www.rae.es/
obras-academicas/diccionarios/nuevo-tesoro-lexicografico-0 [26/06/2024].

NÚÑEZ DE ORIA, F. (1572): Aviso sanidad, Cusin, Madrid.

OLSON, K. (2009): «Cosmetics in Roman Antiquity: Substance, Remedy, Poison», Classical World 102.3:
291-310.

PALACIOS SOLER, R. (1987): «Caracterización del habla de la Sierra del Segura», Al-Basit. Revista de Estudios
Albacetenses 21: 97-131.

PASCUAL PLA, J. L. (1986): La circulación monetaria en el reino de Valencia, 1220-1270, Ayuntamiento,
Vinaròs. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

9
0

https://www.rae.es/obras-academicas/diccionarios/nuevo-tesoro-lexicografico-0
https://www.rae.es/obras-academicas/diccionarios/nuevo-tesoro-lexicografico-0
https://www.woerterbuchnetz.de/MLW?lemid=B02102


PELÁEZ, E. (2024): «Ajopollo, el majado con historia para hacer mil platos en un pispás», El País. El Comi-
dista, 20/01/2024. https://elpais.com/gastronomia/el-comidista/2024-01-20/ajopollo-el-maja-
do-con-historia-para-hacer-mil-platos-en-un-pispas.html [08/09/2024].

PÉREZ DE URBEL, J. (1930): «Manuscritos de Berceo en el Archivo de Silos», Bull. Hisp. 32.1: 5-15.

PHARIES, D. - FISCHER-DORANTES, E. (2024): Diccionario etimológico e histórico de los prefijos de la lengua
española, De Gruyter, Berlin - Boston.

PIEL, J. M. (1950): «Apontamentos de etimologia portuguesa», AIL 4: 228-236.

PINEDA, J. DE (1589): Primera parte de los treynta y cinco dialogos familiares de la agricultura Christiana ...,
Adurça y López, Salamanca. 

PORCEL LÓPEZ, E. (2012): Cocina granadina de siempre, Vita Brevis, [s. l.]. 

PRADO PASTOR, I. (1974): Crónica agustina de Bernardo de Torres, 1, Universidad Nacional Mayor de
San Marcos, Lima.

PRIEBSCH, J. (1895): «Altspanische Glossen», ZrP 19.1: 1-40.

QUESADA, F. (2017): Las cosas claras y el chocolate espeso: Historias, curiosidades y anécdotas gastronó-
micas, Cultiva Libros, Madrid.

RAMONEDA, A. (1980): Gonzalo de Berceo. Signos que aparecerán antes del Juicio Final. Duelo de la Virgen.
Martirio de San Lorenzo, Castalia, Madrid.

RECASENS I VIVES, D. (2017): Fonètica històrica del català (Biblioteca Filològica 80), Institut d’Estudis
Catalans, Barcelona. 

RÉGNIER, C. (2007): Aliscans. Présentation et notes de J. SUBRENAT. Traduction revue par A. et J. SUBRENAT,
Champion, Paris, 2007.

REIFFERSCHEID, A. - WISSOWA, G. (1890): Quinti Septimi Florentis Tertulliani Opera, CSEL 20, 1,
F. Tempsky - G. Freytag, Pragae - Vindobonae - Lipsiae. 

REW = MEYER-LÜBKE, W. (1911): Romanisches Etymologisches Wörterbuch, Winter, Heidelberg.

RIBBECK, O. (1868): P. Vergili Maronis Opera, IV: Appendix Vergiliana, Teubner, Lipsiae. 

RÍOS, A. (1986): «Garlic: a Kitchen Amulet», T. JAINE (ed.), Oxford Symposium on Food and Cookery 1984
& 1985: Cookery: Science, Lore and Books. Proceedings, Prospect Books, London, pp. 162-174.

RODRÍGUEZ-NAVAS Y CARRASCO, M. (1918): Diccionario General y Técnico Hispanoamericano, Centro
de Cultura Hispanoamericana, Madrid.

RUIZ GIJÓN, R. (1965): «Estudio de la alimentación de los trabajadores españoles», Anales RANM
82.3: 401-409.

SAAVEDRA FAJARDO, D. - NUÑEZ DE CASTRO, A. (1678): Corona Gothica, Castellana y Austriaca, Parte
segunda, Juan Bautista Verdussen, Amberes.

SACHS, G. (1936): El libro de los caballos. Tratado de albeitería del siglo XIII, Centro de Estudios Históricos,
Madrid (Revista de Filología Española: Anejo XXIII).

SALAS BARBADILLO, A. G. DE (1635): Coronas del Parnaso y Platos de las Musas, Imprenta del Reino, Madrid.

SAN MARTÍN MONTILLA, C. - RAMOS LIZANA, M. (1997): Con pan, aceite y vino. La tríada mediterrá-
nea a través de la historia, GEU, Granada.

SÁNCHEZ PRIETO, P. (2002a): Alfonso X, General Estoria, Quinta parte, Universidad, Alcalá de Henares.

SÁNCHEZ PRIETO, P. (2002b): Alfonso X. Estoria de Espanna que fizo el muy noble rey don Alfonsso, fijo
del rey don Fernando et de la reyna donna Beatriz, Universidad, Alcalá de Henares.

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

9
1

https://elpais.com/gastronomia/el-comidista/2024-01-20/ajopollo-el-majado-con-historia-para-hacer-mil-platos-en-un-pispas.html
https://elpais.com/gastronomia/el-comidista/2024-01-20/ajopollo-el-majado-con-historia-para-hacer-mil-platos-en-un-pispas.html


SANTANACH, J. - BARRIERAS, M. - RIERA, A. - BANEGAS, R. A. (2014): Llibre de Sent Soví, Barcino,
Barcelona.

SANTANACH, J. - BARRIERAS, M. - RIERA, A. - FUNDACIÓ ALÍCIA (2015): Llibre d’aparejar de menjar,
Barcino, Barcelona.

SCHNEIDER, I. G. (1808): Marci Vitruvii Pollionis de architectura libri decem, Tomus tertius commen-
tariorum partem posteriorem tenens, G. J. Göschen, Lipsiae.

SCONOCCHIA, S. (2020): Scribonii Largi Compositiones, De Gruyter, Berolini (CML II.1).

STOTZ, P. (1996): Handbuch zur lateinischen Sprache des Mittelalters, 3: Lautlehre, C. H. Beck, München.

TALLGREN, O. J. (1907): La Gaya o consonantes de Pero Guillén de Segovia, Manuscrito inédito del siglo XV.
Estudios sobre La Gaya de Segovia, tesis doctoral, Kirjapaino-Osakeyhtiö Sana, Helsinki.

TDHLE = REAL ACADEMIA ESPAÑOLA, Tesoro de los diccionarios históricos de la lengua española:
https://www.rae.es/tdhle/ [15/11/2024].

TESAURO, P. (1971): Gonzalo de Berceo, Martirio de San Lorenzo, Liguori, Napoli.

ThlL = 1900-, Thesaurus linguae Latinae, Bayerische Akademie der Wissenschaften, Teubner - Saur
- De Gruyter, Stuttgart - Leipzig - München - Berlin.

THOMAS, B. E. (1937): A Concordance to the Works of Gonzalo de Berceo, 1 [tesis doctoral], University
of Wisconsin, Madison. 

THOMAS, F. (1938): Recherches sur le développement du préverbe latin ad-, Klincksieck, Paris.

TORO Y GISBERT, M. DE (1920): «Voces andaluzas (o usadas por autores andaluces) que faltan en el
diccionario de la Academia Española», Rev. Hisp. 49: 313-647.

TORRES, J. (1996): «Alear, aleación, lex y otros términos conexos en la Romania medieval», Revista de
lenguas y literaturas catalana, gallega y vasca 5: 129-150.

TREVIÑO, S. N. (1936): «Versos desconocidos de una comedia de Calderón», PMLA 52: 682-704.

TURNÈBE, A. (1604): Aduersariorum libri XXX in quibus variorum auctorum loca intricata explicantur,
obscura dilucidantur, et vitiosa restituuntur, Petrus Quercetanus, Aureliopoli.

URÍA, I. (coord.) (1992): Gonzalo de Berceo, Obra completa, edición: B. DUTTON - A. RUFFINATTO -
P. TESAURO - I. URÍA - G. GARCÍA TURZA - G. ORDUNA - N. SALVADOR - P. M. CÁTEDRA

- M. GARCIA; estudios: E. ALARCOS LLORACH et al., Espasa-Calpe, Madrid.

VAAN, M. DE (2008): Etymological Dictionary of Latin and the Other Italic Languages, Brill, Leiden -
Boston (Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series 7).

VÄÄNÄNEN, V. (1985): Introducción al latín vulgar, Gredos, Madrid (trad. esp.; 19681).

VAL ÁLVARO, J. F. (1999): «La composición», I. BOSQUE - V. DEMONTE (dirs.), Gramática descripti-
va de la lengua española, 3: Entre la oración y el discurso. Morfología, RAE, Espasa, Madrid,
pp. 4757-4842.

VEGA, L. A. DE (1967): Guía gastronómica de España, Editora Nacional, Madrid [2ª ed.].

WASZINK, J. H - WINDEN, J. C. M. VAN (1987): Tertullianus. De idolatria, Brill, Leiden.

ZEROLO, E. et al. (1895): Diccionario enciclopédico de la le lengua castellana, I: A-G, Garnier, París.

ZINK, G. (1986): Phonétique historique du français. Manuel pratique, PUF, Paris. 

FO
R

TV
N

AT
A

E,
 N

º 
41

; 
20

25
 (1

), 
P

P.
 1

59
-1

92
 1

9
2

https://www.rae.es/tdhle/


Guus KROONEN (ed.), Sub-Indo-European Europe,
De Gruyter, Berlin/Boston, 2024, 438 pp.

Las raíces lingüísticas del territorio euro-
peo y asiático occidental continúan siendo obje-
to de intenso debate en la actualidad. Esto se debe
a la multiplicidad de posturas que existen acerca
de los procesos de indoeuropeización de estas
áreas tras la paulatina desintegración del núcleo
indoeuropeo desde su Urheimat en las estepas
rusas, así como al prácticamente absoluto descono-
cimiento en lo que respecta a los pueblos y lenguas
antiguas que finalmente fueron sustituidos por los
indoeuropeos. No obstante, desde hace varios
siglos en nuestra disciplina se han llevado a cabo
de manera ininterrumpida intentos de recrear la
situación lingüística previa a la llegada de aquellos,
partiendo, naturalmente, del léxico, la morfo-
logía o la onomástica que ha quedado fosiliza-
da en los dialectos históricos. Buen ejemplo de
ello son los estudios sobre el sustrato pregriego,
la lengua –o más bien las lenguas– que se habría
hablado en la península balcánica en la Edad de
Bronce temprana cuando los hablantes de proto-
griego irrumpieron en escena (sobre esto, vid.
Meester, 283-300 en este mismo volumen). 

La situación en otras familias lingüísticas del
indoeuropeo es sin duda más opaca, sea porque
su documentación es más tardía, sea por la ausen-
cia de testimonios histórico-arqueológicos que
nos informen acerca de la prehistoria de sus zonas
de implantación. Tal es el caso de las lenguas
germánicas, receptoras de un gran volumen de
préstamos de lenguas de sustrato desconocidas
hasta la fecha, de la rama goidélica, cuya llegada
a Irlanda sigue siendo discutida debido a incon-
gruencias surgidas de los estudios arqueológicos,
lingüísticos y genéticos, o de las diferentes lenguas

europeas –principalmente occidentales– y medi-
terráneas que no solo interactuaron entre sí inten-
samente durante la oscuridad de la Edad de los
Metales, sino que probablemente también den
cuenta de estas relaciones multidireccionales en
su vocabulario no heredado.

El presente libro colectivo coordinado por
G. Kroonen pretende abordar la cuestión de la
indoeuropeización de Europa y de otras zonas
adyacentes desde la óptica del sustrato lingüísti-
co, es decir, mediante la identificación y análisis
del material proveniente de estratos lingüísticos
anteriores en las diferentes ramas indoeuropeas
–aunque no solo–. Kroonen y el resto de los auto-
res acometen esta empresa, bajo nuestro punto
de vista, con evidente éxito y, sin duda, cada capí-
tulo arroja nueva luz sobre el contexto prehistó-
rico de Europa y parte de Asia. La organización
y el contenido de la obra son expuestos a conti-
nuación.

En la Parte I (3-36), Kroonen da a conocer
conacierto elmarco metodológicocomún emplea-
do en las diversas investigaciones, así como apor-
ta las referencias bibliográficas más relevantes de
las dos últimas centurias que han abordado la
indoeuropeización y estratificación lingüística de
la Europa y Asia preindoeuropeas. Los criterios
no formales para la detección de préstamos prehis-
tóricos utilizados son 1) la ausencia de acuerdo en
una etimología indoeuropea, 2) la distribución
geográfica y 3) la pertenencia a determinados
campos léxicos(i.e.alimentación, fauna, flora, cultu-
ra material, metalurgia…) (esta sección es amplia-
da más tarde por Simon [352-354]). Y, por otro
lado, aquellos formales se basan en la presencia de
rasgos morfológicos, fonológicos o fonotácticos
no indoeuropeos y la correspondencia irregular

M
A

R
C

O
S

 M
ED

R
A

N
O

 D
U

Q
U

E 
/ 

R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
9

3

RECENSIONES

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons (Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional)
(CC BY-NC-ND 4.0)

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


de sonidos en las distintas lenguas para una misma
palabra con (quasi)idéntico significado (como
puede ser el caso del término para acebo, común
a lenguas de diversa filiación lingüística: a.ir.
cuilenn, br. kelastren, a.a.a. hulis, eus. gorosti, gr.
κήλαστρος, sard. golóstrietc.).Resulta tambiénrele-
vante mencionar el pertinente caveat que Kroonen
incluye en esta introducción a la hora de discri-
minar los préstamos de sustrato de los Wander-
wörter o palabras errantes. Estas últimas se dife-
rencian con gran dificultad de los anteriores dado
que rara vez nos es conocida la historia lingüísti-
ca de unpréstamode sustrato.Con todo, en ocasio-
nes se pueden aducir motivos semánticos y arqueo-
lógicos para militar en favor de una naturaleza de
Wanderwort, como en el caso de protogermánico
*bl īu̯a- y gr. μόλυβδος ‘plomo’, ya que la arqueo-
logía data la domesticación de este metal en época
posterior a la dialectalización del grupo indoeuro-
peo, por lo que un préstamo de una lengua común
de sustrato es altamente improbable (Kroonen,
2013: 69).

Los restantes cuatro bloques están divididos
geográficamente. La Parte II (29-64) se ocupa del
noreste y el este europeos, concretamente A. Jakob
explora tres ornitónimos comunes a las lenguas
bálticas y eslavas (a saber, los términos para palo-
ma, cisne y oriol) recuperando así los trabajos del
lingüista esloveno K. Oštir (especialmente el de
1930), quien fue pionero en los estudios de sustra-
to en Europa y defensor de la hipótesis de la macro-
familia lingüística alarodiana –todavía hoy alta-
mente controvertida–; mientras que R. Matasović
valora la posibilidad de atribuir un origen de sustra-
to a un grupo de dendrónimos protoeslavos que
incumplen las restricciones básicas de fonotaxis
aceptadas para el indoeuropeo (i.e. la presencia
de /ă/ cuando no procede de *h2e, patrones de
apofonía irregulares [i /u con e /o /a], alternancia
entre oclusivas sonoras y sordas etc.), como son
*grabrъ ‘carpe’, *jьlmъ ‘olmo’ (voz tratada más
adelante en este mismo volumen por van Sluis
[84-85], con conclusiones similares) o *jálovьcь
‘enebro’. 

En segundo lugar, la Parte III (67-202) vuelve
la atención hacia Europa central y occidental. En
estos tres capítulos se investiga la prehistoria de las

lenguas célticas abordando diversas problemáticas
y tomando en buena medida los diccionarios eti-
mológicos más modernos como punto de partida
(de Vaan, 2008, Matasović, 2009 y sus corrigenda
de2011,Derksen,2008 yBeekes, 2010 y Kroonen,
2013). Aquí P. S. van Sluis y A. R. Jørgensen
tratan asuntos de corte morfológico tanto en los
dialectos continentales como insulares que bien
podrían delatar un posible origen no indoeuro-
peo: e.g. las alternancias en la estructura conso-
nántica, en el timbre vocálico, en la derivación
primaria o en la prefijación, refiriendo así a la teo-
ría del sustrato avídico o lengua de los ornitónimos
propuesta por Schrijver (1997, 2001). Además, se
valen tangencialmente de la lingüística románi-
ca al emplear material de lenguas romances que
no se ha transmitido en la documentación antigua,
pero que igualmente posee fuerza probatoria para
sus hipótesis. En el tercer capítulo, D. Stifter siste-
matiza escrupulosamente los indicios formales
que podrían dar cuenta de las realidades lingüísti-
cas con las que se toparon los hablantes de goidé-
lico en la Edad de Hierro. Algunos de ellos son:
la presencia de /p/ (a.ir. petta ‘mascota’, prapp
‘rápido’, pluc ‘masa redonda’), de /f/ intervocáli-
ca sin etimología indoeuropea clara (cuando no
proviene de la infrecuente secuencia -su̯-; cf. a.ir.
bréife ‘anillo’ cufar ‘pierna’), de sonidos gemina-
dos –aunque a este tema le había dedicado ya ante-
riormente un extenso artículo (2023)– o del sufi-
jo -sk-, de oscuro origen y añadido sobre bases
hipotéticamente no nativas (como en PC *tasko-
‘tejón’, a.ir. blesc ‘prostituta’, blóesc ‘concha’ etc.).
Por norma general, estas formas no habían sido
incluidas en las obras etimológicas de Matasović
(2009, 2011).

En la Parte IV (205-332) encontramos diver-
sas aproximaciones al complejo lingüístico del
Mediterráneo en toda su extensión. De oeste a este,
C. Swanenvleugel estudia las marcas morfológicas
prefijales identificables en el sustrato de la lengua
sarda, que pertenecerían a lo que tradicionalmen-
te se ha denominado paleosardo o nurágico. Luego
A. Widman, partiendo de un estudio clásico de
Chantraine (1933), explora la existencia de un
posible sufijo velar preindoeuropeo *-ik-/*-ek-
que habría confluido con otros sufijos nativos

M
A

R
C

O
S

 M
ED

R
A

N
O

 D
U

Q
U

E 
/ 

R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
9

4



de la protolengua; mientras que L. Meester
y G. Kroonen abordan desde distintas perspecti-
vas la consabida cuestión del sustrato pregriego.
El primero de ellos aboga por definir el pregriego
no como una única lengua de sustrato, sino como
un haz de lenguas distintas y cronológicamente
separadas. Este hecho se corresponde indudable-
mente mejor con los datos que actualmente se
manejan en las disciplinas de contacto lingüísti-
co, historia de la lengua y sociolingüística. Por su
parte, Kroonen revisa y critica la nutrida bibliogra-
fía previa que ha estudiado el conocido sufijo -νθ-
hallado en nombres comunes (ἄψινθος ‘carcoma’,
ὑάκινθος ‘jacinto’, κήρινθος ‘pan de abeja’ etc.),
pero mayoritariamente en topónimos (gen.sg.
Τίρυνθος, Ζάκυνθος, Ἀράκυνθος etc.), ya iden-
tificado desde el s. XIX como pregriego. 

El último bloque, la Parte V (335-403), está
dedicado al territorio de transición entre Europa
y Asia: Anatolia y el Cáucaso. La primera de las
contribuciones es aquella de R. Thorsø, quien estu-
dia los términos armenios en los que se detecta
una alternancia entre diptongo y monoptongo
como síntoma de un origen de sustrato (aṙowoyt
‘alfalfa’, artoyt ‘alondra’, k ᶜowpič ‘halcón’ etc.).
En la segunda, Z. Simon contempla las posibles
lenguas de sustrato compartidas entre la rama
anatolia y otras familias indoeuropeas. El núme-
ro de términos candidatos a ser etimologizados
como tal es comprensiblemente bajo o incluso
nulo (quizás hit. alanza(n)- ‘árbol, madera de
árbol’, car. γίσσα ‘piedra’ o hit. tašku(i)- ‘hueso
del muslo’), dada la pronta escisión del grupo
anatolio del núcleo indoeuropeo y dejando a un
lado por cuestiones metodológicas aquellos présta-
mos que parecen haberse trasmitido por vía areal
(i.e. hallados también en griego, armenio o traco-
frigio). Por último, P. Schrijver indaga en la histo-
ria lingüística de la palabra camello (< lat. camēlus
< gr. κάμηλος) hasta sus presuntos orígenes semí-
ticos. Schrijver concluye prudentemente que un
préstamo directo de una lengua semítica es implau-
sible, habida cuenta del resultado sordo de la velar
sonora en Anlaut (< heb. gāmāl, así como descar-
ta la intervención de una lengua anatolia o feni-
cia). Por ello, sugiere una génesis caucásica orien-
tal, acaso de una lengua nakh.

Finalmente, como colofón se encuentra un
práctico índice analítico de aquellas formas ana-
lizadas a lo largo del libro agrupadas por clasifi-
cación lingüística. 

En conclusión, como hemos observado, este
exhaustivo recorrido por la realidad lingüística
prehistórica de Europa y Asia occidental abarca
sistemáticamente todos los puntos cardinales de
su extensión territorial, siguiendo un orden norte,
oeste, sur y este, y abre nuevas vías de investiga-
ción que tratarán de desentrañar los misterios de
la indoeuropeización y de las relaciones lingüís-
ticas entre los distintos grupos humanos de la Edad
de los Metales. No cabe duda de que cada capítu-
lo ha abordado los posibles términos de sustrato
con la meticulosidad y rigor propios del método
histórico-comparativo, evitando en todo momen-
to explicar obscura per obscuriora dentro de los lími-
tes que una empresa científica como esta permite.  

BIBLIOGRAFÍA 

BEEKES, R. S. P. (2010): Etymological Dictionary of Greek,
Brill, Leiden.

CHANTRAINE, P. (1933): La formation des noms en grec
ancien, Librairie Ancienne Honoré Champion,
Paris.

DERKSEN, R. (2008): Etymological Dictionary of the
Slavic Inherited Lexicon, Brill, Leiden. 

KROONEN, G. J. (2013): Etymological Dictionary of
Proto-Germanic, Brill, Leiden. 

MATASOVIć, R. (2009): Etymological Dictionary of Proto-
Celtic, Brill, Leiden.

MATASOVIć, R. (2011): Addenda et corrigenda to Ranko
Matasović’s Etymological Dictionary of Proto-Celtic,
Zagreb. http://www.ffzg.hr/~rmatasov/EDPC-
Addenda%20et%20corrigenda.pdf.

OŠTIR, K. (1930): Drei vorslavisch-etruskische Vogel-
namen, Znanstveno društvo, Liubliana.

SCHRIJVER, P. (1997): «Animal, vegetable and mine-
ral: some Western European substratum words»,
en A. LUBOTSKY (ed.), Sound law and analogy,
Rodopi, Amsterdam, pp. 293-314.

SCHRIJVER, P. (2001): «Lost languages in Northem
Europe», en C. CARPELAN - A. PARPOLA - P. KOSKI-
KALLIO (eds.), Early contacts between Uralic and
Indo-European: Linguistic and archaeological

M
A

R
C

O
S

 M
ED

R
A

N
O

 D
U

Q
U

E 
/ 

R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
9

5

http://www.ffzg.hr/~rmatasov/EDPC-Addenda%20et%20corrigenda.pdf
http://www.ffzg.hr/~rmatasov/EDPC-Addenda%20et%20corrigenda.pdf


considerations, Mémoires de la Société Finno-
Ougrienne, Helsinki, pp. 417-425.

STIFTER, D. (2023): «The rise of gemination in Celtic»,
Open Research Europe 3 (24): 1-58. https://doi.org/
10.12688/openreseurope.15400.1.

VAAN, M. DE (2008): Etymological Dictionary of Latin
and the other Italic languages, Brill, Leiden.

Marcos MEDRANO DUQUE

Departamento de Filología Clásica e Indoeuropeo /
Universidad de Salamanca (España)

marcos97md@usal.es
Fortunatae nº 41, 2025 (1): 193-196

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.08

M
A

R
C

O
S

 M
ED

R
A

N
O

 D
U

Q
U

E 
/ 

R
EC

EN
S

IÓ
N

 1
9

6

https://orcid.org/0000-0002-5320-8150
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.08
mailto:marcos97md@usal.es
https://doi.org/10.12688/openreseurope.15400.1
https://doi.org/10.12688/openreseurope.15400.1


Francisco GARCÍA JURADO, Teoría de la tradición
clásica. Conceptos, historia y métodos,UNAM, Insti-
tuto de Investigaciones Filológicas, México, 2024,
342 pp. 

«Iustitia est constans et perpetua voluntas ius
suum cuique tribuendi». Con atino sentenciaba
el jurista Ulpiano hace casi dos milenios que la
justicia es un acto constante y voluntativo de reco-
nocer a cada individuo lo suyo, y, en ese mismo
espíritu completamente romano, lahistoria y meto-
dología contemporánea de la tradición clásica
como disciplina filológica ha de atribuírsele, con
toda justicia, a Francisco García Jurado por el
tiempo, el esfuerzo y sobre todo la pasión que
ha consagrado a esas dinámicas literarias comple-
jas entre el mundo antiguo y el moderno. En este
tenor sepublica la segunda edición, mejorada y por
supuesto ampliada, de laTeoría de la tradición clási-
ca que se había impreso hace casi diez años en la
misma universidad mexicana, con el afán de seguir
promoviendo entre los estudiosos de filología clási-
ca, hispánica y moderna, así como de literatura
comparada, conceptos, historias y métodos para
abordar el fenómeno de actualización que el autor
ha denominado continuamente como el mode-
lo «a y b», es decir, la yuxtaposición de dos auto-
res que alejados por el tiempo interactúan por vías
varias. En sí misma la idea de un autor clásico
modernizado revaloriza el papel de «clásico», pues
es en ese preciso momento cuando nos damos
cuenta por qué razón cierto escritor antiguo ha sido
canónico a través de los siglos, al haberse transfi-
gurado según las necesidades de cada lector, de cada
época, en fin, de cada contexto y circunstancia.
Pero, además, el modelo «a y b» también digni-
fica al moderno, pues mediante el antiguo se suma
prestigio a su propia identidad, no queda someti-
do a la del clásico, de manera que García Jurado
insiste en esta concepción de que la literatura
moderna y contemporánea incorpora el material
grecolatino de forma orgánica como una herra-
mienta literaria y estética.

Ahora bien, el volumen aquí evaluado tiene
la virtud de historiar, ejemplificar y en cierto senti-
do sistematizar los estudios de tradición clásica,
principalmente en un ámbito iberoamericano pero
no exclusivo, desde tres ópticas que ya se anun-
cian en el propio título: 1) los conceptos teóricos

a partir de los cuales se entiende la disciplina, 2) la
historia académica de la disciplina como una rama
comparatista de la filología clásica y 3) los méto-
dos prácticos para aproximarse a los diferentes
fenómenos de tradición de la literatura grecolati-
na. El libro conserva en todo momento una uni-
dad temática coherente teniendo como propósi-
to teorizar en torno a varios puntos relevantes
que García Jurado ha experimentado durante un
prolongado periodo de estudios y publicaciones
sobre los autores antiguos (griegos y romanos) en
común diálogo con los contemporáneos; prime-
ro, sobre el objeto de estudio, es decir, cuál es el
fenómeno literario específico que la tradición clási-
ca aborda, pues no es uno solo el tipo de relación
que mantiene un autor con otro en vista de diver-
sas circunstancias o condiciones que el entorno le
impone, de modo que se plantean en el libro las
formas en que puede examinarse esa interacción
y convivencia tan heterogénea, de dependencia,
independencia, subordinación, reciprocidad, etcé-
tera; segundo, sobre la disciplina, cuya historia
se rastrea y se proporciona una explicación histo-
riográfica de los diversos momentos que pasó la
tradición clásica para constituirse como una teo-
ría literaria, pues como fenómeno cultural, según
expone el autor, siempre ha subsistido la necesidad
de aprovechar lo antiguo por parte de los moder-
nos, no importa de qué siglo se tratase; tercero,
sobre la peculiar metodología que ha sido confor-
mada, en atención a los diversos modelos de rela-
ción textual, a partir de conceptos de la literatu-
ra comparada, como la intertextualidad, o a raíz
de la estética de la recepción, buscando horizon-
tes comunes que canalicen las lecturas de la anti-
güedad, o inclusodel orientalismodonde se advier-
tan apropiaciones occidentales sobre las culturas
del Este.

El libro demuestra un rigor metodológico
acertado ante la compleja materia que aborda.
Al ser la tradición clásica una disciplina reciente
y que no ha tenido unos horizontes bien defini-
dos ni un objeto de estudio único sino múltiple,
García Jurado ha tenido que desarrollar una meto-
dología propia para englobar y estudiar los concep-
tos, la historia y los métodos de la disciplina en
cuestión. Muestra gran precisión al utilizar nocio-
nes relativas a la filología clásica y a la literatu-
ra comparada con el objetivo de aplicarlas a las

G
EN

A
R

O
 V

A
LE

N
C

IA
 C

O
N

S
TA

N
TI

N
O

 /
 R

EC
EN

S
IÓ

N
 1

9
7



distintas tradiciones clásicas, pues, como hasta
el momento no se ha estandarizado un solo méto-
do, fue necesario crear desde cero un enfoque muy
preciso pero abierto a la variedad de los fenómenos
de tradición y recepción. Lo anterior da prueba de
un conocimiento profundo e interiorizado de la
historiografía de la disciplina, así como de la inter-
pretación de las fuentes y las tendencias literarias
de las épocas y movimientos en que aquella se
gestó, por lo cual, considero que este libro supo-
ne un avance de calidad incuestionable a los estu-
dios de literatura clásica y moderna, dado que no
sólo será de utilidad, en métodos y contenidos,
a los especialistas de filología clásica, sino también
a todos aquellos interesados que indaguen en las
literaturas modernas las influencias antiguas al ser
una propuesta bastante original de aproximación
hermenéutica. Así, García Jurado ha revisado más
de cien años de literatura e historiografía de la
tradición clásica, en algunos casos cuando esta no
había tenido todavía esa etiqueta, pero el objeto
de estudio ha sido en esencia el mismo, un cierto
tipo de relación entre autores clásicos y modernos.
Por ello, el libro cumple cabalmente la promesa
del subtítulo porque, a más de ser una investiga-
ción seriamente desarrollada, sirve asimismo como
una suerte de manual de casos específicos en que
se pueden avizorar distintos métodos para explorar
las conexiones entre dos manifestaciones textua-
les, incluso extrapolando esa teoría para aplicarla
a textos literarios más allá de los occidentales.

Con justa razón, este libro representa una
verdadera aportación al campo de la filología clási-
ca, pero también útil para la literatura compara-
da y para los estudios literarios en general, pues
hasta ahora no ha existido, ni en español ni en otra
lengua, un estudio consagrado exclusivamente a
comprender, por un lado, la historia de la disci-
plina como tal –y que en la práctica no se trata-
ba teóricamente ni se reflexionaba por su objeto
de estudio– y, por el otro, una metodología que
contemplara y abarcara la multiplicidad de aristas,
no sólo literarias, sino culturales, historiográficas,
ideológicas, estéticas, entre otras. Por lo tanto, este
texto resulta una investigación profunda sobre el
tema en cuestión en la que se resaltan formas muy
precisas de acercarse al fenómeno de la tradición
clásica con un ejercicio de casos específicos, pues
la mera teoría, al haber numerosos mecanismos

de tradición (vertical, horizontal, transversal), no
basta para explicarlos en simples fórmulas. Siendo
esta relación entre clásicos y modernos una expre-
sión cultural y literaria múltiple, y con sus carac-
terísticas particulares para cada conexión, García
Jurado propone una serie de ejemplos y muestras
que corroboran, precisamente, cada uno de esos
vínculos y su funcionamiento especial, pues en
algunos una fórmula será efectiva, mientras en
otros no, por lo que se ha buscado realizar, como
en la jurisprudencia, un estudio casuístico para
todas las «tradiciones» en el volumen estudiadas.
Particularmente interesante es el apéndice dedi-
cado a las imágenes de Ovidio en la modernidad,
donde se despliega un detallado estudio de cinco
estamentos estéticos enque el poeta latino es recon-
figurado en consonancia con ideales literarios de
amplio espectro lingüístico y de variadas corrientes
comoel romanticismo(Pushkin,Turner, Delacroix
y Verlaine), el modernismo en sentido amplio
(T. S. Elliot, Lewis, Mandelstam y Súrikov), el
futurismo y antifascismo (Ícaro aviador), los surrea-
lismos (Alberti, Buster Keaton, Gonzalo Rojas
yMatta), y elposmodernismo(Villena,PérezVillal-
ta, Tabucchi y Dalí), de modo que toda la refle-
xión teórica y conceptual de las tres secciones del
libro se ve enriquecida y muy bien ilustrada gracias
a este apartado en el que se muestra fehaciente-
mente el diversificado tratamiento de las relacio-
nes textuales entre antiguos y modernos.

Se incluyen dos anexos de particular impor-
tancia tras las tres secciones de mayor contenido
y reflexión teórica. Uno es el apartado destinado
a la recepción de Ovidio en la modernidad euro-
pea apenas mencionado. El segundo es el índice
de autores y conceptos, elaborado por el doctor
Carlos Mariscal de Gante, que facilita la identi-
ficación de teóricos que han tratado la tradición
clásica, así como de autores de las obras que se
estudian en el volumen, a más de nociones que
sirven para hilar las propuestas de investigación
literaria. Y cabe destacar el lugar que ocupa la
bibliografía, suficiente y sobre todo actualizada
para dar cuenta de los estudios más recientes y rele-
vantes en relación con la materia de la que versa
el volumen, con lo cual, ese exhaustivo inventario
de títulos, estudios y artículos, además de consti-
tuir una sólida base de investigación con la que se

G
EN

A
R

O
 V

A
LE

N
C

IA
 C

O
N

S
TA

N
TI

N
O

 /
 R

EC
EN

S
IÓ

N
 1

9
8



trabaja a lo largo del libro, también es una herra-
mienta útil para que los lectores accedan a un
panorama bibliográfico imprescindible y al esta-
do de la cuestión acerca de la tradición clásica.

No está de más decir que este volumen se
enmarca en el gran proyecto institucional que
sobre la misma línea de investigación el autor diri-
ge en la Universidad Complutense de Madrid
y que ha dado como resultado el también recien-
te Diccionario hispánico de la tradición y recepción
clásica (2021), un robusto lexicón que congrega
a muchos especialistas afines a esa metodología
yqueahora es de referencia obligada para esta disci-
plina filológica, no sólo en español sino en el ámbi-
to internacional. Por lo tanto, la adjudicación de
la sentencia de Ulpiano a García Jurado no es para

nada desacertada, puesto que, cuando se quiera
hablar de la tradición clásica, su nombre deberá
estar siempre entre los autores que nos han ofreci-
do la teoría y la práctica para acercarnos al mosai-
co literario entre antiguos y modernos.

maximum augetur tibi, France, nomen,
nam antiqua exoptas hodierna reddi,
undique extracti methodus vetusti

traditur orbi.

Genaro VALENCIA CONSTANTINO

Universidad Nacional Autónoma de México -
Universidad Panamericana (México) 

gevalenc@gmail.com

Fortunatae nº 41, 2025 (1): 197-199

DOI: https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.09

G
EN

A
R

O
 V

A
LE

N
C

IA
 C

O
N

S
TA

N
TI

N
O

 /
 R

EC
EN

S
IÓ

N
 1

9
9

https://orcid.org/0000-0002-1226-1182
https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2025.41.09
mailto:gevalenc@gmail.com 
mailto:gevalenc@gmail.com 




ARTÍCULOS

«La Tetis que Júpiter rechazó: el cierre hesiódico de destronamientos en una écfrasis valeriana (Arg. I,
130-139)»

Juan Manuel Arriaga Benítez. Recibido: noviembre 2024; Aceptado: enero 2025.
«El léxico de las zonas erógenas en la Antología Palatina»

Esteban Calderón Dorda. Recibido: marzo 2025; Aceptado: abril 2025.
«Non trepidabo ad extrema: mors, performance y ejemplaridad en SEN., epist. 54»

Soledad Correa. Recibido: enero 2025; Aceptado: febrero 2025.
«Edición crítica de Pseudo-Hipócrates, De venae sectione (Extracto de Galeno, De cur. rat. per venae sect.)»

Elsa García Novo. Recibido: marzo 2025; Aceptado: marzo 2025.
«Inscripciones griegas en la decoración de la casa de Schliemann en Atenas»

Antonio Ramón Navarrete Orcera. Recibido: marzo 2025; Aceptado: abril 2025.
«Novata: étimo de Noheda y nombre de la villa de Octavio Novato en Segóbriga y la inscripción
del Mimo del Celoso a la luz de Plauto (Num tibi…?)»

Joaquín Pascual-Barea. Recibido: marzo 2025; Aceptado: abril 2025.
«Etimología de ajar y del ajo perdido, y su relación con alear y lío»

María Teresa Santamaría Hernández. Recibido: febrero 2025; Aceptado: abril 2025.

INFORME ANUAL DEL PROCESO EDITORIAL DE FORTVNATAE Nº 41, 2025 (1)

El promedio de tiempo de publicación desde la llegada de los artículos a la redacción de la revista hasta
su publicación (pasando por el proceso de selección, lectura, evaluación, maquetación y corrección de pruebas)
es de 4,36 meses. Cada artículo es estudiado por un revisor (o dos, si fuera el caso), miembro del Consejo de
Redacción, y, mediante el sistema de evaluación por pares ciegos, se asigna a dos evaluadores externos (o
tres, si las características del artículo lo requirieran), adscritos a universidades nacionales, internacionales o
a otras instituciones académicas o de investigación. No se excluye que los evaluadores puedan eventual-
mente formar parte del Consejo Asesor y Científico de la revista. 

Estadísticas:
- N.º de artículos recibidos para esta edición: 10
- N.º de artículos aceptados: 7
- N.º de artículos rechazados: 3 (2 por el sistema de pares ciegos, y 1 por el Consejo de Redacción)
- N.º de artículos reservados para el siguiente número: 0
- N.º de artículos reservados del anterior número: 0
- Promedio de evaluadores por artículo: 1,90
- Promedio de tiempo entre llegada y aceptación de artículos: 1,22 meses
- Promedio de tiempo entre aceptación y publicación: 3,14 meses

El 70% de los materiales remitidos a FORTVNATAE ha sido aceptado para su publicación.

PROCESO DE EVALUACIÓN DE FORTVNATAE Nº 41, 2025 (1)

La Dirección de la revista agradece la inestimable colaboración de quienes desinteresadamente han
accedido a participar en el sistema de evaluación ciega, realizando el trabajo de lectura y valoración anónima
de los artículos que han llegado a esta redacción para optar a ser publicados en el presente número.






	Portada
	Créditos
	Normas de publicación
	Sumario / Contents
	La Tetis que Júpiter rechazó: el cierre hesiódico de destronamientos en una écfrasis valeriana (Arg. I, 130-139)
	El léxico de las zonas erógenas en la Antología Palatina
	Non trepidabo ad extrema: mors, performance y ejemplaridad en SEN., epist. 54
	Edición crítica de Pseudo-Hipócrates, De venae sectione (Extracto de Galeno, De cur. rat. per venae sect.)
	Inscripciones griegas en la decoración de la casa de Schliemann en Atenas
	Novata: étimo de Noheda y nombre de la villa de Octavio Novato en Segóbriga y la inscripción del Mimo del Celoso a la luz de Plauto (Num tibi…?)
	Etimología de ajar y del ajo perdido, y su relación con alear y lío

	Recensiones
	Guus Kroonen (ed.), Sub-Indo-European Europe
	Francisco García Jurado, Teoría de la tradición clásica. Conceptos, historia y métodos

	Resumen de contenido
	Proceso de evaluación
	Informe de proceso editorial
	Contraportada



