
R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

1

DOI: https://doi.org/10.25145/j.latente.2025.23.08
Revista Latente, 23; octubre 2025, pp. 191-213; ISSN: e-2386-8503

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

MITOS Y TEXTOS DEL MUNDO GRECOLATINO EN TOLKIEN. 
UNA NUEVA PERSPECTIVA DEL LEGENDARIUM

Antonio Míguez Santa Cruz
Universidad de Sevilla. España

E-mail: amiguez@us.es
https://orcid.org/0000-0001-7610-5616

Resumen

La obra de J.R.R. Tolkien ha sido frecuentemente interpretada como una evocación del 
Medievo cristiano, pero su construcción mitopoética hunde sus raíces en fuentes mucho 
más antiguas. Este artículo intentará explorar la profunda influencia de los mitos clásicos en 
la Tierra Media, revelando cómo elementos homéricos, hesiódicos y virgilianos permean su 
narrativa. Desde La Odisea hasta La Eneida, desde el mito de Giges hasta la caída de la At-
lántida, la literatura clásica proporciona claves esenciales para comprender tanto la estructura 
como los temas recurrentes en El Señor de los Anillos, El Silmarillion e incluso El Hobbit. Así, 
la obra de Tolkien se nos revela como un punto de encuentro –más equilibrado de lo que 
pensábamos a priori– entre la mitología germánica y la tradición grecolatina.
Palabras clave: Tolkien, medievalismo, mito de la Antigüedad, influencia homérica, tragedia.

MYTHS AND TEXTS OF THE GRECO-ROMAN WORLD IN TOLKIEN. 
A NEW PERSPECTIVE OF THE LEGENDARIUM

Abstract

J.R.R. Tolkien’s work has often been interpreted as an evocation of the Christian Middle 
Ages, yet its mythopoetic construction is rooted in far older sources. This article explores the 
profound influence of classical myths on Middle-earth, revealing how Homeric, Hesiodic, and 
Virgilian elements permeate his narrative. From the Odyssey to the Aeneid, from the myth 
of Gyges to the fall of Atlantis, classical literature provides essential keys to understanding 
both the structure and recurring themes in The Lord of the Rings, The Silmarillion, and The 
Hobbit. Thus, Tolkien’s work emerges as a meeting point –more balanced than previously 
thought– between Germanic mythology and the classical tradition.
Keywords: Tolkien, medievalism, Ancient myth, Homeric influence, tragedy.

https://doi.org/10.25145/j.latente.2025.23.08
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:amiguez%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7610-5616


R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

2

TOLKIEN MEDIEVALISTA

Gran conocedor de la historia y los textos medievales europeos, J.R.R. Tolkien 
encontró en este periodo una fuente de inspiración natural1 para construir el universo 
de El Señor de los Anillos2. En particular, la representación de la monarquía desempeña 
un papel central en la estructura política de la Tierra Media, donde los gobernantes, 
sus reinos y las criaturas fantásticas que los pueblan configuran el eje del relato. Nos 
encontramos con reyes activos en el gobierno, príncipes y nobles que lideran ejércitos, 
pero también con figuras ausentes y casi legendarias, cuyo retorno se espera en algún 
punto entre la esperanza y la incertidumbre. Tal es el caso de Aragorn, descendiente 
de Isildur, quien restaura la dinastía de Gondor tras ser coronado en la Ciudad Blanca 
por Gandalf, el istar3. La imposición del símbolo regio a manos del mago es un tra-
sunto de las ceremonias de consagración política en la Edad Media, evocando el ungi-
miento de Carlomagno por el papa León III en el año 800. Frente a esta estructura 
monárquica, la Comarca se erige como una singularidad organizativa: un enclave que 
encarna la autonomía comunal y el rechazo a la autoridad centralizada, reforzando así 
el carácter excepcional de los hobbits dentro de la cosmovisión tolkieniana.

Otro motivo de gran peso en la literatura medieval que Tolkien reinterpreta 
es el de la espada como símbolo de la identidad del héroe, quizá también de su legi-
timidad y linaje. La fragmentación y posterior reconstrucción de Andúril, la hoja 
de los reyes de Gondor, responde a una tradición narrativa que ya se rastrea en el 
Beowulf, cuando el filo de hierro de Hrunting se quiebra en combate y el héroe ha 
de recurrir a un arma forjada por gigantes (Tolkien, 2016). Mientras tanto, en la 
épica carolingia, Durandal representa la continuidad de la estirpe de los paladines de 
Carlomagno, encabezada por el mismo Roldán (Victorio ed., 1983). Sin embargo, 
es en la tradición artúrica donde hallamos el paralelismo más evidente: Excalibur, 
la cual solo puede ser empuñada por el legítimo rey (Pollard, 2023), encuentra su 
resonancia tolkieniana en la ya citada Andúril, la hoja quebrada que exclusivamente 
Aragorn, al ser el heredero de Isildur, puede reclamar. El episodio de su restauración 
en Rivendel recuerda a las pruebas de linaje de los héroes medievales, en las que la 
justa posesión del arma confirma el derecho a gobernar.

Desde una perspectiva estructural, los reinos y marcas de este mundo fic-
ticio pueden considerarse una variante del feudalismo europeo, con una jerarquía 
bien definida en la que el monarca ocupa la cúspide y los nobles le deben fidelidad 
a cambio de tierras y protección. En este marco, los rohirrim constituyen una sínte-
sis literaria de pueblos históricos, en particular los anglosajones y las tribus ecuestres 
de la estepa euroasiática. Su organización social basada en juramentos de lealtad, su 
lengua inspirada en el inglés antiguo y su énfasis en la poesía épica remiten al mundo 

1  Algo lógico, considerando que el principal objeto de estudio de Tolkien eran textos medie-
vales escritos en la forma más temprana del idioma inglés (Old English). 

2  A partir de ahora ESDLA. 
3  Deidades menores enviadas a la Tierra Media por los Valar (dioses) con el propósito de 

ayudar a los Pueblos Libres contra Sauron. Popularmente eran conocidos como magos. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

3

anglosajón previo a la conquista normanda, especialmente al universo del Beowulf. 
No obstante, su vínculo con los caballos y su táctica de combate también recuerdan 
a los godos o inclusive a los hunos de los siglos v y vi, reforzando el esquema medie-
valizante de la novela. Dicho de otro modo: Tolkien construyó una ficción imbuida 
de la sensibilidad medieval, donde el mito, la literatura y la historia de este periodo 
se entrelazan creando algo nuevo (Segura, 2004).

¿UN ETERNO MEDIEVO? MAGIA Y ESTASIS 
EN LA LITERATURA FANTÁSTICA

En ESDLA –y en gran parte del género al que representa– la civilización 
parece haber alcanzado su cenit en un Medievo eterno, en el que la sociedad, la tec-
nología y la cultura han cristalizado en un punto sin necesidad de mayor evolución. 
No es que el progreso sea imposible, sino que, en un mundo donde la magia existe 
y es auténtica, el estadio medieval se revela como la forma óptima de organización. 
En estos universos la alquimia desplaza a la química, la voluntad de los poderosos 
pesa más que las instituciones y las grandes fortalezas de piedra bastan para resistir 
cualquier embate. No hay lugar para la pólvora cuando los magos pueden invocar 
tormentas, ni necesidad de la imprenta cuando la sabiduría se transmite en manus-
critos atesorados por inmortales. La tecnología, cuando aparece, es tratada con 
escepticismo, pues en un universo donde existen dragones y profecías, los avances 
materiales alcanzan un impacto marginal. No hay revoluciones industriales porque 
la transformación de la materia es privilegio de los hechiceros. No hay repúblicas, 
ya que los monarcas poseen una legitimidad sagrada que ningún parlamento podría 
disputar. No hay progreso técnico porque la civilización ya ha alcanzado el equili-
brio perfecto entre orden y caos, entre poder y conocimiento.

El mundo de Tolkien ilustra de manera notable el anterior paradigma. Desde 
la fundación de Númenor hasta la coronación de Aragorn, la historia de los hombres 
parece haber alcanzado su punto culminante en una estructura monárquica heredi-
taria, cuyo poder se sustenta en la legitimidad de la sangre y en el peso de la tradi-
ción. La decadencia de los reinos no se debe a un modelo social obsoleto, sino a la 
corrupción interna y a la pérdida del linaje puro, a la desconexión con la sabiduría 
antigua que, en tiempos pasados, fue la base del esplendor. Y he aquí el quid de la 
cuestión: ¿sería posible acudir a ese tiempo pretérito y analizar si de alguna forma 
sus mitos se corresponden con los de nuestra Edad Antigua? 

En efecto, aunque el predominio de lo medieval en ESDLA es innegable, 
no debemos pasar por alto la profunda huella de la Antigüedad en la obra de Tol-
kien (Hamish, 2021). De hecho, nuestro autor comenzó a estudiar griego a los 
once años y desde entonces se imbuyó plenamente en la mitología de esa cultura, 
llegando a constituir una base compositiva para su ulterior obra, así como un vivero 
inagotable para su imaginación. El mismo Tolkien llegaría escribir en su carta 142: 
«fui formado en los clásicos y descubrí por primera vez la sensación del placer lite-
rario en Homero» (Carpenter, 1993). Por tanto, más allá de la estructura feudal y 
la imaginería caballeresca, encontramos reminiscencias del mundo antiguo en sus 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

4

leyendas fundacionales, en la dignidad casi homérica de ciertos personajes y en la 
concepción misma de la epopeya. A lo largo del presente estudio nos proponemos 
explorar dichas conexiones, con el fin de localizar vestigios de las sagas heroicas y 
los textos grecolatinos en la cosmovisión tolkieniana.

PARTIENDO DE UNA CLAVE HOMÉRICA

Entre las innumerables influencias que subyacen en ESDLA, la impronta de 
Homero es una de las más ostensibles (Martínez, 2002). Y es que la obra de Tolkien 
no deja de sustentarse sobre los dos grandes pilares de la épica griega: La Ilíada y 
La Odisea. La primera, centrada en la guerra y en el heroísmo marcial, reverbera en 
los dos grandes asedios de la Guerra del Anillo, mientras que la segunda, mediante 
su estructura de viaje iniciático y pruebas constantes, halla su reflejo en las travesías 
de Bilbo hacia la guarida de Smaug y de Frodo hacia el Monte del Destino. Pode-
mos ver cómo la epopeya homérica y la narrativa tolkieniana se enlazan, pues ambas 
configuran un mundo en el que la guerra y la aventura son las máximas manifesta-
ciones del destino heroico.

A nuestros ojos, los paralelismos entre La Ilíada y los asedios del Abismo 
de Helm y Minas Tirith resultan evidentes. Homero nos muestra la guerra de Troya 
como un enfrentamiento prolongado entre dos civilizaciones, donde la fuerza, la 
estrategia y la intervención divina determinan el desenlace. De igual modo, el ata-
que a la fortaleza de Cuernavilla y la gran batalla por la Ciudad Blanca presentan el 
conflicto como un episodio decisivo, en el cual las personalidades individuales des-
tacan sobre el conjunto (Homero, 2019). Aragorn, Théoden y Éomer son trasuntos 
de los héroes aqueos de Homero, cuyas hazañas se narran a través de un ritmo simi-
lar al de los combates troyanos.

A su vez, el viaje de Frodo podría ser un reflejo de la estructura diegética de 
La Odisea de Ulises, en tanto su trayecto hacia el Monte del Destino exige pruebas 
que lo llevan al límite de su resistencia física e intelectual. Como Odiseo, que debe 
sortear monstruos, tentaciones y peligros sobrenaturales con tal de regresar a Ítaca, 
Frodo avanza entre un mundo de hostilidad, donde el engaño y la traición –Gollum, 
la corrupción del Anillo– son tan letales como los enemigos externos.

DE ULISES A BILBO BOLSÓN

Dentro de los márgenes de la literatura clásica la figura del héroe viajero se 
encuentra profundamente arraigada en al menos4 dos modelos fundamentales: Uli-
ses, el astuto navegante de La Odisea, y Eneas, el piadoso fundador de Roma en La 

4  Para otro momento dejaremos al icónico Jasón, cuyo viaje acompañado de un conjunto de 
héroes destacados recuerda poderosamente a la configuración de la Compañía del Anillo. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

5

Eneida. Ambos representan facetas distintas del viaje: uno personificando la travesía 
errante y llena de pruebas individuales, el otro practicando un éxodo colectivo hacia 
un destino predestinado (Suárez, 2001). 

En la obra de Tolkien, Bilbo Bolsón es el personaje que mejor encarna este 
arquetipo del viajero, en particular la vertiente sagaz e ingeniosa que caracteriza a 
Ulises. Y es que Bilbo no es un guerrero formidable ni tampoco un monarca exi-
liado que busca restaurar un linaje perdido, al estilo de Aragorn o Thorin Escudo de 
Roble. Su viaje narrado en El Hobbit 5 tampoco desprende la solemnidad épica de la 
gesta de Frodo en ESDLA, pero se estructura en torno a las mismas pruebas y desa-
fíos que enfrenta Ulises en su retorno a Ítaca (Parry, 2021). Desde el momento en 
que deja la Comarca, Bilbo se ve obligado a suplir con astucia y recursos su carencia 
de fuerza bruta, del mismo modo que Ulises se aferra a su inteligencia para sobrevi-
vir a los peligros del Mediterráneo mitológico (Segovia, 2015).

El episodio en que Bilbo se enfrenta a Gollum en un duelo de acertijos 
recuerda de inmediato el encuentro entre Ulises y Polifemo (Homero, 2014). En los 

5  A partir de ahora EH. 

Fig. 1. Eowyn vs. el Rey Brujo de Angmar y Aquiles vs. Héctor. Fotogramas pertenecientes 
a El Retorno del Rey (2003) y Troya (2004). No deja de ser valioso para nuestro estudio que 

el film de Wolfgang Petersen fuera un producto de explotación nacido al calor del éxito 
de la trilogía de Peter Jackson. Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

6

dos segmentos el héroe se ve atrapado en una cueva habitada por una criatura hostil 
que, en principio, lo supera en fuerza física6. Al serle imposible emplear las habili-
dades marciales o guerreras, el intelecto se convierte en el único medio de super-
vivencia. Si recordamos, Ulises engaña al cíclope diciéndole que se llama «Nadie», 
estrategia que impide a Polifemo recibir ayuda del resto de gigantes cuando queda 
ciego. Por su parte, Bilbo escapa de Gollum gracias a su destreza con los acertijos y 
su oportuno hallazgo del Anillo Único (Tolkien, 2013), un artefacto que le permite 
volverse invisible, lo cual también nos retrotrae al sigilo con el que Ulises y sus hom-
bres escapan bajo los vientres de las ovejas.

Otro elemento que refuerza el paralelismo entre Bilbo y Ulises es su carác-
ter demagógico y embaucador. El ideólogo del Caballo de Troya es célebre por su 
elocuencia y su capacidad para entretejer relatos, como cuando miente a los feacios 
sobre su identidad o improvisa una historia falsa a su regreso a Ítaca. Bilbo, aunque 
más modesto, exhibe un ingenio similar en múltiples ocasiones. Baste con recordar 
su capacidad para persuadir a otros, como cuando agasaja el oído de Smaug llamán-
dole «la más grande de las calamidades», o asume alter egos enigmáticos al nombrarse 
a sí mismo «el que camina sin ser visto» o «el jinete de barril».

Al punto, tanto el hobbit como el rey griego regresan a sus hogares profun-
damente transformados, luego de alcanzar un estadio superior del alma merced a sus 
respectivas travesías. Sin embargo, ese crecimiento interior contrasta con una amarga 
realidad: a su vuelta, ambos encuentran sus casas y bienes en proceso de ser saquea-
dos. Si ponemos el foco sobre las divergencias en la recepción que encuentran, Uli-
ses debe hacer frente a la amenaza de los pretendientes y probar su identidad antes 
de ser reconocido como el legítimo señor de Ítaca. Bilbo, en cambio, descubre que 
en la Comarca no es recibido con el entusiasmo que podría esperarse de un héroe, 
y más bien solo despertó interés su inmensa fortuna adquirida. Con el paso de los 
meses, gran parte de sus vecinos incluso llegó a burlarse de su aventura, juzgándola 
como imposible o, en el mejor de los casos, exagerada. Ni siquiera la tenencia del 
Anillo Único alivió la frustración que este hecho provocó en el mediano.

GIGES Y EL ANILLO ÚNICO

El motivo del anillo que confiere invisibilidad y, por ende, un poder irresis-
tible sobre los demás es un arquetipo recurrente en la historia de la literatura. Uno 
de los ejemplos más tempranos y significativos se encuentra en el Anillo de Giges, 
narrado por Platón en La República. En este diálogo, el filósofo griego relata cómo 
un pastor lidio encuentra un anillo que, al girarlo en su dedo, le permite volverse 
invisible. Dotado de esta facultad, Giges se entrega sin restricciones a sus impulsos 

6  Si bien amparado en la oscuridad y en el subterfugio, Gollum era un consumado asesino 
de orcos, mientras que Bilbo no había matado ni a un insecto en su larga vida. Hagamos aquí caso 
omiso de la posterior matanza de arácnidos gigantes. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

7

seduciendo a la reina, asesinando al rey y usurpando el trono (Platón, 2020). El dis-
cípulo de Sócrates introduce este cuento como una reflexión sobre la naturaleza de la 
justicia, pues si un hombre puede actuar impunemente sin temor a represalias, ¿seguirá 
comportándose de manera ética o se abandonará a sus más oscuras ensoñaciones?

La misma cuestión filosófica percute con fuerza en ESDLA, donde el Único 
también encarna la tentación absoluta del dominio (Tolkien, 2001). Su capacidad de 
hacer invisible a su portador lo aparta del mundo no solo en un sentido físico, sino 
también en el moral y espiritual. Al igual que Giges, quien sucumbe ante la posi-
bilidad de ejercer poder sin condición alguna, los personajes de Tolkien enfrentan 
la prueba del Anillo y pocos pueden resistirse a su influencia corruptora (Míguez, 
2021: 206). Frodo, aunque inicialmente reacio, experimenta su atracción cada vez 
con mayor intensidad; Boromir, incapaz de gobernarse a sí mismo, no puede evitar 
desearlo; y Gollum, por supuesto, acaba siendo absolutamente consumido por él7. La 

7  El mito de la invisibilidad como liberación de las normas sociales no se limita a Giges y el 
Anillo Único. En la tradición germánica, Sigfrido se vuelve invisible con el Tarnkappe, permitiéndole 
obtener ventaja sobre sus enemigos. En la mitología celta, los Sidhe poseen capas y anillos que ocultan 
su presencia. Incluso en la literatura moderna, desde El Hombre Invisible de H.G. Wells hasta los rela-
tos de Harry Potter, la invisibilidad es un símbolo de poder peligroso. Quien no puede ser visto deja de 
estar sujeto a la mirada del otro y, por tanto, a las normas que rigen la convivencia.

Fig. 2. Fotogramas pertenecientes a El Hobbit (2012) y Ulises (1954). Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

8

diferencia esencial entre Giges y Frodo es que, mientras el primero cede sin resisten-
cia al poder del anillo, el hobbit lucha hasta el final en un intento de no sucumbir. 
Con todo, ni siquiera él logra vencerlo por completo, ya que solo el azar y la inter-
vención de Gollum permiten la destrucción de la joya. En última instancia, Tolkien 
nos susurra que la verdadera fuerza no radica en la facultad de hacer valer un poder 
sin límites: más bien en la capacidad de renunciar a él.

LAS ÁGUILAS Y EL DEUS EX MACHINA

Uno de los recursos narrativos más debatidos en la obra de Tolkien es el papel 
de las Águilas, cuya intervención en EH y ESDLA ha sido señalada como un ejemplo 
paradigmático del Deus ex machina. Este término propio de la tragedia griega alude 
a la irrupción repentina de una fuerza externa –generalmente divina– que resuelve 
un conflicto de manera inesperada. En el teatro de Eurípides, por ejemplo, los dio-
ses descendían en un mecanismo escénico para deshacer nudos argumentales inso-
lubles, como sucede en Medea, donde Helios envía un carro volador para salvar a su 
nieta en el momento de mayor crisis (Eurípides, 2025).

En EH, las Águilas aparecen cuando Thorin y su compañía están a punto 
de perecer en medio de un bosque en llamas, rodeados por huargos y orcos. Sin 

Fig. 3. Frodo y el pastor Giges. Fotograma perteneciente a La Comunidad del Anillo (2001). 
Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

1
9

9

intervención externa, la destrucción de los protagonistas habría sido inevitable, 
pero las grandes aves irrumpen y los transportan hasta un lugar seguro evitando así 
su aniquilación. Un patrón similar se repite en ESDLA, cuando Gwaihir rescata a 
Gandalf de la cima de Orthanc y, más tarde, a Frodo y Sam de las lavas del Monte 
del Destino tras la destrucción del Anillo. En estos momentos cruciales las Águilas 
aparecen como salvadores súbitos, tal y como los dioses en la tragedia griega. Con 
todo, el Profesor introduce matices que alejan estas intervenciones de la arbitrarie-
dad más absoluta, pues las grandes aves tan solo acuden cuando su naturaleza supe-
rior lo considera necesario y no por impulsos caprichosos en la línea de las deidades 
olímpicas (Duriez, 2002).

ARAGORN Y LA NEKYIA DE LA ODISEA

El descenso de Aragorn por los Senderos de los Muertos en ESDLA cons-
tituye un motivo recurrente en la literatura épica: la incursión del héroe en el infra-
mundo en busca de guía o auxilio para su empresa. Dicho episodio encuentra un 
antecedente claro en la Nekyia, el canto xi de La Odisea, en el que Ulises desciende 
al Hades con el objetivo de consultar al adivino Tiresias. De nuevo, el punto de par-
tida presenta elementos en común, en tanto el héroe se enfrenta a un momento de 
crisis en su viaje y recurre a una fuente daimónica8 de conocimiento o poder. 

En el caso de Odiseo, su periplo por el Mediterráneo le ha llevado a la isla 
de Circe, quien le advierte de la necesidad de consultar a Tiresias antes del regreso 

8  Evitamos el uso de la palabra «sobrenatural» porque no nos parece el término más preciso 
si atendemos al sentido que le dio Tolkien en su ensayo Sobre los cuentos de Hadas, ni tampoco aplicado 
a la cosmovisión griega. Al fin y al cabo, en la Hélade el mundo de los muertos es tan natural como el 
resto del cosmos, pero en otra esfera de operatividad. 

Fig. 4. Fotograma perteneciente a El Retorno del Rey (2003) 
e ilustración representativa del Deus ex machina. Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

0

a Ítaca. Para ello ha de descender al Hades, lugar donde además de hallar al vidente 
se encontrará con las almas de antiguos héroes y camaradas caídos. Aragorn, por su 
parte, se enfrenta al desafío de reunir un ejército capaz de desequilibrar la balanza 
en la inminente batalla de los Campos del Pelennor. Ese es el motivo que lo lleva a 
recorrer los Senderos de los Muertos y reclamar la lealtad de los espíritus de aquellos 
que, en vida, juraron fidelidad a Gondor y no la cumplieron.

El elemento esencial en ambas narraciones es el contacto con los espec-
tros, que lejos de aparecer como meras sombras pasivas demuestran ser entidades 
con agencia y voluntad. Odiseo recibe consejos y advertencias de Tiresias, así como 
el testimonio de su madre Anticlea y de héroes caídos como Agamenón y Aquiles. 
Por su parte, Aragorn se enfrenta a la hostilidad inicial de los fantasmas, para des-
pués ejercer su autoridad como dinasta con el objetivo de subyugarlos y convertir-
los en aliados. En cualquiera de las ficciones observamos cómo el héroe emerge de 
la catábasis fortalecido, quizá renovado, en un estímulo que le permitirá culminar 
su empresa (Linares, 2017).

Más allá de la estructura narrativa, el episodio de los Senderos de los Muer-
tos también remite a concepciones clásicas del Más Allá. El inframundo griego es un 
reino nebuloso, habitado por sombras privadas de descanso, una imagen que Tolkien 
recrea en la descripción del Paso de los Muertos, donde los espectros deambulan sin 
redención hasta que Aragorn les concede la paz. El paralelismo se refuerza si recor-
damos que en la tradición griega solo los individuos excepcionales, como Odiseo o 
Eneas, poseen el privilegio de cruzar el umbral de la muerte y regresar (Virgilio, 2019). 
Este episodio, por ende, es una prueba iniciática que legitima al personaje en su rol 
de rey y restaurador del orden anterior. Al igual que Odiseo reafirma su identidad 
como soberano legítimo tras la Nekyia, Aragorn se alza como monarca de Gondor 
tras haber tenido contacto con los muertos y regresar triunfante (Tolkien, 2002).

Fig. 5. Los reyes Aragorn y Ulises en el «inframundo». Fotogramas pertenecientes 
a El Retorno del Rey (2003) y La Odisea (1997). Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

1

ECOS DE LA TEOGONÍA EN EL SILMARILLION

J.R.R. Tolkien construyó un mundo ficticio al que otorgó un origen mito-
lógico de una riqueza conceptual equiparable a las grandes cosmogonías de la Anti-
güedad (Carter, 2002). En El Silmarillion9, los relatos de Ainulindalë y Valaquenta 
sirven como textos fundacionales que explican la creación del mundo y la jerarquía 
de sus entidades divinas. Su estructura recuerda a mitos clásicos como la Teogonía 
de Hesíodo (2021), en la cual el cosmos surge a partir de un principio primordial y 
los dioses toman parte en la organización del mundo. Tal intención de construir un 
corpus mitológico propio se inscribe en lo que se conoce como mitopoeia (Tolkien, 
2002), es decir, la creación deliberada de un sistema mítico con coherencia interna, 
siguiendo patrones narrativos ancestrales.

En Ainulindalë, la creación de Eä –el universo– se produce a través de la 
música de los Ainur, los primeros seres creados por Eru Ilúvatar (Tolkien, 2022). 
La idea de una creación mediante la armonía recuerda a las concepciones pitagóri-
cas del cosmos como una estructura ordenada por el sonido y la matemática, pero 
también a la Teogonía hesiódica, donde el Caos primigenio es reemplazado por una 
progresión estructurada de deidades y fuerzas cósmicas. En ambos casos la creación 
no es inmediata ni homogénea: en la narrativa tolkieniana, Melkor introduce la diso-
nancia en la Música de los Ainur, un paralelismo con el papel de figuras mitológi-
cas rebeldes como Prometeo o incluso el monstruo Tifón, quienes desafían el orden 
preestablecido de los dioses (Hesíodo, 2021). 

Por su parte, en el Valaquenta, Tolkien nos proporciona una jerarquía de 
seres divinos encabezados por los Valar, cuyo rol en la estructura del mundo es com-
parable al de los dioses olímpicos en la mitología griega. Manwë, señor de los Valar 
y regente del cielo, comparte características con Zeus, pues los dos representan figu-
ras masculinas, gobernantes desde lo alto y asociados al aire y la tormenta. Varda, su 
esposa, diosa de las estrellas, se asemeja a Hera en su papel de reina, pero también a 
Minerva10 en su conexión con la luz y el conocimiento. Ulmo, el señor de las aguas, 
nos remite a Poseidón, no solo por su dominio sobre los océanos, sino también por 
su independencia del resto del panteón. Aulë, el creador de los enanos y maestro de 
la forja, encuentra su alter ego en Hefesto, el dios herrero de los griegos. 

Al margen de estos paralelismos individuales, la división entre los Valar y 
los Maiar dentro del Legendarium recuerda a la organización estratificada de los 
dioses y semidioses en la Antigüedad clásica. Los Istari, espíritus de menor rango, 
mas igualmente poderosos, son análogos a los daimonios (Platón, 2014) griegos o 
incluso a los héroes, entidades intermedias que desempeñan un papel crucial en la 
relación entre el mundo de los dioses y el de los humanos11.

9  A partir de ahora ES.
10  Hemos citado a Minerva adrede, puesto que ella se expandió incorporando atributos rela-

cionados con la sabiduría de los que carecía la más belicosa Atenea. 
11  Decimos Istari porque ellos están «reducidos» en su divinidad para poder realizar su misión. 

Haber puesto de ejemplo a los Maiar habría sido incorrecto, ya que no dejan de ser Ainur aunque de 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

2

DEL HADES A LAS ESTANCIAS DE MANDOS
Una de las más bellas y trágicas historias es el relato de Beren y Lúthien, fiel 

reflejo de los mitos antiguos sobre el amor que desafía la muerte. En particular, su 
estructura y sus motivos recuerdan el mito griego de Orfeo y Eurídice (García Gual, 
2015), donde el protagonista desciende al inframundo para recuperar a su amada 
perdida. En la línea del resto del artículo, las casuísticas nos presentan el romance 
entre un mortal y una mujer de estirpe divina marcado por la tragedia.

Orfeo, el poeta y músico inspirado por los dioses, pierde a su esposa Eurí-
dice cuando esta muere debido a la mordedura de una serpiente. En su desespera-
ción, desciende al Hades para suplicar por su retorno y, conmovidos por su canto, 
los dioses del inframundo le conceden la posibilidad de llevarla de vuelta al mundo 
de los vivos, con el único término de no mirarla hasta que ambos hubiesen salido 
de las sombras. Tristemente, Orfeo, incapaz de resistir la tentación, se vuelve y con-
templa a Eurídice perdiéndola así de manera irrevocable. 

En la historia del Legendarium, Beren, un hombre mortal, se enamora de 
Lúthien, de belleza sin parangón entre los elfos, pero su amor es obstaculizado por el 
rey Thingol, que impone al pretendiente de su hija una prueba casi imposible: obte-
ner uno de los Silmarils engarzados en la corona de Morgoth. A continuación, Beren 
acude hasta una región prohibida y dominada por la oscuridad con la inestimable 
ayuda de su amada. De hecho, es ella mediante su canto la que consigue adormecer 
a Morgoth, permitiendo a su enamorado completar la misión justo antes de morir. 

distinto orden. Para saber más, McIntosh, J., The Flame Imperishable: Tolkien, St. Thomas, and the 
Metaphysics of Faërie, Kettering, 2017.

Fig. 6. Sauron encarna el arquetipo de antagonista siniestro, muy cercano a la visión de villano 
que el cine ha dado del equidistante Hades mitológico. Fotogramas pertenecientes 

a Los Anillos de Poder (2022) y Furia de Titanes (2010). Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

3

En este punto Tolkien introduce un giro fundamental respecto al mito clá-
sico de descenso y retorno, en tanto el motivo se invierte porque es la amada quien 
rescata al héroe –no al revés– del dominio de la muerte; Lúthien no se resigna a la 
pérdida y, en un acto subversivo sin precedentes, desciende hasta las Estancias de 
Mandos, una suerte de Hades griego sito en el Reino Bendecido de Arda. Su canto 
conmueve incluso al juez de los muertos, el cual intercede ante Eru con objeto de 
conceder a los amados una segunda oportunidad. En consecuencia, Beren retorna 
a la vida con la condición de que Lúthien renuncie a la inmortalidad élfica y así 
compartir el destino de su compañero. Esta reversión del mito de Orfeo y Eurídice 
refleja uno de los temas fundamentales de Tolkien: la importancia del sacrificio y la 
elección (Costabile, 2024). Mientras que Orfeo fracasa por sucumbir a la duda y la 
impaciencia, Lúthien triunfa porque está dispuesta a pagar el precio definitivo por su 
amado. En la mitología griega, el amor no puede vencer a la muerte; en la de Tolkien, 
aunque no puede evitarla, consigue trascenderla y otorgarle un nuevo significado. 

Este motivo de renuncia y amor inmortal reverbera en la historia de Aragorn 
y Arwen, quienes repiten de manera más terrenal la tragedia y la belleza del romance 
de Beren y Lúthien. Arwen, al igual que su ancestro Lúthien, es una elfa que elige 
el destino de los hombres por amor. En lugar de partir a las Tierras Imperecederas 
junto a su pueblo permanece en la Tierra Media para compartir la vida junto a Ara-
gorn, aceptando la mortalidad como destino inexorable. De hecho, en El Retorno 
del Rey, cuando Aragorn se refiere a su propio linaje ante Éowyn, menciona direc-
tamente la historia de Beren y Lúthien: «Desde los días de Lúthien ningún hombre 
ha amado tanto a una hija de los Eldar» (Tolkien, 2002).

DE LOS ELFOS Y LA INMORTALIDAD 
DE LOS BIENAVENTURADOS

La figura de los elfos en la mitología de Tolkien encarna una visión parti-
cular de la inmortalidad que, aunque inspirada en diversas tradiciones, guarda una 
estrecha relación con la concepción grecorromana del destino final de los héroes y 

Fig. 7. A la izquierda Beren y Lúthien (ilustración de Alan Lee). 
A la derecha Orfeo y Eurídice (detalle de lienzo, Camille Corot, 1861). Composición propia. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

4

las almas virtuosas (Rose, 1981). Los elfos no son dioses, mas su longevidad y su 
naturaleza superior los sitúan en un ámbito intermedio entre lo divino y lo mortal, 
un espacio que recuerda a los Campos Elíseos de la mitología clásica y la concepción 
platónica de las almas sublimes. Estas, al quedar atrapadas en un estado de perfec-
ción, no pueden reincorporarse al mundo terrenal.

En la tradición clásica los Campos Elíseos se presentan como el destino de 
aquellos mortales recompensados con una existencia exenta de sufrimiento. Homero 
describe en La Odisea un reino de paz donde los vientos soplan suavemente y la 
vida se desarrolla sin las penalidades de la existencia terrenal. Virgilio, en La Eneida, 
refuerza esta idea al mostrar a Eneas contemplando a los grandes héroes que moran 
en un mundo de esplendor, aunque separados para siempre del plano de los vivos. 

Del mismo modo, algunos de los elfos de Tolkien habitan en Valinor, un 
lugar de gracia perpetua que parece inmutable, pero que conlleva a su vez innúme-
ras paradojas: al no estar sujetos al cambio, los primeros nacidos se hallan atados a 
una eternidad que los separa de la humanidad y la historia. En otras palabras, dicha 
vida sin fin no es una bendición sin consecuencias. Al permanecer ligados al mundo 
mientras las edades transcurren, los elfos se convierten en testigos de la decadencia y 
la fugacidad del mundo, una percepción que los sume en una melancolía profunda. 
En este sentido, la inmortalidad de los elfos deja de connotar una posible recom-
pensa para devenir en estasis, un destino similar al de las almas perfectas de la misma 
filosofía platónica12 o incluso el neoplatonismo de Plotino (2018).

12  Platón describe en sus Diálogos un reino trascendental donde las almas, tras liberarse del 
ciclo de reencarnaciones, permanecen en un estado de conocimiento puro. Estas almas han superado 
las limitaciones del mundo material, pero han perdido, en el proceso, la capacidad de participar en 
él. De manera análoga, los elfos de Tolkien se ven atrapados en un dilema existencial: son inmorta-
les, pero su destino es separarse del devenir del mundo de los hombres. La imagen de los barcos que 
parten hacia el Oeste al final de El Señor de los Anillos es un reflejo de esta separación definitiva, que 

Fig. 8. A la izquierda fotograma de Valinor perteneciente a Los Anillos de Poder (2022). 
A la derecha el lienzo Campos Elíseos de Arnold Böcklin (1877).



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

5

LA TRAGEDIA (GRIEGA) DE LOS HIJOS DE HÚRIN

La historia de Túrin Turambar narrada en Los Hijos de Húrin es uno de los 
episodios más oscuros y desgarradores del canon tolkieniano (Tolkien, 2019). Su 
estructura responde a los patrones de la tragedia clásica, en la que un héroe mar-
cado por el destino y su propio carácter resulta incapaz de escapar a su ruina13. Su 
padre, Húrin, fue capturado por Morgoth tras la derrota de los hombres en la bata-
lla de las Lágrimas Innumerables (Nirnaeth Arnoediad). En castigo por desafiarlo, 
Morgoth le condena a presenciar sentado en un trono de piedra la destrucción de 
su familia. Es en este punto donde comienza el destino trágico de Túrin, quien, al 
igual que Aquiles en La Ilíada, es un guerrero de habilidades excepcionales, pero 
también un hombre impulsivo, orgulloso y propenso a la cólera. Ergo su heroísmo, 
lejos de ser un camino hacia la gloria, lo lleva a la desgracia, convirtiéndolo en una 
figura profundamente fatalista. Donde Aquiles es consumido por la ira tras el desaire 
de Agamenón, Túrin es impulsado por un orgullo exacerbado que lo lleva a tomar 
decisiones fatales. Por ejemplo, mata por error a su amigo Beleg, uno de los actos 
que más lo atormentarán, del mismo modo en que Aquiles se ve obligado a con-
frontar su propio destino tras la pérdida de Patroclo. Entrambos héroes representan 
la figura del guerrero que lucha contra un hado inevitable, si bien Aquiles lo aceptó 
de buen grado a cambio de fama y gloria. 

No obstante, aún más conexiones existen entre la historia de Túrin y la 
inquietante tragedia de Edipo, hasta el punto de que no es osado imaginar a Tol-
kien tomando como base para su relato el célebre mito griego. Al igual que el rey 
tebano, Túrin vive bajo una profecía que lo persigue sin que él sea consciente de 
ello. Su sino lo lleva a reunirse con su hermana, Nienor, sin reconocer su parentesco, 
del mismo modo en que Edipo, sin saberlo, yace con su madre, Yocasta (Sófocles, 
2014). En las anteriores historias la verdad es revelada demasiado tarde, desencade-
nando la desesperación y el suicidio. Es relevante el rol desempañado por el dragón 
Glaurung, quien además de hechizar a Nienor manipula a Túrin mediante el engaño 
y la sugestión, en un cauce análogo al del oráculo de Delfos. El gran gusano es el 
depositario del conocimiento prohibido, la entidad que al revelar la verdad sella la 
caída de su desgraciada víctima.

El fatalismo que impregna la historia de Túrin también se vincula a la con-
cepción griega de las moiras, o las personificaciones del destino ineludible. En la tra-
gedia clásica el héroe no puede escapar de su sino, independientemente de cuán lejos 
huya o qué decisiones tome. Edipo intenta evitar la profecía de su nacimiento y, sin 
embargo, cada acto que ejecuta lo acerca más a su consumación. De manera similar, 
Túrin busca desesperadamente forjar su propio destino a través de la destreza mar-

recuerda tanto el tránsito de los héroes hacia los Campos Elíseos como la ascensión de las almas ilu-
minadas en la filosofía platónica.

13  Pese a que Tolkien se inspirase tanto en la leyenda finesa de Kullervo como en el Sigurd del 
Cantar de los Nibelungos, el relato de Túrin no deja de presentar claras resonancias con los mitos grie-
gos, en particular con los destinos de Aquiles y Edipo, dos de las figuras más trágicas de la Antigüedad.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

6

cial, su liderazgo y su rebeldía, pero en cada uno de sus logros se escondía agazapado 
el germen de su ruina. Su orgullo lo ciega y lo lleva a rechazar la ayuda de quienes 
intentan guiarlo, lo que recuerda a la hybris de los héroes griegos, ese exceso de con-
fianza que provoca la intervención de los dioses y la caída definitiva. Al final, tanto 
Túrin como Edipo se enfrentan a la verdad de su origen y de sus actos sufriendo un 
horror insoportable. Su reacción no es la de un héroe que acepta la voluntad de los 
dioses con resignación: más bien la de un hombre que, en un último acto de desa-
fío, toma su propia vida, cerrando así el círculo de su maldición. Nienor, al igual que 
Yocasta, también escoge la muerte antes que soportar el peso de la verdad. 

ENEAS Y LA CAÍDA DE GONDOLIN

Dentro del inmenso corpus de la mitología tolkieniana la historia de Tuor 
y la caída de Gondolin también se erigen como arquetipos del destino trágico que 
padecen los grandes reinos de la Tierra Media. La ciudad oculta de Gondolin –tan 
solo comparable en belleza a Tirion en Aman– encuentra su paralelo más evidente 
en la Troya homérica. Al mismo tiempo, la figura de Tuor, un héroe humano que se 
convierte en el salvador de su pueblo adoptivo, recuerda de manera inconfundible 
a Eneas, el fugitivo troyano que daría origen al linaje de Roma según La Eneida de 
Virgilio. A través de esta historia, Tolkien reinterpreta un motivo recurrente en la 
literatura épica: la destrucción de una civilización gloriosa y la huida de sus super-
vivientes hacia un nuevo destino (Tolkien, 2019).

Fig. 9. A la izquierda, Túrin y el dragón Glaurung (ilustración de Alan Lee). 
A la derecha, detalle del lienzo Edipo y la esfinge de Gustave Moreau (1864). Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

7

 Guiado por el poder divino de Ulmo, el vala de los océanos, Tuor emprende 
un viaje hacia la mítica ciudad de Gondolin, el último bastión oculto de los elfos 
noldor en Beleriand. Al llegar a la ciudadela, su presencia se convierte en un factor 
de cambio en la ciudad, pues se gana la confianza del rey Turgon y contrae matri-
monio con su hija Idril, estableciendo así una unión entre los hombres y los elfos 
que será crucial para el futuro de la historia. Empero, al igual que en Troya, en Gon-
dolin también habita el orgullo de sus habitantes y la semilla de la traición interna.

El personaje de Maeglin, el elfo que en su desesperación y envidia revela la 
ubicación de la ciudad a Morgoth, es un trasunto de los traidores de la guerra de 
Troya como Antenor, quien según algunas versiones del mito facilitó la entrada de 
los aqueos en la ciudad (Diodoro, 2016). Su traición conduce al asedio y posterior 
caída de Gondolin, un evento que en su descripción recuerda poderosamente al 
saqueo de Troya en La Ilíada: los invasores entran por sorpresa, la ciudad arde, y sus 
indefensos habitantes son masacrados o esclavizados (Bruce, 2012). 

En este escenario de devastación Tuor desempeña el mismo rol que Eneas 
en La Eneida (Morse, 1986). Mientras los grandes héroes de la ciudad perecen en 
la batalla final, él asume la responsabilidad de guiar a los supervivientes a salvo del 
desastre. La imagen de Tuor huyendo junto a Idril y su retoño Eärendel a través de 
un paso secreto se vincula con la célebre escena en la que Eneas escapa de Ilión car-
gando a su padre Anquises sobre los hombros y llevando consigo a su hijo Ascanio. 
Ambos héroes abandonan cualquier fantasía de gloria personal en aras de conseguir 
algo más importante: asegurar la continuidad de su linaje y la cultura de su país en 
un nuevo hogar (Pace, 1979).

Fig. 10. Gondolin, el trasunto de Troya en la Tierra Media. Ilustración de Ted Nasmith.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

8

NÚMEROR Y LA ATLÁNTIDA

Incluso en mayor medida que Gondolin, Númenor representa el arquetipo 
más poderoso de reino perdido en el Legendarium tolkieniano. Su historia, narrada 
en ES y ampliada en los Cuentos Inconclusos (Tolkien, 2023) y sobre todo La Caída 
de Númenor (Tolkien, 2023), remite de manera innegable al mito platónico14 de 
la Atlántida, esa civilización esplendorosa que sucumbe bajo las aguas debido a su 
hybris. Veamos el siguiente fragmento de la carta n.o 257: 

Otro ingrediente, no mencionado antes, también entró en operaciones por la nece-
sidad de procurar una importante función a Trancos-Aragorn. Lo que podría lla-
mar mi obsesión-Atlántida. Esta leyenda o mito u oscuro recuerdo de una historia 
antigua siempre me ha perturbado. En sueños he tenido la espantosa pesadilla de la 
Ola ineluctable que salía del mar tranquilo o se levantaba como una torre sobre las 
islas verdes. Todavía se me da ocasionalmente, aunque exorcizada por haber escrito 
sobre ella. Siempre termina con el sometimiento, y me despierto jadeando mientas 
salgo de las aguas profundas... 

Carpenter, carta 257 a Christopher Bretherton. 

Vemos cómo el Profesor dotó a su isla ficticia de rasgos platónicos adrede y 
por prurito personal. Hablamos de islas habitadas por razas superiores, favorecidas 
por los dioses mediante un conocimiento y un poderío excepcionales, que se dejan 
arrastrar por la soberbia y desafían a lo divino. Las consecuencias: las dos naciones 

14  Más concretamente en los Diálogos Timeo y Critias. 

Fig. 11. La gran Ola destruyendo Númenor. El sueño de Tolkien mencionado en la carta 257 
se introdujo a modo de guiño en la primera temporada de la serie. Fotograma 

perteneciente a Los Anillos de Poder (2022).



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
0

9

son castigadas con la destrucción. Númenor, como la Atlántida, se convierte así en 
un símbolo de la fugacidad de la grandeza y del castigo inevitable que espera a quie-
nes olvidan su lugar en el orden cósmico. 

Fundada por los Edain tras la Guerra de la Cólera como recompensa por su 
lealtad a los Valar, la ínsula se convierte en el epicentro del conocimiento y el poder 
humano en la Tierra Media. Los númenóreanos son más altos, longevos y sabios que 
el resto de los hombres, y su cultura florece con sumo equilibrio entre la tradición 
y la innovación. Sin embargo, a medida que su poder aumenta, también lo hace su 
descontento con las limitaciones impuestas por las deidades. Como los atlantes de 
Platón, quienes en su esplendor desafían a los dioses del Olimpo y buscan expandir 
su dominio sobre el mundo (Platón, 2022), los númenóreanos caen en la tentación 
de pretender la inmortalidad, corrompidos por Sauron y su odio hacia los elfos y 
los Valar. El último rey de Númenor, Ar-Pharazôn, es el máximo exponente de esta 
caída, pues lidera una expedición militar contra Valinor en un desafío que precipita 
la ira de Ilúvatar. 

Ahora bien, de la catástrofe surgen los exiliados, Isildur y Anárion, quienes 
junto a su padre Elendil escapan de la destrucción y fundan los reinos de Arnor 
y Gondor en la Tierra Media. En ellos se materializa la figura del héroe civiliza-
dor (Moret, 2012: 461), un motivo recurrente en los relatos de migraciones míti-
cas tras la pérdida de un mundo ideal. La tradición mítica y literaria está llena de 
episodios en los que un pueblo, expulsado de su tierra natal, funda nuevas nacio-
nes llevando consigo los restos de su antiguo esplendor. Así como Eneas huye de 
la caída de Troya para establecer los cimientos de Roma, los herederos de Núme-
nor trasladan su linaje y su cultura a la Tierra Media, perpetuando la grandeza de 
su pueblo, aunque siempre de manera disminuida. Arnor y Gondor apenas son las 
sombras del esplendor númenóreano, y con el paso del tiempo también se sumirán 
en la decadencia, lo cual refuerza la idea de un pasado irrecuperable15. Este pro-
ceso de degeneración histórica se alinea con la concepción hesiódica de las edades 
del hombre, en la que la humanidad transita desde una Edad de Oro marcada por 
la armonía y la cercanía a los dioses hacia periodos sucesivamente más oscuros y 
corruptos (Hesíodo, 2003).

15  Los númenóreanos, aunque todavía superiores al resto de los hombres, están destinados 
a un lento declive. Los dúnedain de la Tercera Edad son un pueblo en extinción, y con la caída de 
Arnor y la progresiva degradación de Gondor, la grandeza de Númenor se convierte en un recuerdo 
cada vez más lejano. La restauración del trono de Gondor con el retorno de Aragorn sugiere un eco 
de la antigua gloria, pero no su completa recuperación; el esplendor de Númenor es irremplazable, y 
la nueva era que se avecina en la Tierra Media, aunque esperanzadora, nunca alcanzará la magnificen-
cia del pasado perdido.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
1

0

CODA: LA ANTIGÜEDAD EN LA TIERRA MEDIA

La obra de J.R.R. Tolkien ha sido tradicionalmente considerada un monu-
mento literario erigido sobre los cimientos del mundo medieval, una evocación de 
la épica germánica y la cosmovisión cristiana que dominó Europa durante la Edad 
Media. Una exploración más profunda revela que el universo tolkieniano no solo 
bebe de la mitología nórdica o de las sagas anglosajonas, sino que también está 
imbuido de elementos extraídos del mundo grecolatino. Es decir, la huella de La 
Ilíada y La Odisea es evidente en la configuración narrativa de ESDLA, donde los 
asedios de Helm y Minas Tirith riman a nivel narrativo con el sitio a Troya, mien-
tras que el largo viaje de Frodo hacia el Monte del Destino recuerda las peripecias 
de Odiseo en su regreso a Ítaca. Al mismo tiempo, el papel de los Valar, jerarquiza-
dos en su divinidad y hasta cierto punto implicados en el destino de los mortales, 
dialoga fácilmente con las teogonías antiguas; mientras que los elfos, atrapados en 
una inmortalidad melancólica, encuentran paralelos en los Campos Elíseos de la 
mitología grecorromana. 

Las historias de Beren y Lúthien y de los hijos de Húrin se enraízan en mode-
los narrativos que el mundo antiguo ya había cincelado con maestría. El primero se 
vincula con el mito de Orfeo y Eurídice, pues en ambos se relata el descenso a un 
reino de sombras en busca del amor perdido. El segundo, con su inexorable tragedia, 
recuerda la figura de Edipo y su lucha contra un destino ineludible, al igual que la 
furia de Aquiles, cuya grandeza guerrera se ve empañada por la maldición del orgu-

Fig. 12. Los diseñadores de arte de Amazon han decidido incluir múltiples referencias al Mundo 
Antiguo en Númenor, un hecho coherente con la auténtica Historia, en tanto hablamos 

del pasado de una ficción medieval. Fotogramas pertenecientes 
a Los Anillos de Poder (2022).Composición propia.



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
1

1

llo desmedido. No es casualidad que en estas historias se perciba la reverberación de 
la moira griega, ese destino fatal que ningún héroe es capaz de eludir. 

Como acabamos de comprobar, Númenor, la gran civilización caída, es otra 
de las manifestaciones de esta intertextualidad mantenida con el mundo clásico. Su 
hundimiento por desafiar el orden divino es un reflejo inequívoco del mito de la 
Atlántida relatado por Platón en los diálogos Timeo y Critias. Más aún, la caída de 
Númenor simboliza el ciclo de decadencia de las civilizaciones que Hesíodo descri-
bió en su concepción de las edades del hombre; un tránsito desde la dorada grandeza 
de los primeros tiempos hasta la corrupción y la ruina de las generaciones poste-
riores. Isildur y Anárion, los fundadores de los reinos de Arnor y Gondor, actúan 
como héroes civilizadores, figuras que recuerdan a Eneas y su papel en la fundación 
de Roma tras la destrucción de Troya. 

Toda esta red de influencias muestra que Tolkien también construyó su 
mitología a partir del imaginario grecolatino. En su mundo, el Medievo es la reali-
dad última, el tiempo de los hombres y de la decadencia, pero sobre él se cierne la 
sombra de una edad aún más remota, una edad de héroes, dioses y tragedias. Como 
Virgilio en su Eneida, Tolkien escribe desde la nostalgia de un pasado glorioso que 
solo puede ser recordado a través de la épica. Por lo tanto, hemos de seguir diciendo 
alto y claro que sus relatos no solo representan la reescritura del Beowulf o La Mate-
ria de Bretaña, sino también la reinterpretación de Homero y lo platónico, de la 
tragedia griega y de gran parte de la amalgama que conforma la filosofía antigua. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
1

2

REFERENCIAS

Bruce, A.M. 2012. «The Fall of Gondolin and the Fall of Troy: Tolkien and Book II of Aeneid». 
Mythlore: A Journal of JRR Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature, 
n.o 30: 103-115. 

Carpenter, Humphrey. 2002. Cartas. Selección de Humphrey Carpenter. Barcelona: Minotauro.

Carter, Lin. 2002. Tolkien. El origen de El Señor de los Anillos. Bailén: Ediciones B. 

Costabile, G.C. 2024. «Orpheus and the Harrowing of Hell in the tale of Beren and Lúthien». Mythlore: 
A Journal of JRR Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature, n.o 42: 61-84.

Diodoro Sículo. 2016. Biblioteca Histórica de Diodoro de Sicilia. Libros vii al xvii. Barcelona: Gredos. 

Duriez, Colin. 2002. Tolkien y el Señor de los Anillos. Barcelona: Editorial Hispano Europea. 

Eurípides. 2025. Eurípides. Tragedias I. Barcelona: Gredos. 

García Gual, Carlos. 2015. El mito de Orfeo. Estudio y tradición poética. Madrid: Fondo de Cultura 
Económica Española. 

Hamish, Williams. 2021. Tolkien and the Classical World. Berna: Walking Tree Publishers. 

Hesíodo. 2021. Hesíodo. Obras y fragmentos. Barcelona: Gredos. 

Hesíodo. 2021. La Teogonía. Barcelona: Gredos. 

Hesíodo. 2003. Los Trabajos y los Días. Sevilla: Ediciones Omega. 

Homero. 2019. La Ilíada. Barcelona: Gredos. 

Homero. 2014. La Odisea. Barcelona: Gredos. 

Linares Sánchez, Jorge. 2017. El tema del viaje al mundo de los muertos en la Odisea y su tradición en 
la literatura occidental. Tesis doctoral. Universidad de Murcia.

Martínez Alcolea, María Teresa. 2002. «Sobre Héroes y Tumbas. Desde Tolkien hasta Homero». 
Primeras Noticias. Revista de Literatura, n.o 190: 17-24. 

McIntosh, Jonathan. 2017. The Flame Imperishable: Tolkien, St. Thomas, and the Metaphysics of Faërie: 
Kettering: Angelico Press. 

Míguez Santa Cruz, Antonio. 2021. «De Boromir a Eddard Stark. Sean Bean como bisagra de dos 
universos». En Juego de Tronos. Un diálogo con la Historia (y las Humanidades). Editado por 
Antonio Míguez Santa Cruz. Universidad de Cádiz. 

Moret, Pierre. 2012. «Honorato de Lenins, Heracles y las islas errantes». Cuadernos de Prehistoria y 
Arqueología de la Universidad Autónoma de Madrid, n.o 37: 455-464. 

Morse, Robert. E. 1986. The Evocation of Virgil in Tolkien’s Art: Geritol for the Classics. Illinois: Bol-
chazy-Carducci Publishers. 

Parry, Hannah. 2021. «Classical Epic in the Works of J.R.R. Tolkien» Tesis Doctoral. Victoria Uni-
versity of Wellington.

Pace, D.P. 1979. «The influence of Vergil’s Aeneid on The Lord of the Rings». Mythlore: A Journal of 
J.R.R. Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature, n.o 6: 11-17. 

Platón. 2022. Diálogos VI. Filebo, Timeo, Critias. Barcelona: Gredos. 

Platón. 2014. El Banquete. Barcelona: Gredos. 

Platón. 2020. La República. Barcelona: Gredos. 



R
E

VI
S

TA
 L

AT
EN

TE
, 2

3
; 2

02
5,

 P
P.

 1
91

-2
13

2
1

3

Plotino. 2018. Enéadas. Oviedo: Losada. 

Pollard, Alfred W. 2023. El Rey Arturo y los Caballeros de la Tabla Redonda. Madrid: Reino de Cordelia. 

Rose, Mary Carman. 1981. «The Christian Platonism of CS Lewis, JRR Tolkien, and Charles Wil-
liams», en Neoplatonism and Christian thought. Editado por Dominic J. O’Meara. State Uni-
versity of New York Press. 

Segovia Esteban, Sara. 2015. «Historia de una ida y vuelta. De Ulises a Bilbo Bolsón: Influencias de 
la épica clásica en la Fantasía Moderna», en J.R.R. Tolkien: el árbol de las historias. Editado 
por Pablo Gutiérrez Carreras, María Isabel Abradelo de Usera, Ignacio José Armada Manri-
que. San Pablo CEU Servicio de Publicaciones. 

Segura, Eduardo. 2004. El viaje del Anillo. Barcelona: Minotauro. 

Sófocles. 2014. Edipo Rey. Barcelona: Gredos. 

Suárez, José. 2001. Líneas temáticas de la épica homérica en The Lord of the Rings de Tolkien. Buenos 
Aires: Servicio de Publicaciones de Universidad Nacional de la Plata. 

Tolkien, J.R.R. 2002. Árbol y Hoja y el Poema Mitopoeia. Barcelona: Planeta. 

Tolkien, J.R.R. (ed.) 2016. Beowulf. Madrid: Harper Collins.

Tolkien, J.R.R. 2023. Cuentos inconclusos de Númeror y la Tierra Media. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2013. El Hobbit. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2001. El Señor de los Anillos. La Comunidad del Anillo. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2002. El Señor de los Anillos. El Retorno del Rey. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2022. El Silmarillion. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2019. La Caída de Gondolin. Barcelona: Planeta. 

Tolkien, J.R.R. 2023. La Caída de Númenor. Barcelona: Minotauro. 

Tolkien, J.R.R. 2019. Los Hijos de Húrin. Barcelona: Planeta. 

Victorio, Juan. (ed.) 1983. Cantar de Roldán. Madrid: Cátedra. 

Virgilio. 2019. La Eneida. Barcelona: Gredos. 




