MITOS Y TEXTOS DEL MUNDO GRECOLATINO EN TOLKIEN.
UNA NUEVA PERSPECTIVA DEL LEGENDARIUM

Antonio Miguez Santa Cruz
Universidad de Sevilla. Espafia

E-mail: amiguez@us.es
https://orcid.org/0000-0001-7610-5616

REsuMEN

La obra de J.R.R. Tolkien ha sido frecuentemente interpretada como una evocacién del
Medievo cristiano, pero su construccién mitopoética hunde sus raices en fuentes mucho
mds antiguas. Este articulo intentard explorar la profunda influencia de los mitos cldsicos en
la Tierra Media, revelando cémo elementos homéricos, hesiddicos y virgilianos permean su
narrativa. Desde La Odisea hasta La Eneida, desde el mito de Giges hasta la caida de la At-
ldntida, la literatura cldsica proporciona claves esenciales para comprender tanto la estructura
como los temas recurrentes en E/ Se7ior de los Anillos, El Silmarillion e incluso El Hobbit. Asi,
la obra de Tolkien se nos revela como un punto de encuentro —mds equilibrado de lo que
pensdbamos a priori— entre la mitologfa germdnica y la tradicién grecolatina.

PaLaBras cLavVE: Tolkien, medievalismo, mito de la Antigiiedad, influencia homérica, tragedia.

MYTHS AND TEXTS OF THE GRECO-ROMAN WORLD IN TOLKIEN.
A NEW PERSPECTIVE OF THE LEGENDARIUM

ABSTRACT

J.R.R. Tolkien’s work has often been interpreted as an evocation of the Christian Middle
Ages, yet its mythopoetic construction is rooted in far older sources. This article explores the
profound influence of classical myths on Middle-earth, revealing how Homeric, Hesiodic, and
Virgilian elements permeate his narrative. From the Odyssey to the Aeneid, from the myth
of Gyges to the fall of Atlantis, classical literature provides essential keys to understanding
both the structure and recurring themes in 7he Lord of the Rings, The Silmarillion, and The
Hobbir. Thus, Tolkien’s work emerges as a meeting point —more balanced than previously
thought— between Germanic mythology and the classical tradition.

Keyworps: Tolkien, medievalism, Ancient myth, Homeric influence, tragedy.

DOI: https://doi.org/10.25145/j.latente.2025.23.08
REVISTA LATENTE, 23; octubre 2025, pp. 191-213; ISSN: e-2386-8503

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA)

13 191

P 1912

2025, P

ATENTE, 23;

\
LA

REVISTA


https://doi.org/10.25145/j.latente.2025.23.08
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:amiguez%40us.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7610-5616

192

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

TOLKIEN MEDIEVALISTA

Gran conocedor de la historia y los textos medievales europeos, ]. R.R. Tolkien
encontrd en este periodo una fuente de inspiracién natural' para construir el universo
de El Seror de los Anillos*. En particular, la representacién de la monarquia desempena
un papel central en la estructura politica de la Tierra Media, donde los gobernantes,
sus reinos y las criaturas fantdsticas que los pueblan configuran el eje del relato. Nos
encontramos con reyes activos en el gobierno, principes y nobles que lideran ejércitos,
pero también con figuras ausentes y casi legendarias, cuyo retorno se espera en algin
punto entre la esperanza y la incertidumbre. Tal es el caso de Aragorn, descendiente
de Isildur, quien restaura la dinastia de Gondor tras ser coronado en la Ciudad Blanca
por Gandalf, el isza7°. La imposicién del simbolo regio a manos del mago es un tra-
sunto de las ceremonias de consagracion politica en la Edad Media, evocando el ungi-
miento de Carlomagno por el papa Leén III en el afio 800. Frente a esta estructura
mondrquica, la Comarca se erige como una singularidad organizativa: un enclave que
encarna la autonomia comunal y el rechazo a la autoridad centralizada, reforzando asi
el cardcter excepcional de los hobbits dentro de la cosmovision tolkieniana.

Otro motivo de gran peso en la literatura medieval que Tolkien reinterpreta
es el de la espada como simbolo de la identidad del héroe, quizd también de su legi-
timidad y linaje. La fragmentacién y posterior reconstruccién de Anduril, la hoja
de los reyes de Gondor, responde a una tradicién narrativa que ya se rastrea en el
Beowulf; cuando el filo de hierro de Hrunting se quiebra en combate y el héroe ha
de recurrir a un arma forjada por gigantes (Tolkien, 2016). Mientras tanto, en la
épica carolingia, Durandal representa la continuidad de la estirpe de los paladines de
Carlomagno, encabezada por el mismo Rolddn (Victorio ed., 1983). Sin embargo,
es en la tradicién arttrica donde hallamos el paralelismo mds evidente: Excalibur,
la cual solo puede ser empufiada por el legitimo rey (Pollard, 2023), encuentra su
resonancia tolkieniana en la ya citada Anduril, la hoja quebrada que exclusivamente
Aragorn, al ser el heredero de Isildur, puede reclamar. El episodio de su restauracion
en Rivendel recuerda a las pruebas de linaje de los héroes medievales, en las que la
justa posesién del arma confirma el derecho a gobernar.

Desde una perspectiva estructural, los reinos y marcas de este mundo fic-
ticio pueden considerarse una variante del feudalismo europeo, con una jerarquia
bien definida en la que el monarca ocupa la ctispide y los nobles le deben fidelidad
a cambio de tierras y proteccién. En este marco, los rohirrim constituyen una sinte-
sis literaria de pueblos histéricos, en particular los anglosajones y las tribus ecuestres
de la estepa euroasidtica. Su organizacién social basada en juramentos de lealtad, su
lengua inspirada en el inglés antiguo y su énfasis en la poesia épica remiten al mundo

! Algo légico, considerando que el principal objeto de estudio de Tolkien eran textos medie-
vales escritos en la forma mds temprana del idioma inglés (Old English).

2 A partir de ahora ESDLA.

3 Deidades menores enviadas a la Tierra Media por los Valar (dioses) con el propésito de
ayudar a los Pueblos Libres contra Sauron. Popularmente eran conocidos como magos.



anglosajén previo a la conquista normanda, especialmente al universo del Beowulf:
No obstante, su vinculo con los caballos y su tdctica de combate también recuerdan
alos godos o inclusive a los hunos de los siglos v y v1, reforzando el esquema medie-
valizante de la novela. Dicho de otro modo: Tolkien construyé una ficcién imbuida
de la sensibilidad medieval, donde el mito, la literatura y la historia de este periodo
se entrelazan creando algo nuevo (Segura, 2004).

¢UN ETERNO MEDIEVO? MAGIA'Y ESTASIS
EN LA LITERATURA FANTASTICA

En ESDLA —y en gran parte del género al que representa— la civilizacién
parece haber alcanzado su cenit en un Medievo eterno, en el que la sociedad, la tec-
nologia y la cultura han cristalizado en un punto sin necesidad de mayor evolucién.
No es que el progreso sea imposible, sino que, en un mundo donde la magia existe
y es auténtica, el estadio medieval se revela como la forma éptima de organizacién.
En estos universos la alquimia desplaza a la quimica, la voluntad de los poderosos
pesa mds que las instituciones y las grandes fortalezas de piedra bastan para resistir
cualquier embate. No hay lugar para la pélvora cuando los magos pueden invocar
tormentas, ni necesidad de la imprenta cuando la sabiduria se transmite en manus-
critos atesorados por inmortales. La tecnologfa, cuando aparece, es tratada con
escepticismo, pues en un universo donde existen dragones y profecias, los avances
materiales alcanzan un impacto marginal. No hay revoluciones industriales porque
la transformacién de la materia es privilegio de los hechiceros. No hay republicas,
ya que los monarcas poseen una legitimidad sagrada que ningtn parlamento podria
disputar. No hay progreso técnico porque la civilizacidn ya ha alcanzado el equili-
brio perfecto entre orden y caos, entre poder y conocimiento.

El mundo de Tolkien ilustra de manera notable el anterior paradigma. Desde
la fundacién de Nimenor hasta la coronacién de Aragorn, la historia de los hombres
parece haber alcanzado su punto culminante en una estructura mondrquica heredi-
taria, cuyo poder se sustenta en la legitimidad de la sangre y en el peso de la tradi-
cién. La decadencia de los reinos no se debe a un modelo social obsoleto, sino a la
corrupcién interna y a la pérdida del linaje puro, a la desconexién con la sabiduria
antigua que, en tiempos pasados, fue la base del esplendor. Y he aqui el quid de la
cuestién: gserfa posible acudir a ese tiempo pretérito y analizar si de alguna forma
sus mitos se corresponden con los de nuestra Edad Antigua?

En efecto, aunque el predominio de lo medieval en ESDLA es innegable,
no debemos pasar por alto la profunda huella de la Antigiiedad en la obra de Tol-
kien (Hamish, 2021). De hecho, nuestro autor comenzé a estudiar griego a los
once afos y desde entonces se imbuyé plenamente en la mitologia de esa cultura,
llegando a constituir una base compositiva para su ulterior obra, asi como un vivero
inagotable para su imaginacién. El mismo Tolkien llegaria escribir en su carta 142:
«fui formado en los cldsicos y descubri por primera vez la sensacién del placer lite-
rario en Homero» (Carpenter, 1993). Por tanto, mds alld de la estructura feudal y
la imagineria caballeresca, encontramos reminiscencias del mundo antiguo en sus

193

o}

P 191-213

5 P

AAOE
2020

on.
230,

VISTA LATENTE

RE\



194

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

leyendas fundacionales, en la dignidad casi homérica de ciertos personajes y en la
concepcién misma de la epopeya. A lo largo del presente estudio nos proponemos
explorar dichas conexiones, con el fin de localizar vestigios de las sagas heroicas y
los textos grecolatinos en la cosmovisién tolkieniana.

PARTIENDO DE UNA CLAVE HOMERICA

Entre las innumerables influencias que subyacen en ESDLA, la impronta de
Homero es una de las mds ostensibles (Martinez, 2002). Y es que la obra de Tolkien
no deja de sustentarse sobre los dos grandes pilares de la épica griega: La lliada y
La Odisea. La primera, centrada en la guerra y en el heroismo marcial, reverbera en
los dos grandes asedios de la Guerra del Anillo, mientras que la segunda, mediante
su estructura de viaje inicidtico y pruebas constantes, halla su reflejo en las travesias
de Bilbo hacia la guarida de Smaug y de Frodo hacia el Monte del Destino. Pode-
mos ver como la epopeya homérica y la narrativa tolkieniana se enlazan, pues ambas
configuran un mundo en el que la guerra y la aventura son las méximas manifesta-
ciones del destino heroico.

A nuestros ojos, los paralelismos entre La lliada y los asedios del Abismo
de Helm y Minas Tirith resultan evidentes. Homero nos muestra la guerra de Troya
como un enfrentamiento prolongado entre dos civilizaciones, donde la fuerza, la
estrategia y la intervencién divina determinan el desenlace. De igual modo, el ata-
que a la fortaleza de Cuernavilla y la gran batalla por la Ciudad Blanca presentan el
conflicto como un episodio decisivo, en el cual las personalidades individuales des-
tacan sobre el conjunto (Homero, 2019). Aragorn, Théoden y Fomer son trasuntos
de los héroes aqueos de Homero, cuyas hazafias se narran a través de un ritmo simi-
lar al de los combates troyanos.

A su vez, el viaje de Frodo podria ser un reflejo de la estructura diegética de
La Odisea de Ulises, en tanto su trayecto hacia el Monte del Destino exige pruebas
que lo llevan al limite de su resistencia fisica e intelectual. Como Odiseo, que debe
sortear monstruos, tentaciones y peligros sobrenaturales con tal de regresar a [taca,
Frodo avanza entre un mundo de hostilidad, donde el engano y la traicién —Gollum,
la corrupcién del Anillo— son tan letales como los enemigos externos.

DE ULISES A BILBO BOLSON

Dentro de los mdrgenes de la literatura cldsica la figura del héroe viajero se
encuentra profundamente arraigada en al menos* dos modelos fundamentales: Uli-
ses, el astuto navegante de La Odisea, y Eneas, el piadoso fundador de Roma en La

4 Para otro momento dejaremos al icénico Jasén, cuyo viaje acompafiado de un conjunto de
héroes destacados recuerda poderosamente a la configuracion de la Compaiia del Anillo.



Fig. 1. Eowyn vs. el Rey Brujo de Angmar y Aquiles vs. Héctor. Fotogramas pertenecientes
a El Retorno del Rey (2003) y Troya (2004). No deja de ser valioso para nuestro estudio que
el film de Wolfgang Petersen fuera un producto de explotacién nacido al calor del éxito
de la trilogia de Peter Jackson. Composicién propia.

Eneida. Ambos representan facetas distintas del viaje: uno personificando la travesia
errante y llena de pruebas individuales, el otro practicando un éxodo colectivo hacia
un destino predestinado (Sudrez, 2001).

En la obra de Tolkien, Bilbo Bolsén es el personaje que mejor encarna este
arquetipo del viajero, en particular la vertiente sagaz e ingeniosa que caracteriza a
Ulises. Y es que Bilbo no es un guerrero formidable ni tampoco un monarca exi-
liado que busca restaurar un linaje perdido, al estilo de Aragorn o Thorin Escudo de
Roble. Su viaje narrado en £/ Hobbit> tampoco desprende la solemnidad épica de la
gesta de Frodo en ESDLA, pero se estructura en torno a las mismas pruebas y desa-
fios que enfrenta Ulises en su retorno a [taca (Parry, 2021). Desde el momento en
que deja la Comarca, Bilbo se ve obligado a suplir con astucia y recursos su carencia
de fuerza bruta, del mismo modo que Ulises se aferra a su inteligencia para sobrevi-
vir a los peligros del Mediterrdneo mitolégico (Segovia, 2015).

El episodio en que Bilbo se enfrenta a Gollum en un duelo de acertijos
recuerda de inmediato el encuentro entre Ulises y Polifemo (Homero, 2014). En los

> A partir de ahora EH.

13 195

2

P 191

S OANE D
0, LUZO

fde]

STA LATENTE, 23; r

C

REV



196

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

dos segmentos el héroe se ve atrapado en una cueva habitada por una criatura hostil
que, en principio, lo supera en fuerza fisica®. Al serle imposible emplear las habili-
dades marciales o guerreras, el intelecto se convierte en el tnico medio de super-
vivencia. Si recordamos, Ulises engafia al ciclope diciéndole que se llama «Nadie»,
estrategia que impide a Polifemo recibir ayuda del resto de gigantes cuando queda
ciego. Por su parte, Bilbo escapa de Gollum gracias a su destreza con los acertijos y
su oportuno hallazgo del Anillo Unico (Tolkien, 2013), un artefacto que le permite
volverse invisible, lo cual también nos retrotrae al sigilo con el que Ulises y sus hom-
bres escapan bajo los vientres de las ovejas.

Otro elemento que refuerza el paralelismo entre Bilbo y Ulises es su cardc-
ter demagégico y embaucador. El idedlogo del Caballo de Troya es célebre por su
elocuencia y su capacidad para entretejer relatos, como cuando miente a los feacios
sobre su identidad o improvisa una historia falsa a su regreso a faca. Bilbo, aunque
mds modesto, exhibe un ingenio similar en multiples ocasiones. Baste con recordar
su capacidad para persuadir a otros, como cuando agasaja el oido de Smaug llamédn-
dole «Ja mds grande de las calamidades», o asume a/ter egos enigmiticos al nombrarse
a sf mismo «el que camina sin ser visto» o «el jinete de barril».

Al punto, tanto el hobbit como el rey griego regresan a sus hogares profun-
damente transformados, luego de alcanzar un estadio superior del alma merced a sus
respectivas travesias. Sin embargo, ese crecimiento interior contrasta con una amarga
realidad: a su vuelta, ambos encuentran sus casas y bienes en proceso de ser saquea-
dos. Si ponemos el foco sobre las divergencias en la recepcién que encuentran, Uli-
ses debe hacer frente a la amenaza de los pretendientes y probar su identidad antes
de ser reconocido como el legitimo sefior de [taca. Bilbo, en cambio, descubre que
en la Comarca no es recibido con el entusiasmo que podria esperarse de un héroe,
y mds bien solo desperté interés su inmensa fortuna adquirida. Con el paso de los
meses, gran parte de sus vecinos incluso llegé a burlarse de su aventura, juzgindola
como imposible o, en el mejor de los casos, exagerada. Ni siquiera la tenencia del
Anillo Unico alivié la frustracién que este hecho provocé en el mediano.

GIGES Y EL ANILLO UNICO

El motivo del anillo que confiere invisibilidad y, por ende, un poder irresis-
tible sobre los demds es un arquetipo recurrente en la historia de la literatura. Uno
de los ejemplos mds tempranos y significativos se encuentra en el Anillo de Giges,
narrado por Platén en La Repiiblica. En este didlogo, el filésofo griego relata cémo
un pastor lidio encuentra un anillo que, al girarlo en su dedo, le permite volverse
invisible. Dotado de esta facultad, Giges se entrega sin restricciones a sus impulsos

¢ Si bien amparado en la oscuridad y en el subterfugio, Gollum era un consumado asesino
de orcos, mientras que Bilbo no habia matado ni a un insecto en su larga vida. Hagamos aqui caso
omiso de la posterior matanza de ardcnidos gigantes.



Fig. 2. Fotogramas pertenecientes a £/ Hobbit (2012) y Ulises (1954). Composicién propia.

seduciendo a la reina, asesinando al rey y usurpando el trono (Platén, 2020). El dis-
cipulo de Sécrates introduce este cuento como una reflexién sobre la naturaleza de la
justicia, pues si un hombre puede actuar impunemente sin temor a represalias, jseguird
comportdndose de manera ética o se abandonard a sus més oscuras ensonaciones?
La misma cuestién filoséfica percute con fuerza en ESDLA, donde el Unico
también encarna la tentacién absoluta del dominio (Tolkien, 2001). Su capacidad de
hacer invisible a su portador lo aparta del mundo no solo en un sentido fisico, sino
también en el moral y espiritual. Al igual que Giges, quien sucumbe ante la posi-
bilidad de ejercer poder sin condicién alguna, los personajes de Tolkien enfrentan
la prueba del Anillo y pocos pueden resistirse a su influencia corruptora (Miguez,
2021: 206). Frodo, aunque inicialmente reacio, experimenta su atraccién cada vez
con mayor intensidad; Boromir, incapaz de gobernarse a si mismo, no puede evitar
desearlo; y Gollum, por supuesto, acaba siendo absolutamente consumido por él’. La

7 El mito de la invisibilidad como liberacién de las normas sociales no se limita a Giges y el
Anillo Unico. En la tradicién germénica, Sigfrido se vuelve invisible con el Tarnkappe, permitiéndole
obtener ventaja sobre sus enemigos. En la mitologfa celta, los Sidhe poseen capas y anillos que ocultan
su presencia. Incluso en la literatura moderna, desde E/ Hombre Invisible de H.G. Wells hasta los rela-
tos de Harry Potter, la invisibilidad es un simbolo de poder peligroso. Quien no puede ser visto deja de
estar sujeto a la mirada del otro y, por tanto, a las normas que rigen la convivencia.

197

13

5, PP 191-2

2. OAOE
>, £LULO

ol
L

STA LATENTE

C

REV



198

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

Fig. 3. Frodo y el pastor Giges. Fotograma perteneciente a La Comunidad del Anillo (2001).
Composicién propia.

diferencia esencial entre Giges y Frodo es que, mientras el primero cede sin resisten-
cia al poder del anillo, el hobbit lucha hasta el final en un intento de no sucumbir.
Con todo, ni siquiera ¢l logra vencerlo por completo, ya que solo el azar y la inter-
vencién de Gollum permiten la destruccién de la joya. En tltima instancia, Tolkien
nos susurra que la verdadera fuerza no radica en la facultad de hacer valer un poder
sin limites: mds bien en la capacidad de renunciar a él.

LAS AGUILAS Y EL DEUS EX MACHINA

Uno de los recursos narrativos més debatidos en la obra de Tolkien es el papel
de las Aguilas, cuya intervencién en EH y ESDLA ha sido sefialada como un ejemplo
paradigmatico del Deus ex machina. Este término propio de la tragedia griega alude
a la irrupcién repentina de una fuerza externa —generalmente divina— que resuelve
un conflicto de manera inesperada. En el teatro de Euripides, por ejemplo, los dio-
ses descendfan en un mecanismo escénico para deshacer nudos argumentales inso-
lubles, como sucede en Medea, donde Helios envia un carro volador para salvar a su
nieta en el momento de mayor crisis (Euripides, 2025).

En EH, las Aguilas aparecen cuando Thorin y su compaia estdn a punto
de perecer en medio de un bosque en llamas, rodeados por huargos y orcos. Sin



Fig. 4. Fotograma perteneciente a £/ Retorno del Rey (2003)
¢ ilustracion representativa del Deus ex machina. Composicion propia.

intervencién externa, la destruccién de los protagonistas habria sido inevitable,
pero las grandes aves irrumpen y los transportan hasta un lugar seguro evitando asf
su aniquilacién. Un patrén similar se repite en ESDLA, cuando Gwaihir rescata a
Gandalf de la cima de Orthanc y, més tarde, a Frodo y Sam de las lavas del Monte
del Destino tras la destruccién del Anillo. En estos momentos cruciales las Aguilas
aparecen como salvadores stibitos, tal y como los dioses en la tragedia griega. Con
todo, el Profesor introduce matices que alejan estas intervenciones de la arbitrarie-
dad mds absoluta, pues las grandes aves tan solo acuden cuando su naturaleza supe-
rior lo considera necesario y no por impulsos caprichosos en la linea de las deidades
olimpicas (Duriez, 2002).

ARAGORN Y LA NEKYIA DE LA ODISEA

El descenso de Aragorn por los Senderos de los Muertos en ESDLA cons-
tituye un motivo recurrente en la literatura épica: la incursion del héroe en el infra-
mundo en busca de guia o auxilio para su empresa. Dicho episodio encuentra un
antecedente claro en la Nekyia, el canto x1 de La Odisea, en el que Ulises desciende
al Hades con el objetivo de consultar al adivino Tiresias. De nuevo, el punto de par-
tida presenta elementos en comun, en tanto el héroe se enfrenta a un momento de
crisis en su viaje y recurre a una fuente daiménica® de conocimiento o poder.

En el caso de Odiseo, su periplo por el Mediterrdneo le ha llevado a la isla
de Circe, quien le advierte de la necesidad de consultar a Tiresias antes del regreso

8 Evitamos el uso de la palabra «sobrenatural» porque no nos parece el término mds preciso
si atendemos al sentido que le dio Tolkien en su ensayo Sobre los cuentos de Hadas, ni tampoco aplicado
a la cosmovisién griega. Al fin y al cabo, en la Hélade el mundo de los muertos es tan natural como el
resto del cosmos, pero en otra esfera de operatividad.

199

13

P 1912

UZ0, 7

2025

on.
230,

STA LATENTE

C

REV



200

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

Fig. 5. Los reyes Aragorn y Ulises en el «inframundo». Fotogramas pertenecientes
a El Retorno del Rey (2003) y La Odisea (1997). Composicién propia.

a Traca. Para ello ha de descender al Hades, lugar donde ademds de hallar al vidente
se encontrard con las almas de antiguos héroes y camaradas caidos. Aragorn, por su
parte, se enfrenta al desafio de reunir un ejército capaz de desequilibrar la balanza
en la inminente batalla de los Campos del Pelennor. Ese es el motivo que lo lleva a
recorrer los Senderos de los Muertos y reclamar la lealtad de los espiritus de aquellos
que, en vida, juraron fidelidad a Gondor y no la cumplieron.

El elemento esencial en ambas narraciones es el contacto con los espec-
tros, que lejos de aparecer como meras sombras pasivas demuestran ser entidades
con agencia y voluntad. Odiseo recibe consejos y advertencias de Tiresias, asi como
el testimonio de su madre Anticlea y de héroes caidos como Agamendn y Aquiles.
Por su parte, Aragorn se enfrenta a la hostilidad inicial de los fantasmas, para des-
pués ejercer su autoridad como dinasta con el objetivo de subyugarlos y convertir-
los en aliados. En cualquiera de las ficciones observamos como el héroe emerge de
la catdbasis fortalecido, quizd renovado, en un estimulo que le permitird culminar
su empresa (Linares, 2017).

Mids all4 de la estructura narrativa, el episodio de los Senderos de los Muer-
tos también remite a concepciones cldsicas del Mds Alld. El inframundo griego es un
reino nebuloso, habitado por sombras privadas de descanso, una imagen que Tolkien
recrea en la descripcién del Paso de los Muertos, donde los espectros deambulan sin
redencién hasta que Aragorn les concede la paz. El paralelismo se refuerza si recor-
damos que en la tradicidn griega solo los individuos excepcionales, como Odiseo o
Eneas, poseen el privilegio de cruzar el umbral de la muerte y regresar (Virgilio, 2019).
Este episodio, por ende, es una prueba inicidtica que legitima al personaje en su rol
de rey y restaurador del orden anterior. Al igual que Odiseo reafirma su identidad
como soberano legitimo tras la Nekyia, Aragorn se alza como monarca de Gondor
tras haber tenido contacto con los muertos y regresar triunfante (Tolkien, 2002).



ECOS DE LA TEOGONIA EN EL SILMARILLION

J.R.R. Tolkien construy6 un mundo ficticio al que otorgd un origen mito-
16gico de una riqueza conceptual equiparable a las grandes cosmogonias de la Anti-
giiedad (Carter, 2002). En E/ Silmarillion’, los relatos de Ainulindalé y Valaguenta
sirven como textos fundacionales que explican la creacién del mundo y la jerarquia
de sus entidades divinas. Su estructura recuerda a mitos cldsicos como la Zeogonia
de Hesiodo (2021), en la cual el cosmos surge a partir de un principio primordial y
los dioses toman parte en la organizacién del mundo. Tal intencién de construir un
corpus mitoldgico propio se inscribe en lo que se conoce como mitopoeia (Tolkien,
2002), es decir, la creacién deliberada de un sistema mitico con coherencia interna,
siguiendo patrones narrativos ancestrales.

En Ainulindalé, la creacién de Ed —el universo— se produce a través de la
musica de los Ainur, los primeros seres creados por Eru Ilavatar (Tolkien, 2022).
La idea de una creacién mediante la armonia recuerda a las concepciones pitagéri-
cas del cosmos como una estructura ordenada por el sonido y la matemdtica, pero
también a la 7eogonia hesiédica, donde el Caos primigenio es reemplazado por una
progresién estructurada de deidades y fuerzas césmicas. En ambos casos la creacién
no es inmediata ni homogénea: en la narrativa tolkieniana, Melkor introduce la diso-
nancia en la Musica de los Ainur, un paralelismo con el papel de figuras mitol6gi-
cas rebeldes como Prometeo o incluso el monstruo Tifén, quienes desafian el orden
preestablecido de los dioses (Hesiodo, 2021).

Por su parte, en el Valaquenta, Tolkien nos proporciona una jerarquia de
seres divinos encabezados por los Valar, cuyo rol en la estructura del mundo es com-
parable al de los dioses olimpicos en la mitologia griega. Manwgé, sefior de los Valar
y regente del cielo, comparte caracteristicas con Zeus, pues los dos representan figu-
ras masculinas, gobernantes desde lo alto y asociados al aire y la tormenta. Varda, su
esposa, diosa de las estrellas, se asemeja a Hera en su papel de reina, pero también a
Minerva'® en su conexién con la luz y el conocimiento. Ulmo, el sefior de las aguas,
nos remite a Poseiddn, no solo por su dominio sobre los océanos, sino también por
su independencia del resto del pantedn. Aulg, el creador de los enanos y maestro de
la forja, encuentra su alter ego en Hefesto, el dios herrero de los griegos.

Al margen de estos paralelismos individuales, la divisién entre los Valar y
los Maiar dentro del Legendarium recuerda a la organizacién estratificada de los
dioses y semidioses en la Antigiiedad cldsica. Los Istari, espiritus de menor rango,
mas igualmente poderosos, son andlogos a los daimonios (Platén, 2014) griegos o
incluso a los héroes, entidades intermedias que desempefian un papel crucial en la
relacion entre el mundo de los dioses y el de los humanos''.

% A partir de ahora ES.

' Hemos citado a Minerva adrede, puesto que ella se expandi6 incorporando atributos rela-
cionados con la sabiduria de los que carecia la més belicosa Atenea.

" Decimos Istari porque ellos estdn «reducidos» en su divinidad para poder realizar su misién.
Haber puesto de ejemplo a los Maiar habria sido incorrecto, ya que no dejan de ser Ainur aunque de

201

o}

P 191-213

5 P

AAOE
2020

on.
230,

VISTA LATENTE

RE\



202

o]
o]

1

2

P 191

3, 2025, P

Q0

VISTA LATENTE, 2

am

R

Fig. 6. Sauron encarna el arquetipo de antagonista siniestro, muy cercano a la visién de villano
que el cine ha dado del equidistante Hades mitolégico. Fotogramas pertenecientes
a Los Anillos de Poder (2022) y Furia de Titanes (2010). Composicion propia.

DEL HADES A LAS ESTANCIAS DE MANDOS

Una de las mds bellas y trégicas historias es el relato de Beren y Luthien, fiel
reflejo de los mitos antiguos sobre el amor que desafia la muerte. En particular, su
estructura y sus motivos recuerdan el mito griego de Orfeo y Euridice (Garcia Gual,
2015), donde el protagonista desciende al inframundo para recuperar a su amada
perdida. En la linea del resto del articulo, las casuisticas nos presentan el romance
entre un mortal y una mujer de estirpe divina marcado por la tragedia.

Orfeo, el poeta y musico inspirado por los dioses, pierde a su esposa Euri-
dice cuando esta muere debido a la mordedura de una serpiente. En su desespera-
cién, desciende al Hades para suplicar por su retorno y, conmovidos por su canto,
los dioses del inframundo le conceden la posibilidad de llevarla de vuelta al mundo
de los vivos, con el tnico término de no mirarla hasta que ambos hubiesen salido
de las sombras. Tristemente, Orfeo, incapaz de resistir la tentacién, se vuelve y con-
templa a Euridice perdiéndola asi de manera irrevocable.

En la historia del Legendarium, Beren, un hombre mortal, se enamora de
Lathien, de belleza sin parangdn entre los elfos, pero su amor es obstaculizado por el
rey Thingol, que impone al pretendiente de su hija una prueba casi imposible: obte-
ner uno de los Silmarils engarzados en la corona de Morgoth. A continuacién, Beren
acude hasta una regién prohibida y dominada por la oscuridad con la inestimable
ayuda de su amada. De hecho, es ella mediante su canto la que consigue adormecer
a Morgoth, permitiendo a su enamorado completar la misién justo antes de morir.

distinto orden. Para saber mds, McIntosh, J., The Flame Imperishable: Tolkien, St. Thomas, and the
Metaphysics of Faérie, Kettering, 2017.



Fig. 7. A la izquierda Beren y Luthien (ilustracion de Alan Lee).
A la derecha Orfeo y Euridice (detalle de lienzo, Camille Corot, 1861). Composicién propia.

En este punto Tolkien introduce un giro fundamental respecto al mito cld-
sico de descenso y retorno, en tanto el motivo se invierte porque es la amada quien
rescata al héroe —no al revés— del dominio de la muerte; Luthien no se resigna a la
pérdida y, en un acto subversivo sin precedentes, desciende hasta las Estancias de
Mandos, una suerte de Hades griego sito en el Reino Bendecido de Arda. Su canto
conmueve incluso al juez de los muertos, el cual intercede ante Eru con objeto de
conceder a los amados una segunda oportunidad. En consecuencia, Beren retorna
a la vida con la condicién de que Luthien renuncie a la inmortalidad élfica y asi
compartir el destino de su compafiero. Esta reversion del mito de Orfeo y Euridice
refleja uno de los temas fundamentales de Tolkien: la importancia del sacrificio y la
eleccién (Costabile, 2024). Mientras que Orfeo fracasa por sucumbir a la duda y la
impaciencia, Lathien triunfa porque estd dispuesta a pagar el precio definitivo por su
amado. En la mitologfa griega, el amor no puede vencer a la muerte; en la de Tolkien,
aunque no puede evitarla, consigue trascenderla y otorgarle un nuevo significado.

Este motivo de renuncia y amor inmortal reverbera en la historia de Aragorn
y Arwen, quienes repiten de manera mds terrenal la tragedia y la belleza del romance
de Beren y Luathien. Arwen, al igual que su ancestro Luthien, es una elfa que elige
el destino de los hombres por amor. En lugar de partir a las Tierras Imperecederas
junto a su pueblo permanece en la Tierra Media para compartir la vida junto a Ara-
gorn, aceptando la mortalidad como destino inexorable. De hecho, en E/ Retorno
del Rey, cuando Aragorn se refiere a su propio linaje ante Eowyn, menciona direc-
tamente la historia de Beren y Luthien: «Desde los dias de Lithien ningtin hombre
ha amado tanto a una hija de los Eldar» (Tolkien, 2002).

DE LOS ELFOS Y LA INMORTALIDAD
DE LOS BIENAVENTURADOS

La figura de los elfos en la mitologia de Tolkien encarna una visién parti-
cular de la inmortalidad que, aunque inspirada en diversas tradiciones, guarda una
estrecha relacién con la concepcién grecorromana del destino final de los héroes y

203

o}

P 191-213

5 P

AAOE
2020

on.
230,

VISTA LATENTE

RE\



204

o]
o]

1

2

P 191

3, 2025, P

Q0

VISTA LATENTE, 2

am

R

Fig. 8. A la izquierda fotograma de Valinor perteneciente a Los Anillos de Poder (2022).
A la derecha el lienzo Campos Eliseos de Arnold Bocklin (1877).

las almas virtuosas (Rose, 1981). Los elfos no son dioses, mas su longevidad y su
naturaleza superior los sitian en un 4mbito intermedio entre lo divino y lo mortal,
un espacio que recuerda a los Campos Eliseos de la mitologia clésica y la concepcién
platénica de las almas sublimes. Estas, al quedar atrapadas en un estado de perfec-
cién, no pueden reincorporarse al mundo terrenal.

En la tradicién cldsica los Campos Eliseos se presentan como el destino de
aquellos mortales recompensados con una existencia exenta de sufrimiento. Homero
describe en La Odisea un reino de paz donde los vientos soplan suavemente y la
vida se desarrolla sin las penalidades de la existencia terrenal. Virgilio, en La Eneida,
refuerza esta idea al mostrar a Eneas contemplando a los grandes héroes que moran
en un mundo de esplendor, aunque separados para siempre del plano de los vivos.

Del mismo modo, algunos de los elfos de Tolkien habitan en Valinor, un
lugar de gracia perpetua que parece inmutable, pero que conlleva a su vez inntime-
ras paradojas: al no estar sujetos al cambio, los primeros nacidos se hallan atados a
una eternidad que los separa de la humanidad y la historia. En otras palabras, dicha
vida sin fin no es una bendicién sin consecuencias. Al permanecer ligados al mundo
mientras las edades transcurren, los elfos se convierten en testigos de la decadencia y
la fugacidad del mundo, una percepcién que los sume en una melancolia profunda.
En este sentido, la inmortalidad de los elfos deja de connotar una posible recom-
pensa para devenir en estasis, un destino similar al de las almas perfectas de la misma
filosoffa platénica' o incluso el neoplatonismo de Plotino (2018).

12 Platén describe en sus Didlogos un reino trascendental donde las almas, tras liberarse del
ciclo de reencarnaciones, permanecen en un estado de conocimiento puro. Estas almas han superado
las limitaciones del mundo material, pero han perdido, en el proceso, la capacidad de participar en
él. De manera andloga, los elfos de Tolkien se ven atrapados en un dilema existencial: son inmorta-
les, pero su destino es separarse del devenir del mundo de los hombres. La imagen de los barcos que
parten hacia el Oeste al final de E/ Serior de los Anillos es un reflejo de esta separacion definitiva, que



LA TRAGEDIA (GRIEGA) DE LOS HIJOS DE HURIN

La historia de Ttrin Turambar narrada en Los Hijos de Hiirin es uno de los
episodios mds oscuros y desgarradores del canon tolkieniano (Tolkien, 2019). Su
estructura responde a los patrones de la tragedia cldsica, en la que un héroe mar-
cado por el destino y su propio cardcter resulta incapaz de escapar a su ruina'. Su
padre, Hurin, fue capturado por Morgoth tras la derrota de los hombres en la bata-
lla de las Lagrimas Innumerables (Nirnaeth Arnoediad). En castigo por desafiarlo,
Morgoth le condena a presenciar sentado en un trono de piedra la destruccién de
su familia. Es en este punto donde comienza el destino trdgico de Turin, quien, al
igual que Aquiles en La Iliada, es un guerrero de habilidades excepcionales, pero
también un hombre impulsivo, orgulloso y propenso a la célera. Ergo su heroismo,
lejos de ser un camino hacia la gloria, lo lleva a la desgracia, convirtiéndolo en una
figura profundamente fatalista. Donde Aquiles es consumido por la ira tras el desaire
de Agamenén, Turin es impulsado por un orgullo exacerbado que lo lleva a tomar
decisiones fatales. Por ejemplo, mata por error a su amigo Beleg, uno de los actos
que mids lo atormentardn, del mismo modo en que Aquiles se ve obligado a con-
frontar su propio destino tras la pérdida de Patroclo. Entrambos héroes representan
la figura del guerrero que lucha contra un hado inevitable, si bien Aquiles lo acepté
de buen grado a cambio de fama y gloria.

No obstante, atin mds conexiones existen entre la historia de Tarin y la
inquietante tragedia de Edipo, hasta el punto de que no es osado imaginar a Tol-
kien tomando como base para su relato el célebre mito griego. Al igual que el rey
tebano, Turin vive bajo una profecia que lo persigue sin que él sea consciente de
ello. Su sino lo lleva a reunirse con su hermana, Nienor, sin reconocer su parentesco,
del mismo modo en que Edipo, sin saberlo, yace con su madre, Yocasta (S6focles,
2014). En las anteriores historias la verdad es revelada demasiado tarde, desencade-
nando la desesperacién y el suicidio. Es relevante el rol desempaniado por el dragén
Glaurung, quien ademds de hechizar a Nienor manipula a Tarin mediante el engano
y la sugestién, en un cauce andlogo al del ordculo de Delfos. El gran gusano es el
depositario del conocimiento prohibido, la entidad que al revelar la verdad sella la
caida de su desgraciada victima.

El fatalismo que impregna la historia de Turin también se vincula a la con-
cepcion griega de las moiras, o las personificaciones del destino ineludible. En la tra-
gedia cldsica el héroe no puede escapar de su sino, independientemente de cudn lejos
huya o qué decisiones tome. Edipo intenta evitar la profecia de su nacimiento y, sin
embargo, cada acto que ejecuta lo acerca més a su consumacion. De manera similar,
Turin busca desesperadamente forjar su propio destino a través de la destreza mar-

recuerda tanto el trdnsito de los héroes hacia los Campos Eliseos como la ascensién de las almas ilu-
minadas en la filosoffa platénica.

'3 Pese a que Tolkien se inspirase tanto en la leyenda finesa de Kullervo como en el Sigurd del
Cantar de los Nibelungos, el relato de Turin no deja de presentar claras resonancias con los mitos grie-
gos, en particular con los destinos de Aquiles y Edipo, dos de las figuras mds trdgicas de la Antigiiedad.

205

o}

P 191-213

5 P

2. OAOE
>, £LULO

ol
L

VISTA LATENTE

RE\



206

o]
o]

1

2

P 191

3, 2025, P

Q0

VISTA LATENTE, 2

am

R

Fig. 9. A la izquierda, Tarin y el dragén Glaurung (ilustracién de Alan Lee).
A la derecha, detalle del lienzo Edipo y la esfinge de Gustave Moreau (1864). Composicién propia.

cial, su liderazgo y su rebeldia, pero en cada uno de sus logros se escondia agazapado
el germen de su ruina. Su orgullo lo ciega y lo lleva a rechazar la ayuda de quienes
intentan guiarlo, lo que recuerda a la Aybris de los héroes griegos, ese exceso de con-
fianza que provoca la intervencién de los dioses y la caida definitiva. Al final, tanto
Tuarin como Edipo se enfrentan a la verdad de su origen y de sus actos sufriendo un
horror insoportable. Su reaccién no es la de un héroe que acepta la voluntad de los
dioses con resignacién: mds bien la de un hombre que, en un dltimo acto de desa-
fio, toma su propia vida, cerrando asi el circulo de su maldicién. Nienor, al igual que
Yocasta, también escoge la muerte antes que soportar el peso de la verdad.

ENEAS Y LA CAIDA DE GONDOLIN

Dentro del inmenso corpus de la mitologia tolkieniana la historia de Tuor
y la caida de Gondolin también se erigen como arquetipos del destino tragico que
padecen los grandes reinos de la Tierra Media. La ciudad oculta de Gondolin —tan
solo comparable en belleza a Tirion en Aman— encuentra su paralelo més evidente
en la Troya homérica. Al mismo tiempo, la figura de Tuor, un héroe humano que se
convierte en el salvador de su pueblo adoptivo, recuerda de manera inconfundible
a Eneas, el fugitivo troyano que daria origen al linaje de Roma segtn La Eneida de
Virgilio. A través de esta historia, Tolkien reinterpreta un motivo recurrente en la
literatura épica: la destruccién de una civilizacién gloriosa y la huida de sus super-
vivientes hacia un nuevo destino (Tolkien, 2019).



Fig. 10. Gondolin, el trasunto de Troya en la Tierra Media. Ilustracién de Ted Nasmith.

Guiado por el poder divino de Ulmo, el vala de los océanos, Tuor emprende
un viaje hacia la mitica ciudad de Gondolin, el dltimo bastién oculto de los elfos
noldor en Beleriand. Al llegar a la ciudadela, su presencia se convierte en un factor
de cambio en la ciudad, pues se gana la confianza del rey Turgon y contrae matri-
monio con su hija Idril, estableciendo asi una unién entre los hombres y los elfos
que serd crucial para el futuro de la historia. Empero, al igual que en Troya, en Gon-
dolin también habita el orgullo de sus habitantes y la semilla de la traicién interna.

El personaje de Maeglin, el elfo que en su desesperacion y envidia revela la
ubicacién de la ciudad a Morgoth, es un trasunto de los traidores de la guerra de
Troya como Antenor, quien segun algunas versiones del mito facilité la entrada de
los aqueos en la ciudad (Diodoro, 2016). Su traicién conduce al asedio y posterior
caida de Gondolin, un evento que en su descripcién recuerda poderosamente al
saqueo de Troya en La [lliada: los invasores entran por sorpresa, la ciudad arde, y sus
indefensos habitantes son masacrados o esclavizados (Bruce, 2012).

En este escenario de devastacién Tuor desempena el mismo rol que Eneas
en La Eneida (Morse, 1986). Mientras los grandes héroes de la ciudad perecen en
la batalla final, él asume la responsabilidad de guiar a los supervivientes a salvo del
desastre. La imagen de Tuor huyendo junto a Idril y su retono Eidrendel a través de
un paso secreto se vincula con la célebre escena en la que Eneas escapa de Ilidn car-
gando a su padre Anquises sobre los hombros y llevando consigo a su hijo Ascanio.
Ambos héroes abandonan cualquier fantasia de gloria personal en aras de conseguir
algo mds importante: asegurar la continuidad de su linaje y la cultura de su pais en
un nuevo hogar (Pace, 1979).

207

13

5, PP 191-2

AAOE
2020

on.
230,

STA LATENTE

O

REVIS



P191-213 208

3, 2025, P

Q0

VISTA LATENTE, 2

am

R

Fig. 11. La gran Ola destruyendo Numenor. El suefio de Tolkien mencionado en la carta 257
se introdujo a modo de guifio en la primera temporada de la serie. Fotograma
perteneciente a Los Anillos de Poder (2022).

NUMEROR Y LA ATLANTIDA

Incluso en mayor medida que Gondolin, Nimenor representa el arquetipo
mids poderoso de reino perdido en el Legendarium tolkieniano. Su historia, narrada
en ES y ampliada en los Cuentos Inconclusos (Tolkien, 2023) y sobre todo La Caida
de Niimenor (Tolkien, 2023), remite de manera innegable al mito platénico'* de
la Atldntida, esa civilizacién esplendorosa que sucumbe bajo las aguas debido a su
hybris. Veamos el siguiente fragmento de la carta n.° 257:

Otro ingrediente, no mencionado antes, también entré en operaciones por la nece-
sidad de procurar una importante funcién a Trancos-Aragorn. Lo que podria lla-
mar mi obsesidn-Atldntida. Esta leyenda o mito u oscuro recuerdo de una historia
antigua siempre me ha perturbado. En suefios he tenido la espantosa pesadilla de la
Ola ineluctable que salfa del mar tranquilo o se levantaba como una torre sobre las
islas verdes. Todavia se me da ocasionalmente, aunque exorcizada por haber escrito
sobre ella. Siempre termina con el sometimiento, y me despierto jadeando mientas
salgo de las aguas profundas...

Carpenter, carta 257 a Christopher Bretherton.

Vemos cdmo el Profesor doté a su isla ficticia de rasgos platénicos adrede y
por prurito personal. Hablamos de islas habitadas por razas superiores, favorecidas
por los dioses mediante un conocimiento y un poderio excepcionales, que se dejan
arrastrar por la soberbia y desafian a lo divino. Las consecuencias: las dos naciones

14 M4s concretamente en los Didlogos Timeo y Critias.



son castigadas con la destruccién. Nimenor, como la Atldntida, se convierte asi en
un simbolo de la fugacidad de la grandeza y del castigo inevitable que espera a quie-
nes olvidan su lugar en el orden césmico.

Fundada por los Edain tras la Guerra de la Célera como recompensa por su
lealtad a los Valar, la insula se convierte en el epicentro del conocimiento y el poder
humano en la Tierra Media. Los nimenéreanos son més altos, longevos y sabios que
el resto de los hombres, y su cultura florece con sumo equilibrio entre la tradicién
y la innovacién. Sin embargo, a medida que su poder aumenta, también lo hace su
descontento con las limitaciones impuestas por las deidades. Como los atlantes de
Platén, quienes en su esplendor desafian a los dioses del Olimpo y buscan expandir
su dominio sobre el mundo (Platén, 2022), los nimendreanos caen en la tentacién
de pretender la inmortalidad, corrompidos por Sauron y su odio hacia los elfos y
los Valar. El dltimo rey de Numenor, Ar-Pharazdn, es el mdximo exponente de esta
caida, pues lidera una expedicién militar contra Valinor en un desafio que precipita
la ira de Iltvatar.

Ahora bien, de la catdstrofe surgen los exiliados, Isildur y Andrion, quienes
junto a su padre Elendil escapan de la destruccién y fundan los reinos de Arnor
y Gondor en la Tierra Media. En ellos se materializa la figura del héroe civiliza-
dor (Moret, 2012: 461), un motivo recurrente en los relatos de migraciones miti-
cas tras la pérdida de un mundo ideal. La tradicién mitica y literaria estd llena de
episodios en los que un pueblo, expulsado de su tierra natal, funda nuevas nacio-
nes llevando consigo los restos de su antiguo esplendor. Asi como Eneas huye de
la caida de Troya para establecer los cimientos de Roma, los herederos de Ntme-
nor trasladan su linaje y su cultura a la Tierra Media, perpetuando la grandeza de
su pueblo, aunque siempre de manera disminuida. Arnor y Gondor apenas son las
sombras del esplendor nimendéreano, y con el paso del tiempo también se sumirdn
en la decadencia, lo cual refuerza la idea de un pasado irrecuperable”. Este pro-
ceso de degeneracidn histérica se alinea con la concepcién hesiddica de las edades
del hombre, en la que la humanidad transita desde una Edad de Oro marcada por
la armonia y la cercania a los dioses hacia periodos sucesivamente mds oscuros y
corruptos (Hesiodo, 2003).

> Los nimendéreanos, aunque todavia superiores al resto de los hombres, estdn destinados
a un lento declive. Los dinedain de la Tercera Edad son un pueblo en extincién, y con la caida de
Arnor y la progresiva degradacién de Gondor, la grandeza de Ntimenor se convierte en un recuerdo
cada vez mids lejano. La restauracién del trono de Gondor con el retorno de Aragorn sugiere un eco
de la antigua gloria, pero no su completa recuperacion; el esplendor de Ntimenor es irremplazable, y
la nueva era que se avecina en la Tierra Media, aunque esperanzadora, nunca alcanzard la magnificen-

cia del pasado perdido.

209

o}

P 191-213

5 P

AAOE
2020

on.
230,

VISTA LATENTE

RE\



210

13

P 1912

VISTA LATENTE, 23; 2025, P

am

R

Fig. 12. Los disefiadores de arte de Amazon han decidido incluir multiples referencias al Mundo
Antiguo en Numenor, un hecho coherente con la auténtica Historia, en tanto hablamos
del pasado de una ficcién medieval. Fotogramas pertenecientes
a Los Anillos de Poder (2022).Composicién propia.

CODA: LA ANTIGUEDAD EN LA TIERRA MEDIA

La obra de J.R.R. Tolkien ha sido tradicionalmente considerada un monu-
mento literario erigido sobre los cimientos del mundo medieval, una evocacién de
la épica germdnica y la cosmovisién cristiana que dominé Europa durante la Edad
Media. Una exploracién mds profunda revela que el universo tolkieniano no solo
bebe de la mitologia nérdica o de las sagas anglosajonas, sino que también estd
imbuido de elementos extraidos del mundo grecolatino. Es decir, la huella de Za
lliada y La Odisea es evidente en la configuracién narrativa de ESDLA, donde los
asedios de Helm y Minas Tirith riman a nivel narrativo con el sitio a Troya, mien-
tras que el largo viaje de Frodo hacia el Monte del Destino recuerda las peripecias
de Odiseo en su regreso a [taca. Al mismo tiempo, el papel de los Valar, jerarquiza-
dos en su divinidad y hasta cierto punto implicados en el destino de los mortales,
dialoga fécilmente con las teogonias antiguas; mientras que los elfos, atrapados en
una inmortalidad melancdlica, encuentran paralelos en los Campos Eliseos de la
mitologfa grecorromana.

Las historias de Beren y Luthien y de los hijos de Hurin se enraizan en mode-
los narrativos que el mundo antiguo ya habia cincelado con maestria. El primero se
vincula con el mito de Orfeo y Euridice, pues en ambos se relata el descenso a un
reino de sombras en busca del amor perdido. El segundo, con su inexorable tragedia,
recuerda la figura de Edipo y su lucha contra un destino ineludible, al igual que la
furia de Aquiles, cuya grandeza guerrera se ve empafada por la maldicién del orgu-



llo desmedido. No es casualidad que en estas historias se perciba la reverberacién de
la moira griega, ese destino fatal que ningtin héroe es capaz de eludir.

Como acabamos de comprobar, Numenor, la gran civilizacién caida, es otra
de las manifestaciones de esta intertextualidad mantenida con el mundo cldsico. Su
hundimiento por desafiar el orden divino es un reflejo inequivoco del mito de la
Atldntida relatado por Platén en los didlogos Zimeo y Critias. Mds atn, la caida de
Numenor simboliza el ciclo de decadencia de las civilizaciones que Hesiodo descri-
bié en su concepcién de las edades del hombre; un transito desde la dorada grandeza
de los primeros tiempos hasta la corrupcién y la ruina de las generaciones poste-
riores. Isildur y Andrion, los fundadores de los reinos de Arnor y Gondor, acttian
como héroes civilizadores, figuras que recuerdan a Eneas y su papel en la fundacién
de Roma tras la destruccién de Troya.

Toda esta red de influencias muestra que Tolkien también construyd su
mitologfa a partir del imaginario grecolatino. En su mundo, el Medievo es la reali-
dad ultima, el tiempo de los hombres y de la decadencia, pero sobre él se cierne la
sombra de una edad atin mds remota, una edad de héroes, dioses y tragedias. Como
Virgilio en su Eneida, Tolkien escribe desde la nostalgia de un pasado glorioso que
solo puede ser recordado a través de la épica. Por lo tanto, hemos de seguir diciendo
alto y claro que sus relatos no solo representan la reescritura del Beowulfo La Mate-
ria de Bretania, sino también la reinterpretaciéon de Homero y lo platdnico, de la
tragedia griega y de gran parte de la amalgama que conforma la filosoffa antigua.

211

o}

P 191-213

5 P

PANE
2020

o
230,

VISTA LATENTE

RE\



3 212

o]

P 191-21

2025, P

STA LATENTE, 23;

C

REV

REFERENCIAS

Bruck, A.M. 2012. «The Fall of Gondolin and the Fall of Troy: Tolkien and Book II of Aeneid».
Mythlore: A Journal of JRR Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature,
n.° 30: 103-115.

CarpeNTER, Humphrey. 2002. Cartas. Seleccion de Humphrey Carpenter. Barcelona: Minotauro.
CARTER, Lin. 2002. Tolkien. El origen de El Seror de los Anillos. Bailén: Ediciones B.

CostasILE, G.C. 2024. «Orpheus and the Harrowing of Hell in the tale of Beren and Luthien». Myzhlore:
A Journal of JRR Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature, n.° 42: 61-84.

Dioporo Siculo. 2016. Biblioteca Histérica de Diodoro de Sicilia. Libros vir al xvir. Barcelona: Gredos.
Duriez, Colin. 2002. Tolkien y el Serior de los Anillos. Barcelona: Editorial Hispano Europea.
EuripriDES. 2025. Euripides. Tragedias I. Barcelona: Gredos.

Garcia Guat, Carlos. 2015. El mito de Orfeo. Estudio y tradicién poética. Madrid: Fondo de Cultura
Econémica Espafiola.

Hawmisy, Williams. 2021. Tolkien and the Classical World. Berna: Walking Tree Publishers.
Hesfopo. 2021. Hesiodo. Obras y fragmentos. Barcelona: Gredos.

Hesfopo. 2021. La Teogonia. Barcelona: Gredos.

Hestopo. 2003. Los Trabajos y los Dias. Sevilla: Ediciones Omega.

Howmero. 2019. La lliada. Barcelona: Gredos.

Howmero. 2014. La Odisea. Barcelona: Gredos.

LINARES SANCHEZ, Jorge. 2017. El tema del viaje al mundo de los muertos en la Odisea y su tradicion en
la literatura occidental. Tesis doctoral. Universidad de Murcia.

MaRrTiNEZ ALCOLEA, Marfa Teresa. 2002. «Sobre Héroes y Tumbas. Desde Tolkien hasta Homero.
Primeras Noticias. Revista de Literatura, n.° 190: 17-24.

McINTosH, Jonathan. 2017. The Flame Imperishable: Tolkien, St. Thomas, and the Metaphysics of Faérie:
Kettering: Angelico Press.

Micuez Santa Cruz, Antonio. 2021. «De Boromir a Eddard Stark. Sean Bean como bisagra de dos
universos». En Juego de Tronos. Un didlogo con la Historia (y las Humanidades). Editado por
Antonio Miguez Santa Cruz. Universidad de Cédiz.

Moger, Pierre. 2012. «Honorato de Lenins, Heracles y las islas errantes». Cuadernos de Prebistoria y

Arqueologia de la Universidad Auténoma de Madrid, n.° 37: 455-464.

Mogsk, Robert. E. 1986. The Evocation of Virgil in Tolkien’s Art: Geritol for the Classics. Illinois: Bol-
chazy-Carducci Publishers.

Parry, Hannah. 2021. «Classical Epic in the Works of J.R.R. Tolkien» Tesis Doctoral. Victoria Uni-
versity of Wellington.

Pacg, D.P. 1979. «The influence of Vergil’s Aeneid on The Lord of the Rings». Mythlore: A Journal of
J-RR. Tolkien, CS Lewis, Charles Williams, and Mythopoeic Literature, n.° 6: 11-17.

PraTdN. 2022. Didlogos VI. Filebo, Timeo, Critias. Barcelona: Gredos.
PLaTON. 2014. El Banquete. Barcelona: Gredos.
PLaTdN. 2020. La Repiiblica. Barcelona: Gredos.



ProtiNo. 2018. Enéadas. Oviedo: Losada.
PorrarD, Alfred W. 2023. El Rey Arturo y los Caballeros de la Tabla Redonda. Madrid: Reino de Cordelia.

Rosg, Mary Carman. 1981. «The Christian Platonism of CS Lewis, JRR Tolkien, and Charles Wil-
liams», en Neoplatonism and Christian thought. Editado por Dominic J. O’Meara. State Uni-
versity of New York Press.

SEGovia EsTEBAN, Sara. 2015. «Historia de una ida y vuelta. De Ulises a Bilbo Bolsén: Influencias de
la épica cldsica en la Fantasia Moderna», en J.R.R. Tolkien: el drbol de las historias. Editado
por Pablo Gutiérrez Carreras, Marfa Isabel Abradelo de Usera, Ignacio José Armada Manri-
que. San Pablo CEU Servicio de Publicaciones.

SEGURA, Eduardo. 2004. El viaje del Anillo. Barcelona: Minotauro.
SoroctLes. 2014. Edipo Rey. Barcelona: Gredos.

SUAREZ, José. 2001. Lineas temdticas de la épica homérica en The Lord of the Rings de Tolkien. Buenos
Aires: Servicio de Publicaciones de Universidad Nacional de la Plata.

Torkien, J.R.R. 2002. Arbol y Hoja y el Poema Mitopoeia. Barcelona: Planeta.

ToLkiEN, J.R.R. (ed.) 2016. Beowulf Madrid: Harper Collins.

ToLkiEN, J.R.R. 2023. Cuentos inconclusos de Niimeror y la Tierra Media. Barcelona: Minotauro.
TovrkieN, J.R.R. 2013. E/ Hobbit. Barcelona: Minotauro.

Torkien, J.R.R. 2001. E/ Serior de los Anillos. La Comunidad del Anillo. Barcelona: Minotauro.
ToLkIEN, J.R.R. 2002. El Seror de los Anillos. El Retorno del Rey. Barcelona: Minotauro.
Torkien, J.R.R. 2022. El Silmarillion. Barcelona: Minotauro.

Torkien, J.R.R. 2019. La Caida de Gondolin. Barcelona: Planeta.

TovrkieN, J.R.R. 2023. La Caida de Niimenor. Barcelona: Minotauro.

TovrkieN, J.R.R. 2019. Los Hijos de Hiirin. Barcelona: Planeta.

Vicrorio, Juan. (ed.) 1983. Cantar de Rolddn. Madrid: Cétedra.

ViraGirio. 2019. La Eneida. Barcelona: Gredos.

213

13

2

P 191

2. ONDE D
S, £UZ0

ATENTE, 23;

STAL

REV






